
 

DOGMA Y RITUAL 
DE LA ALTA MAGIA 

 

 
 
 
 
 
 
 

Eliphas Levi 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

2

INDICE 

Primera Parte 
DOGMA 

Discurso preliminar 
Introducción 
1 ` A El Recipiendario – Unidad del dogma – Cualidades que requieren el adepto. 
2 a B Las columnas del templo – Bases de la doctrina – Los dos principios – El agente y el 
paciente.
3 b C El triangulo de Salomón – Teología universal del ternario – Macrocosmo. 
4 c D El tetragrámaton – Virtud mágica del cuaternario – Analogías y adaptaciones – Espíritus 
Elementales de la cabala. 
5 d E El pentagrama – El microcosmo y su signo – Poder sobre los elementos y sobre los espíritus. 
6 e F El equilibrio mágico – La acción de la voluntad – Iniciativa y resistencia – Amor sexual – El 
lleno y el vació. 
7 f G La espada flameante – El sanctum regnum – Los siete ángeles y los siete genios de los 
planetas – Virtud universal del septenario. 
8 g H La realización – Reproducción analógica de las fuerzas – Encarnación de ideas – Paralelismo 
– Antagonismo necesario.
9 h I La iniciación – La lámpara, el manto y el bastón mágicos – Profecía e intuición – Seguridad y 
estabilidad del iniciado en medio de los peligros – Ejercicio del poder mágico. 
10 i K La cabala – Sefirotas – Semhamphoras – Tarots – Las vías y las puertas; el Bereshith y la 
Mercavah, La Gematria y la Temurah.   
11 j L La cadena mágica – Corrientes magnéticas – Secreto de los grandes éxitos – Mesas 
parlantes – Manifestaciones fluidicas. 
12 l M La gran obra – Magia Hermética – Dogmas de Hermes – La Minerva Mundi – El grande y 
único Athanor – El ahorcado 
l3 m N Nigromancia – Revelaciones de ultratumba – Secretos de la muerte y la vida – Evocaciones. 
14 o O Las transmutaciones – Licantropía – Posesiones mutuas o embrujamiento de las almas – 
Varilla de Circe – El elixir de Cagliostro. 
15 n P La magia negra – Demonomancia – Obsesiones – Misterios de las enfermedades nerviosas – 
Ursulinas de Loudun y religiosas de Louviers – Grandier y el padre Girard – El libro de Eudes de 
Mirville. 
16 v Q Los hechizos – Fuerzas peligrosas – Poder de la vida y la muerte – Hechos y principios – 
Remedios – Practica de Paracelso 
17 s R La astrología – Conocimiento de los hombres según los signos de su nacimiento – 
Frenológia – Quiromancia – Metoposcopia – Los planetas y las estrellas – Años climatéricos – 
Predicciones por la revoluciones astrales.  
18 u S Los filtros y los maleficios – Magia envenenadora – Polvos y pactos de los hechiceros – La 
jefatura en Nápoles – El mal de ojo – Las supersticiones – Los talismanes. 
19 m T La piedra de los filósofos. Elagabala – Lo que es esta piedra – Porque una piedra – 
Singulares analogías. 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

3

20 p U La medicina universal – Prolongación de la vida por el oro potable – Resurreccionismo – 
Abolición del dolor. 
21 y X La adivinación – Sueños – Sonambulismos – Presentimientos – Segunda Vista – 
Instrumentos adivinatorios – Alliette y sus descubrimientos acerca del tarot. 
22 z Z Resumen y clave general de las cuatro ciencias ocultas – Cabala – Magia – Alquimia – 
Magnetismo o Medicina oculta. 

Segunda Parte 
RITUAL 

Introducción 
Capitulo I – Disposiciones y principios de la operación mágica, preparaciones personales del 
operador. 
Capitulo II – Empleo alterno de las fuerzas — Oposiciones necesarias en la práctica — Ataque y 
resistencia simultáneas — La paleta y la espada de los templarios 
Capitulo III – Empleo del ternario en los canjuros y los sacrificios mágicas — El triángulo de las 
evocaciones y de los tentáculos — Las combinaciones triangulares — EI tridente mágico de 
Paracelso. 
Capitulo IV – Los elementos ocultos y su uso — Conjuro de cuatro — Modo de dominar y de 
servirse de los espíritus elementales y de los genios malhechores. 
Capitulo V – Uso y consagración del pentagrama. 
Capitulo VI – Aplicación de la voluntad al Gran agente — El midium natural y el mediador extra-
natural. 
Capitulo VII – Ceremonias, vestidos y perfumes propios para los siete días de la semana —
Confección de los siete talismanes y consagración de los instrumentos mágicos. 
Capitulo VIII – Precauciones que deben adoptarse al realizar las grandes obras de la ciencia. 
Capitulo IX – Ceremonia de las iniciaciones — Su finalidad y su espíritu. 
Capitulo X – Uso de los pantáculos — Los misterios antiguos y modernos — Clave de las 
obscuridades bíblicas — Ezequiel y San Juan. 
Capitulo XI – Tres modos de formar la cadena mágica. 
Capitulo XII – Procedimientos y secretos de la Gran obra — Raimundo Tulio y Nicolás Flamel. 
Capitulo XIII – Ceremonial para la resurrección de los muertos y la nigromancia. 
Capitulo XIV – Medios para cambiar la naturaleza de las cosas — El cordero de Cyges. Palabras 
que operan las transmutaciones. 
Capitulo XV – Ritos del Sabbat y de las evocaciones particulares — El macho cabrio de Mendés y 
su culto — Aberraciones de Catalina de Medicis y de Gules de Laval, Sr. de Raiz. 
Capitulo XVI – Ceremonia de los hechizos y de los maleficios — Modo de defenderse. 
Capitulo XVII – Adivinación por las estrellas — Planisferio de Gaffarel — Cómo puede leerse en 
el cielo el destino de los hombres y de los Imperios. 
Capitulo XVIII – Composición de filtros —Modo de influenciar los destinos — Remedios y 
preservativos. 
Capitulo XIX – Uso de la piedra filosofal — Cómo debe conservarse, disolverla en partes y 
recomponerla inmediatamente. 
Capitulo XX – Taumaturgia — Terapéutica — Insuflaciones frías y calientes — Pases con y sin 
contacto — Imposición de las manos — Diversas virtudes de la saliva — El aceite y el vino — La 
incubación y el masaje. 
Capitulo XXI – Ceremonial de las operaciones adivinatorias — La clavícula de Trithemo — El 
porvenir probable de Europa y del mundo. 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

4

Capitulo XXII – Cómo toda esta ciencia está contenida en el libro de Hermes — Antigüedad de este 
libro — Trabajos de Court de Gebelín y de Eteilla. Los theraphines de los hebreos, según Gaffarel 
— La clave de Guillermo Postel — Un libro de San Martín — La verdadera figura del Arca de la 
Alianza — Tarots italianos y alemanes — Tarots chinos — Una medalla del siglo XVI — Clave 
universal del tarot — Su aplicación a las figuras de la Apocalipsis — Los siete sellos de la cabala 
— Conclusión de toda la obra. 

SUPLEMENTO DEL RITUAL 

El "Nuctemeron" de Apolunio de Thyana 
El "Nuctemeron" conforme a los hebreos 
De la magia de los campos y la hechicería de los pastores 
Respuesta a algunas cuestiones y críticas 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

5

Primera Parte  

DOGMA 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

6

Fig.1 El esoterismo sacerdotal1 

________ 
1. La mano sacerdotal haciendo el signo del esoterismo y proyectando con su sombra la figura del demonio. Por
encima, se ve el as de oro del Tarot chino y dos triángulos sobrepuestos, uno blanco y otro negro, y es una
nueva alegoría para explicar los mismos misterios; es el origen del bien y del mal; es la creación del demonio por
el misterio.



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

7

DISCURSO PRELIMINAR 

DE LAS TENDENCIAS RELIGIOSAS, FILOSOFICAS Y MORALES  
(DE NUESTROS LIBROS SOBRE LA MAGIA) 

Desde que la primera edición de este libro fue publicada, grandes acontecimientos se realizaron en 
el mundo y otros, talvez mayores, están por realizarse. Estos acontecimientos se nos anuncio, como 
de ordinario, por prodigios: las mesas hablaban, voces salían de las paredes, manos sin cuerpos 
escribían palabras misteriosas, como en el festín de Baltasar. 

El fanatismo, en las últimas convulsiones de su agonía, dio señal de esta última persecución de los 
cristianos, anunciada por todos los profetas. Los mártires de Damasco preguntaran a los muertos de 
Perusa el nombre de aquel que salva y que bendice; entonces el cielo se cubrió con un velo y la 
tierra quedo muda. 

Ahora mas que nunca, la ciencia y la religión, la autoridad y la libertad, parecen pelearse 
encarnecidamente y guardar entre si un odio irreconciliable. No acreditéis, todavía, en sus 
apariencias sanguinolentas: ellas están en vísperas de unirse y abrazarse para siempre. 

La revelación de los grandes secretos de la religión y de la ciencia primitiva de los Magos, 
mostrando al mundo la unidad del dogma universal, aniquila el fanatismo dando la explicación de 
los prodigios. El verbo humano, el creador de las maravillas del hombre, se une para siempre con el 
verbo de Dios, y cesa la antinomia universal, haciéndonos comprender que la armonía resulta de la 
analogía de los contrarios. 

El mayor genio católico de los tiempos modernos, el conde José de Maistre, había previsto este gran 
acontecimiento. "Newton - decía el - nos lleva a Pitágoras; la analogía que existe entre la ciencia y 
la fe debe, tarde o temprano, unirlas. El mundo esta sin religión, pero esta monstruosidad no podrá 
existir por mucho tiempo; el siglo XVIII dura todavía, pero acabara." 

Participando de la fe y de las esperanzas de este gran hombre, osamos escarbar las ruinas de los 
viejos santuarios del ocultismo; preguntamos a las doctrinas secretas de los caldeos, egipcios y 
hebreos los secretos de la transfiguración de los dogmas, y la verdad eterna nos respondió - la 
verdad, que es una y universal como el ser; la verdad que vive en las fuerzas de la naturaleza, los 
misteriosos Elohim que rehacen el cielo y la tierra, cuando el caos tomo, por algún tiempo, la 
creación y sus maravillas, y cuando solo el espíritu de Dios estaba sobre el abismo de las aguas. 

La verdad está encima de todas las opiniones y de todos los partidos. 

La verdad es como el sol; ciego es quien no la ve. Tal era, no podemos dudar, el sentido de una 
célebre palabra de Bonaparte, dicha por el en una época en que el vencedor de Italia, resumiendo la 
revolución francesa encarnada solamente en el, comenzaba a comprender como la república podía 
ser una verdad. 

La verdad es la vida, y la vida se prueba por el movimiento, por el movimiento determinado y 
efectivo, en fin, es por la acción que la vida se desarrolla y se reviste de nuevas formas. El 
desarrollo de la vida por si misma y su producción de formas nuevas, nosotros llamamos creación. 
La potencia inteligente que hay en el movimiento universal, lo llamamos el verbo, de un modo 
trascendental absoluto. Es la iniciativa de Dios, que nunca puede quedar sin efecto, ni parar sin 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

8

haber alcanzado su fin. Para Dios, hablar es hacer; y tal debería ser siempre la capacidad de la 
palabra, así mismo entre los hombres: la verdadera palabra es la simiente de las acciones. Una 
emisión de la inteligencia y de la voluntad no puede ser estéril, sin que haya abuso o profanación de 
su dignidad original. Y es por eso que el Salvador de los hombres nos pedirá una cuenta severa, no 
solo de todos los pensamientos descaminados, pero también, y principalmente, de las palabras 
ociosas. 

Jesús, dice el Evangelio, era poderoso en obras y en palabras; las obras antes que las palabras: es así 
que se establece y se prueba el derecho de hablar. Jesús hace y habla, y, muchas veces, en el 
lenguaje primitivo de la sagrada Escritura, una acción es llamada un verbo. 

En todas las lenguas se denomina verbo aquello que implica, al mismo tiempo, al ser y la acción, y 
no hay verbo que no pueda ser cambiado por el verbo hacer, cambiando el régimen. En el 
principio estaba el verbo, dice el evangelista San Juan. En que principio? En el primer principio: en 
el principio absoluto que existe antes del todo. En este principio estaba, pues, el verbo, esto es, la 
acción. Eso es incontestable en filosofía, pues el primer principio es necesariamente el primer 
motor. El Verbo no es una abstracción: es el principio positivo que hay en el mundo, pues el se 
prueba, sin cesar, por actos. La filosofía del Verbo es esencialmente la filosofía de la acción y de los 
hechos realizados; y es preciso en esto distinguir un verbo de una palabra. La palabra puede ser, a 
veces, estéril, como una plantación de espigas secas o marchitas, pero el Verbo no lo es. El Verbo 
es la palabra llena y fecunda, los hombres no se divierten en escucharla y aplaudirla; ellos lo 
realizan siempre, muchas veces sin comprender, casi siempre sin haberse resistido! Las doctrinas 
que el pueblo repite no son las que han sucedido. El cristianismo era todavía un misterio, cuando los 
Césares ya se sentían destronados por el Verbo cristiano. Un sistema que el mundo admira y que la 
multitud aplaude puede ser solamente un brillante conjunto de palabras estériles; un sistema que la 
humanidad soporta, por así decirlo, contra su voluntad, es un verbo. 

El poder se prueba por sus resultados, y como escribió un profundo político de los tiempos 
modernos: "La responsabilidad es alguna cosa cuando no se tiene éxito." Esta palabra, que los 
espíritus faltos de inteligencia llamaron inmoral, es igualmente verdadera si fuera aplicada a todas 
las nociones que distinguen la palabra del Verbo, la voluntad de la acción, o el acto imperfecto del 
acto perfecto. El que fracasa, conforme a la teología católica, es el que no tiene el éxito de salvarse. 
Pecar es errar a la felicidad.  El hombre que no actúa bien, yerra siempre: ya sea en literatura, en 
moral o en política. Lo malo en cualquier género es lo bello y lo bueno mal efectuado. Y si fuera 
necesario ir mas allá hasta el dominio eterno del dogma, habían otrora dos espíritus, cada uno de 
ellos quería a la divinidad para si mismo, uno tuvo éxito y es el que es Dios, el otro fracaso y vino a 
ser el demonio. 

Ser acertado es poder; fracasar es intentar eternamente: estas dos palabras resumen los dos destinos 
opuestos del espíritu del bien y del espíritu del mal! 

Cuando una voluntad modifica el mundo, es un Verbo que habla, y todas se callan delante de el, 
como dice el libro de Macabeo respecto de Alejandro; pero Alejandro murió con su verbo de poder, 
por que en el no había futuro, a menos que la grandeza romana no hubiese sido la realización de su 
sueño! En nuestros días pasa algo muy extraño: un nombre que murió en el exilio, en medio del 
Océano Atlántico, hace callar por segunda vez a Europa delante de su verbo, y conserva todavía al 
mundo entero en suspenso con la única fuerza de su nombre!. 

Es que la misión de Napoleón fue grande y santa, ya que había en el un Verbo de verdad. Solo 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

9

Napoleón podía, después de la revolución francesa, hacer resurgir los altares del catolicismo, y solo 
el heredero moral de Napoleón tiene el derecho de llevar a Pio IX a Roma. Vamos a decir por que: 

Hay una doctrina católica de la Encarnación, un dogma conocido en las escuelas teológicas con el 
titulo de “Comunicación de los Idiomas”. Este dogma afirma que, en la unión de la divinidad y de 
la humanidad realizada en Jesús Cristo, la aproximación de las dos naturalezas fue tan estrecha, que 
resulto una identidad y una simple unidad de Personas; lo que hace que Maria, madre del hombre, 
pueda y debe ser llamada madre de Dios. (El mundo entero se agito por causa de esta prerrogativa 
en el tiempo del concilio de Efeso.). Lo que hace que se pueda atribuir a Dios los sufrimientos del 
hombre y al hombre las glorias de Dios. En una palabra, la Comunicación de los idiomas es la 
solidaridad de las dos naturalezas divina y humana en Jesús Cristo, solidaridad en nombre de la cual 
se puede decir que Dios es hombre y que el hombre es Dios. 

El magismo, revelando al mundo la ley universal del equilibrio y de la armonía que resultado de la 
analogía de los contrarios, toma todas las ciencias por base, y preludia por la reforma de las 
matemáticas una revolución universal en todas las ramas de saber el humano: une al principio 
generador de los números al principio generador de las ideas, y, por consiguiente, el principio 
generador de los mundos, llevando así, a la luz de la ciencia, el resultado incierto de las 
instituciones físicas de Pitágoras; opone al esoterismo teúrgico de Alejandría una fórmula clara, 
precisa, absoluta, que todas las ciencias regeneradas demuestran y justifican; la razón primaria y el 
fin último del movimiento universal, ya sea en las ideas o en las formas, se resumen definitivamente 
para el en algunas signos de álgebra sobre la forma de una ecuación. 

Las matemáticas, así entendidas, nos llevan a la religión, porque se convierten, bajo cualquier 
forma, en la demostración del infinito generador de la extensión y la prueba del absoluto, del que 
emanan los cálculos de todas las ciencias. 

Esta sanción suprema de los trabajos del espíritu humano, esta conquista de la divinidad por la 
inteligencia y estudio, debe consumar la redención del alma humana y alcanzar la emancipación 
definitiva del Verbo de la humanidad. Entonces, lo que hoy todavía llamamos ley natural tendrá 
toda la autoridad e infalibilidad de una ley revelada; entonces, también se comprenderá que la ley 
positiva es divina y, al mismo tiempo, una ley natural, porque Dios es el autor de la naturaleza, y no 
podría contradecirse en sus creaciones y en sus leyes. 

De esta reconciliación del Verbo humano nacerá la verdadera moral, que todavía no existe de un 
modo completo y definitivo. Entonces, una nueva carrera se abrirá delante de la Iglesia Universal. 
En efecto, hasta el presente, la infalibilidad de la Iglesia solo constituye el dogma, y para eso, sin 
duda, la Divinidad no necesitaba del concurso de los hombres, llamados a comprender que debían 
creer primeramente. Pero, para construir la moral, no se da de la misma manera, ya que ella es tan 
humana como divina; y necesariamente debe consentir en el pacto aquel que más obligaciones 
asume. Sabéis que falta al mundo, en esta época que vivimos? Es la moral. Todos lo sienten, todos 
lo dicen, y por tanto se abren por todas partes escuelas de moral. Que les falta a estas escuelas? Una 
enseñanza que inspire confianza, en una palabra, una autoridad razonable, que en vez de ser una 
razón sin autoridad es una autoridad sin razón. 

Observamos que la cuestión moral fue el pretexto de la gran deserción que deja, en este momento, a 
la Iglesia viuda y desolada. Es en nombre de la humanidad, esta expresión material de la caridad, 
que hace sublevar los instintos populares contra los dogmas falsamente acusados de ser inhumanos. 
La moral de catolicismo no es inhumana, pero es mucha veces, sobre-humana; por eso, ella no 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

10

estaba destinada a los hombres del mundo antiguo, y estaba unida a un dogma que establece como 
posible la destrucción del hombre viejo y la creación de un hombre nuevo. El magismo acoge este 
dogma con entusiasmo, y promete este renacimiento espiritual a la humanidad para la época de la 
rehabilitación del Verbo humano. Entonces, el hombre tomado como creador al igual que Dios, será 
el operador de su desarrollo moral y autor de su inmortalidad gloriosa. Crearse a si mismo, es la 
sublime vocación del hombre restablecido en todos sus derechos por el bautismo en espíritu; y 
existirá tal conexión entre la inmortalidad y la moral, que una será el complemento y la 
consecuencia de la otra. 

La luz de la verdad es también la luz de la vida. Pero la verdad, para ser fecunda en inmortalidad, 
tiene que ser recibida en almas, al mismo tiempo, libres y sumisas, esto es, voluntariamente 
obedientes. Con el esplendor de esta claridad, el orden se establece en las formas como en las ideas, 
al paso que el crepúsculo engañador de la imaginación solo engendra y solo puede engendrar 
monstruos. Así el infierno se puebla de pesadillas y de fantasmas, así la pagoda de los charlatanes 
se llena de divinidades horrendas y disformes, así las tenebrosas evocaciones de la teurgia dan, a las 
quimeras del Sabbat1, una fantástica existencia. Las imágenes simbólicas y populares de las 
tentaciones de San Antonio representan la fe pura y simple, luchando, en la aurora del cristianismo, 
contra todos los espectros del mundo antiguo: pero el verbo humano manifestado es victorioso, fue 
proféticamente simbolizado por este admirable San Miguel, a quien Rafael le entrega para vencer, 
con una simple amenaza, un ser inferior, teniendo también la figura humana, pero con 
características de bruto. 

Los místicos religiosos quieren que se haga el bien únicamente para obedecer a Dios. En el orden 
de la verdadera moral será necesario, sin duda, hacer el bien por la voluntad de Dios, pero también 
por el propio bien. El bien es, en Dios, lo justo por excelencia, que no limita pero determina su 
libertad. Dios no puede dañar a la mayoría de los hombres por capricho despótico. Tiene que existir 
una proporción exacta entre las acciones del hombre y la creación determinante de su voluntad, que 
haga de el, definitivamente, una potencia del bien o un auxiliar del mal, y es lo que la ciencia de la 
alta magia demuestra. 

He aquí lo que escribimos en un libro publicado en 1845: 

“El tiempo de la fe ciega paso, llegamos a la época de la fe inteligente y de la obediencia 
razonable; el tiempo en que no creemos solamente en Dios, sino que lo vemos en sus obras, 
que son las formas exteriores de su Ser. 
He aquí el gran problema de nuestra época: 
- Trazar, completar y cerrar el circulo de los conocimientos humanos, después, por la
convergencia de sus rayos, hallar el centro, que es Dios.
- Hallar una escala de proporción entre los efectos, las voluntades y las causas, para subir
de ahí la causa y la voluntad primera.
- Construir la ciencia de las analogías entre las ideas y su fuente primitiva.
- Volver cualquier verdad religiosa tan cierta y tan claramente demostrada como la
solución de un problema de geometría”.

He aquí lo que dice un hombre que fue muy feliz por hallar, antes que nosotros, la demostración del 
absoluto de acuerdo a los antiguos sabios, pero muy infeliz por ver en este descubrimiento 
solamente un instrumento de la fortuna y un pretexto de codicia: 

_____________________ 
1. Asamblea nocturna de la brujas (N. del T.)



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

11

“Nos es suficiente decir, anticipadamente a la doctrina del Mesianismo, que, de un lado la 
aplicación de la razón absoluta a nuestra facultad psicológica del conocimiento produce en 
nosotros la facultad superior de la creación de los principios y de la deducción de las 
consecuencias, que es el objetivo de la filosofía y, de otro lado, la aplicación de la razón 
absoluta a nuestra facultad psicológica del sentimiento produce, en nosotros, la facultad 
superior del sentimiento moral y del sentimiento religioso, que es el gran objeto de la 
religión. Se puede, asimismo, entrever como el Mesianismo alcanzara la unión final de la 
filosofía y la religión, eliminando de una y otra sus obstáculos físicos y terrestres, 
elevándola mas allá de estas condiciones temporales, a la razón absoluta que es su fuente 
común. Además se podrá reconocer como por las influencias de estas condiciones 
temporales u obstáculos físicos, se tornan posibles, de un lado, el error en el dominio de la 
filosofía, y de otro, el pecado en el dominio de la religión; principalmente cuando estas 
condiciones físicas son comunes de la depravación hereditaria de la especie humana, que 
forma parte de su naturaleza terrestre. Y entonces se comprenderá como la razón absoluta, 
que esta encima de estas condiciones, de este desorden terrestre, y que en el Mesianismo, 
debe destruir hasta la fuente del error y del pecado, permite, sobre la expresión alegórica 
de la Virgen que debe aplastar la cabeza de la serpiente, la realización de esta predicción 
sagrada. Es pues la Virgen augusta que el Mesianismo introduce hoy en el santuario de la 
humanidad”. 

Creed y vosotros comprenderéis, decía el Salvador del mundo, escudad y creeréis, podemos decir 
ahora los apóstoles del magismo. 

Creer es saber por la palabra. Esta palabra divina, que anticipaba y suprimía por un tiempo la 
ciencia cristiana, debía ser comprendida mas tarde, conforme la promesa del maestro. El acuerdo de 
la ciencia y de la fe probada por la propia fe. 

Para establecer, para la ciencia, la necesidad de este acuerdo, es necesario reconocer y estatuir un 
gran principio: es que el absoluto no se halla en ninguno de los dos extremos de la antinomia, y que 
los hombres, que siempre empujan para los extremos opuestos, temen al mismo tiempo llegar a esos 
extremos, considerando como locos peligrosos los que declaran claramente sus tendencias, y en su 
propio sistema, temen instintivamente el fantasma del absoluto como la nada o la muerte. Es así que 
el piadoso arzobispo de Paris desaprueba formalmente las bazofias inquisitoriales del Universo, y 
que todo el partido revolucionario se indigno contra la brutalidad de Proudhon. 

La fuerza de esta prueba negativa consiste en esta simple observación: que un lugar central debe 
reunirse las dos tendencias opuestas en apariencias, que están en la imposibilidad de dar un paso, 
sin que una arrastre a la otra para atrás; lo que necesitara, enseguida, de una reacción semejante. 
Esto es lo que sucede desde hace dos siglos; presas, así, una a otras, sin saberlo y por detrás, esas 
dos potencias están condenadas a un trabajo de Sísifo y mutuamente se hacen obstáculo. Volvamos 
al punto central, que es el absoluto, entonces ellas se encontraran cara a cara, y, apoyándose una a la 
otra, producirán una estabilidad igual a la fuerza de sus esfuerzos contrarios, multiplicados unos por 
los otros. 

Volviendo a las fuerzas humanas, lo que a primera vista parece un trabajo de Hércules, basta 
desengañar las inteligencias y mostrarles el fin donde creen hallar el obstáculo. 

La Religión es razonable. He aquí lo que es necesario decirle a la filosofía, y por la simultaneidad y 
la correspondencia de las leyes generadoras del dogma y de la ciencia, se puede probarlo 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

12

radicalmente. 

La Razon es santa. He aquí lo que es necesario decirle a la Iglesia, y se debe probarle, aplicando a 
la victoria de su doctrina de la caridad todas las conquistas de la emancipación y todas las glorias 
del progreso. 

Jesús Cristo, siendo el tipo de la humanidad regenerada, la divinidad hecha hombre, tenía por 
misión volver a la humanidad divina: el Verbo hecho carne permitía a la carne hacerse Verbo, y es 
lo que los doctores de la Iglesia no comprendieron al principio; y su misticismo quiso absorber la 
humanidad en la divinidad. Negaron el derecho divino; creyeron que la fe debía aniquilar la razón; 
sin recordar estas palabras profundas del mayor de los hierofantes cristianos: “Todo espíritu que 
divide al Cristo es un espíritu del Anticristo”. 

La revuelta del espíritu humano contra la Iglesia, revuelta que fue sancionada por un suceso 
espantosamente negativo, ha sido desde este punto de vista, una protesta a favor del dogma integral; 
y la revolución, que dura hace tres siglos y medio, habría sido una gran equivocación. 

En efecto, la Iglesia católica nunca negó ni puede negar la divinidad humana, el Verbo hecho carne, 
el Verbo humano! 

Nunca consistió en estas doctrinas absorbentes y enervantes que destruyen la libertad humana en un 
quietismo insensato. Bosseut tuvo el coraje de perseguir a la señora Guyon, a la que todavía 
admiraba y admiramos, después de el, la locura; pero Bossuet vivió, infelizmente solo después del 
Concilio de Trento. Era necesario que la experiencia divina tuviese su curso. 

Si, llamamos la revolución francesa una experiencia divina, porque Dios, en esta época, permitió al 
genio humano medirse contra el, lucha extraña que debía acabar con un apretado abrazo; 
depravación del hijo prodigo que tenia por único futuro una vuelta decisiva y una fiesta solemne en 
la casa del padre de la familia. 

El Verbo divino y el Verbo humano concebidos separadamente, sobre una noción de solidaridad 
que las volvía inseparables, permitieron, desde el comienzo, la fundación del papado y el imperio; 
las peleas del papado para prevalecer corresponde a la afirmación del Verbo divino, y este 
afirmación, para restablecer el equilibrio del dogma de la Encarnación, debía corresponder en el 
imperio a una afirmación absoluta del verbo humano. Tal fue el origen de la Reforma, que tendió a 
los derechos del hombre!. 

Los derechos del hombre! Napoleón los probo por la gloria con que cubrió su espada. Encarnada y 
resumida en Napoleón, la revolución ceso de ser un desorden y produjo, por un brillante suceso, la 
prueba incontestable de su verbo; entonces se vio – cosa inaudita en los actos de la religión! –al 
hombre tender la mano a Dios como para levantarlo de su caída. Un papa, cuya piedad y ortodoxia 
nunca fueron retados, vio sancionar, como la autoridad de todos los siglos cristianos, la santa 
usurpación del nuevo Cesar, y la revolución encarnada fue sagrada, esto es, recibió la unción del 
mas venerable de los padres de la autoridad!. 

Es sobre semejantes actos, tan universales, tan incontables y tan brillantes de claridad como la luz 
del sol, que el Mesianismo estableció su base en la historia. 

La afirmación del Verbo divino por el Verbo humano, impelida por este último hasta el suicidio, la 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

13

fuerza de abnegación y de entusiasmo, es la historia de la Iglesia desde Constantino hasta la 
Reforma. 

La inmortalidad del Verbo humano, probada por convulsiones terribles, por una revuelta que llego 
al delirio, por combates gigantescos y por sufrimientos semejantes a los de Prometeo, hasta la 
llegada de un hombre, por demás fuerte, para llevar de nuevo a la humanidad a Dios, esa es la 
historia de la revolución entera!. 

Fe y razón! Dos términos que el hombre juzga ser opuestos que son idénticos. 

Autoridad y libertad, dos contrarios que son fundamentalmente la misma cosa, pues no pueden 
existir uno sin el otro. 

Religión y ciencia, dos contradicciones que se destruyen mutuamente, como contradicciones, y se 
afirman recíprocamente, si las consideramos como dos afirmaciones fraternas. 

He aquí el problema establecido y ya resuelto por la historia. He aquí el enigma de la esfinge 
explicado por el Edipo de los tiempos modernos, el genio de Napoleón. 

Es ciertamente un espectáculo digno de todas las simpatías del genero humano, y aun mas, dignos 
de la admiración hasta de los espíritus mas fríos, este movimiento singular, este proceso simultaneo, 
estas tendencias iguales, estas caídas previstas y estos desbandes, igualmente infalibles, de la 
sabiduría divina, de un lado derramada en la humanidad, y de la sabiduría humana, de otro, dirigida 
por la divinidad! Ríos que nacen de la misma fuente, ellos se separan para abrazar mejor al mundo, 
y cuando se reúnen, arrastran todo consigo. Esta síntesis, este triunfo, esta salvación definitiva del 
mundo, todas las almas elevadas presentían: pero quien; pues, antes de estos grandes 
acontecimientos que revelan y hacen hablar tan alto la potencia de la magia humana y la 
intervención de Dios en las obras de la razón, quien pues, presentirlas? 

Dijimos que la revelación tenía por objeto la afirmación del Verbo divino, y que la afirmación del 
Verbo humano ha sido un hecho trascendente y providencial de la revolución europea, por que el 
Verbo humano empezó en el siglo XVI. 

El divino fundador del cristianismo fue el Mesías de la revelación, porque el Verbo divino estaba 
encarnado en el, y nosotros consideramos al emperador el Mesías de la revolución, por que en el, el 
Verbo humano se había resumido y se manifestaba con todo su poder. 

El Mesías divino fue enviado en socorro de la humanidad, que parece gustarle la tiranía de los 
sentidos y las orgías de la carne. 

El Mesías humano vino de algún modo en socorro de Dios, que la razón obscena ultrajaba, y en 
auxilio de la Iglesia, amenazada por las revueltas del espíritu humano y por los desvaríos de la falsa 
filosofía.  

Desde que la Reforma y después la Revolución habían tomado en Europa la base de todos los 
poderes; desde que la negación del derecho divino transformaba en usurpadores a casi todos los 
señores del mundo y entregaba el universo político al ateismo o al fetichismo de los partidos, un 
único pueblo conservador de las doctrinas de la unidad y autoridad, se había vuelto el pueblo de 
Dios en política. Así, este pueblo crecía en fuerza de un modo formidable, inspirado por un 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

14

pensamiento que podía transformarse en Verbo, esto es, en palabra de acción: este pueblo era la 
raza vigorosa de los eslavos, y este pensamiento, era el de Pedro, el Grande. 

Dar una realización humana al imperio universal y espiritual del Mesías, dar al cristianismo su 
realización temporal, uniendo todos los pueblos en un solo cuerpo, debería ser el sueño del genio 
político, transformado por la idea cristiana en genio social. Pero donde quedaría la capital de este 
colosal imperio? Roma tendría su idea, Pedro el Grande tendría la suya y Napoleón podría concebir 
otra. 

La fortuna de los descendientes de Pedro hallaba, en esta época, un dique universal en las ruinas de 
los santuarios de los papas, ruinas vivientes, en que parecía dormitar el catolicismo, inmortal como 
el Cristo en su sepulcro. Si Rusia hubiera sido católica después de la Reforma, la revolución 
francesa debía pertenecer aquel que levantase la autoridad espiritual en su expresión más simple y 
mas absoluta, porque los hechos siguen siempre a las ideas. La autoridad divina de Pedro apóstol, le 
faltaba a los proyectos del Zar Pedro. Era la buena suerte que Rusia dejaba a Francia. Napoleón lo 
comprendió; hizo resurgir los altares, haciéndose consagrar por el sucesor de Hidelbrando y de 
Inocencio III, y desde entonces el creyó en su estrella, ya que la autoridad que viene de Dios se 
añadía a su poder. 

Los hombres habían crucificado al Mesías divino, el Mesías humano fue abandonado a la desgracia 
por la Providencia; por que del suplicio de Jesús Cristo, acusados por los padres, debía nacer un 
sacerdocio nuevo, y del martirio del emperador, acusado por los reyes, debía nacer una nueva 
realeza. 

Que es el imperio de Napoleón? Es una síntesis revolucionaria resumiendo el derecho de todos en 
uno solo. Es la libertad justificada por el poder y por la gloria, es la autoridad probada por actos; es 
el despotismo de la honra substituido por el temor. Por eso en la tristeza de su exilio, en Santa 
Helena, Napoleón, teniendo consciencia de su genio y comprendiendo que todo el futuro del mundo 
estaba en el, tuvo tentaciones de desesperación, y no vio otra alternativa para Europa si no la de ser 
republicana o cosaca antes de cincuenta años. 

“Si, robe el fuego del cielo para dárselo a Francia, el fuego subió hasta su fuente y heme 
aquí!. 
La gloria era para mi ese puente que Lucifer lanzo sobre el caos para escalar al cielo, el 
reunía el pasado y el futuro, que están separados por un abismo…. Nada mas dejo a mi hijo 
sino mi nombre!” 

Nunca una cosa tan grandiosa salio del pensamiento humano como estas pocas líneas; y todas las 
poesías inspiradas por el destino extraño del Emperador son muy pobres comparadas con esta línea: 
Nada  mas dejo a mi hijo sino mi nombre! Seria solamente una herencia de gloria que el creía 
transmitir o una intuición profética de los moribundos, comprendía el que su nombre, inseparable de 
su pensamiento, continua por si mismo, con los destinos del mundo? 

Pretender que la humanidad se engaña en sus movimientos, que ella se desencamino en sus 
evoluciones es blasfemar a la Providencia. Y todavía, estos movimientos y estas evoluciones a 
veces parecen contradictorias; pero las paradojas opuestas se refutan unos por los otros, y 
semejantes a las oscilaciones del péndulo, que tiende siempre hacia el centro de gravedad, los 
movimientos contrarios son apenas aparentes, y las verdaderas tendencias de la humanidad se hallan 
siempre en la línea recta del progreso. Así, cuando los abusos de poder producen revueltas, el 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

15

mundo que no puede quedarse ni en la esclavitud ni en la anarquía, espera la instauración de un 
nuevo poder, que tomara en cuenta la libertad de protestar y reinara por ella. 

Este poder nuevo Paracelso no lo hace conocer en sus admirables predicciones que parecieran 
hechas para lo inmediato, si no fuera el gran número de páginas que se refieren al futuro. 

No se esclarece el futuro de lo que resucita del pasado, pero considérese siempre en el lo que es 
duradero, solo es duradero lo que esta fundado en la propia naturaleza de las cosas. El instinto de 
los pueblos se conforma con la lógica de las ideas, y dos veces el sufragio universal, puesto entre el 
oscurantismo y la anarquía, adivino la conciliación del orden con el progreso y nomino a Napoleón. 

Dirán que el propio emperador no pudo conciliar la libertad y el orden, y que para sostener su poder 
tuvo que prohibir a los franceses el uso de sus derechos Dirán que hizo olvidar la libertad por la 
fuerza de la gloria y no comprenden que caen en una contradicción evidente. Por que su gloria es la 
nuestra si éramos sus esclavos? Esta palabra gloria tendrá el mismo significado para los hombres 
que no sean libres? Consentimos su disciplina que nos llevaba a la victoria; el ascendente de su 
genio era el nervio de su poder y si no permitía a nadie contradecirlo, estaba en su derecho, porque 
tenia razón, “El Estado soy yo!”, dijo Luís XIV, resumiendo así, en una sola palabra, todo el espíritu 
de las instituciones monárquicas. “El pueblo soberano soy yo!”, podía decir el emperador, 
resumiendo a su vez toda la fuerza republicana, y es evidente que cuanto mas autoridad tenia el jefe, 
tanto mas libre era el pueblo. 

Lo que volvió tan terrible la agonía de Napoleón, no fue la nostalgia del pasado, ni la de la gloria 
que podía morir, era el miedo de llevar consigo el futuro del mundo. “Oh!, nos es la muerte – 
murmuraba el -, es la vida que me mata!” Después llevando la mano al pecho: “Claven aquí el 
cuchillo del verdugo y quiebren el hierro en la herida”. 

Un momento después, en ese instante supremo en que la vida huye y que el hombre, ya iluminado 
interiormente por la luz del otro mundo, tiene necesidad de dejar su ultima palabra a los vivos, 
como uma enseñanza y una herencia, Napoleón, repitió dos veces estas palabras enigmáticas: "La 
Autoridad del ejercito!". Seria un ultimo desafió lanzado al fantasma de Pedro el Grande, un grito 
supremo de desesperación o una profecía de los destinos de Francia?. Entonces, la humanidad 
entera aparecía ante el emperador, armoniosa y disciplinadamente, marchando hacia la conquista 
del progreso, y quería resumir, en una sola palabra, el problema de los tiempos modernos que debe 
ser próximamente resuelto entre Rusia y Francia: "La Autoridad del ejercito!". 

Lo que da, en este momento, mas fuerza a Francia es su catolicismo y su alianza con el papado, esta 
potencia que los anarquistas suponían caída, y que Napoleón consideraba más fuerte que un ejército 
de trescientos mil hombres. Si Francia, como lo querían los anarquistas faltos de visión, se hubiese 
unido en 1849 a la ingratitud de los romanos, y hubiese dejado que el trono pontificio sea restaurado 
por Austria y Rusia, el destino de Francia hubiera sido otro, y el Genio indignado del emperador, 
pasando al norte, se hubiera realizado en provecho de los Eslavos y el bello sueño de Pedro el 
Grande. 

Para los hombres que imaginan el absoluto en los extremos, la razón y la fe, la libertad y la 
autoridad, el derecho y el deber, el trabajo y el capital son inconciliables. Pero en el absoluto no es 
admisible separar una de las opiniones ya que el entero es concebible en cada una de sus fracciones. 
Fe razonable, libertad autorizada, derecho merecido por el deber cumplido, capital hijo y padre del 
trabajo; es como lo dijimos en otros términos, las formulas del absoluto. Y si nos preguntaran cual 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

16

es el centro de la antinomia, cual es el punto fijo del equilibrio, responderemos que es la propia 
esencia de un Dios, al mismo tiempo soberanamente libre e infinitamente soberano. 

Que la fuerza centrípeta y centrifuga sean dos fuerzas contrarias, no es para dudar, pero también que 
de esas dos fuerzas combinadas resulta el equilibrio de la Tierra, seria igualmente absurdo e inútil 
negar. 

El acuerdo de la Razón con la Fe, de la Ciencia con la Religión, de la Libertad con la Autoridad, del 
Verbo humano, en una palabra, con el Verbo divino, no es menos evidente, y dimos suficientes 
pruebas de eso. Sin embargo los hombres nunca consideran probadas las verdades que rehúsan 
entender, por que ellas se oponen a sus pasiones ciegas. La demostración más rigurosa será 
respondida siempre por la propia dificultad que acabáis de resolver. Recomenzáis vuestras pruebas, 
ellos se impacientaran y dirán que estáis repitiendo. 

El Salvador del mundo dijo que el vino nuevo no debe ser puesto en odres viejos y que no se debe 
coser un paño nuevo en un manto usado. Los hombres son simplemente los representantes de las 
ideas, y no debe admirar que los errores encarnados repelen la verdad con desden o con cólera. Pero 
el Verbo es esencialmente creador, y en cada nueva emisión de su calor y de su luz, hace nacer en el 
mundo una nueva humanidad. La época del dogma obscuro y de la ceguera intelectual pasó, por 
tanto no habléis del nuevo sol a los viejos ciegos; llama a su testimonio ojos que se abran,  y espera 
a los clarividentes para explicar los fenómenos del día. 

Dios creo la humanidad, pero en la humanidad, cada individuo es llamado a crearse a si mismo 
como ser moral y, por consiguiente, inmortal. Revivir en la humanidad, tal es la esperanza vaga que 
el panteísmo y el misticismo revolucionario dejan a sus adeptos; nunca morir en su individualidad 
inteligente y moral, tal es la prerrogativa que la revelación asegura a cada uno de sus hijos! Cual de 
esas ideas es la mas consoladora y la mas liberal? Cual de las dos, principalmente, da una base mas 
adecuada y un fin mas sublime a la moralidad humana? 

Todo poder que no da razón de si mismo y que coarta sobre las libertades, sin darles garantías, es 
solamente un poder ciego y transitorio; la autoridad verdadera y duradera es la que se apoya en la 
libertad, dándole al mismo tiempo, una regla y un freno. Esto indica el absoluto en política.  

Toda fe que no ilumina y no engrandece la razón, todo dogma que niega la vida en la inteligencia y 
la espontaneidad del libre arbitrio, constituye una superstición; la verdadera religión es la que se 
prueba por la inteligencia y se justifica por la razón, sometiendo al mismo tiempo a una obediencia 
necesaria. Esto es la indicación del absoluto en religión y en filosofía. 

De la idea que los hombres hicieran de Dios, siempre procederán las nociones de poder, ya sea en lo 
espiritual o en lo temporal, y la palabra que indica la Divinidad, habiendo sido en todos los tiempos, 
la formula del absoluto, ya sea en la revelación o en la intuición natural, el sentido que se le da a esa 
palabra fue siempre la idea dominante de toda religión y de toda filosofía, como de toda política y 
de toda moral. 

Concebir en Dios la libertad sin necesidad, es soñar una omnipotencia sin razón y sin freno, es 
entronizar en el cielo el ideal de la tiranía. Tal fue, en muchos espíritus entusiastas y místicos, el 
mas peligroso error en la Edad Media. 

Concebir en Dios la necesidad sin la libertad es volverlo una maquina infinita, del que, por 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

17

desgracia, nosotros seriamos las ruedas inteligentes. Obedecemos o seremos despedazados, tal seria 
nuestro destino eterno, y obedeceríamos cualquier cosa que mandara sin saber porque: seriamos 
tristes viajantes, presos en los vagones de una formidable locomotora arrastrada a todo vapor por la 
gran vía del abismo. Esta doctrina panteísta y fatal es, al mismo tiempo, lo absurdo y la calamidad 
de nuestro siglo. 

Esta ley suprema de la libertad y la necesidad, regidas y atemperadas una por la otra, se halla en 
todas partes y domina todos los actos en que es revelada una virtud, un poder justo o una autoridad 
cualquiera. El mundo que. la mano providencial de Carlos Magno, saco de las tinieblas de la 
decadencia y que el sostenía sobre el caos de la barbarie, tenia en el papado y en el imperio, dos 
poderes sustentados y limitados uno por el otro. El papado depositario del dogma iniciador y 
civilizador, representaba la libertad, que tiene las llaves del futuro; y el emperador armado con la 
espada extendía sobre los rebaños, que el cayado de los pontífices empujaba a adelante, el brazo de 
hierro de la necesidad que aseguraba y regulaba la marcha de la humanidad por el camino del 
progreso. 

Que nadie se engañe con el movimiento religioso de nuestra época, iniciado por Chateaubriand y 
continuado por Lemenais y Lacordaire, este movimiento no es retrogrado y no elude la 
emancipación de la conciencia humana. La humanidad se había revelado contra los excesos del 
misticismo que afirmando la libertad absoluta de Dios, sin admitir en el necesidad alguna, 
aniquilaba la justicia eterna y absorbía la personalidad del hombre en la obediencia pasiva, el Verbo 
humano, en efecto, no podía dejarse devorar así, pero las pasiones ciegas buscan llevar la protesta a 
la extremidad contraria, haciendo proclamar la soberanía única y absoluta del individualismo 
humano. Recordamos todavía el culto de la Razón, inaugurado en Notre-Dame, y dos hombres de 
Septiembre que maldecían a Saint-Barthelemy. Estos excesos pronto producirían las lesiones y la 
repugnancia; pero la humanidad no renuncio por eso a lo que consideraba necesario y su protesta. 
Chateaubriand vino, entonces, a desengañar a los espíritus que habían sido desviados por los 
calumniadores de la Iglesia. El hizo amar la religión, mostrarla humana y razonable; el mundo tenia 
necesidad de conciliarse con su Salvador, pero es reconociéndolo como se es verdaderamente 
humano, que se dispone a adorarlo de nuevo como el verdadero Dios. 

Lo que se pide hoy el sacerdote es, principalmente, la caridad, esta sublime expresión de la 
humanidad divina. La religión no se contenta con solo ofrecer al alma los consuelos de la otra vida, 
ella esta llamada a socorrerla en los sufrimientos de los pobres, a instruirla, protegerla y dirigirla en 
su trabajo. La ciencia economía viene delante de ella en esta obra de regeneración. Todo esto se 
hace talvez lentamente, pero al final se opera el movimiento, y la Iglesia auxiliada por el poder 
temporal no podría dejar de adquirir luego toda su influencia de otrora para llevar al mundo el 
cristianismo realizado en la síntesis mesiánica. Si realmente la Iglesia hubiese negado el Verbo 
humano; si por consiguiente, fuese enemiga natural de toda libertad y del progreso, nosotros la 
consideraríamos muerta y pensaríamos que, con ella, aconteció lo mismo que con la sinagoga 
judaica, pero todavía esto no sucedió y no podrá pasar. La Iglesia que, en su constitución, refleja la 
imagen de Dios, marca en si la doble ley de la libertad y de la autoridad, contenidas, reguladas y 
atemperadas una por la otra. 

En efecto, la Iglesia, al mismo tiempo que mantiene la integridad y la estabilidad del dogma, 
permite, de concilio en concilio, soberbios desarrollos. Por eso, entre los herejes y disidentes, unos 
acusaban a la ortodoxia de la inamovilidad, otros le reprochan las incesantes innovaciones, todos 
los sectarios, para separarse de lo comunidad eclesiástica, pretextaron el deseo de volver a las 
creencias y practicas de la Iglesia primitiva. 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

18

Si habláramos con los católicos del siglo XV o a los filósofos del siglo XVIII de un acuerdo 
necesario entre la libertad de conciencia y la autoridad religiosa, entre la razón y la fe, habríamos 
indignado a unos y hecho reír amargamente a los otros. Hablar de paz y alianza en medio de una 
batalla es, en efecto, gastar el tiempo y perder las palabras. 

Las doctrinas de las que nos hacemos interpretes, porque las consideramos como la expresión mas 
adelantada de las tendencias de la inteligencia humana en la época en que vivamos, estas doctrinas 
presentidas desde algunos años por un pequeño nuecero de espíritus de elite, pueden ser emitidas 
hoy con la esperanza de ser acogidas, pero hace apenas algunos años atrás, no hubieran hallado en 
ninguna parte una atención condescendiente, ni una tribuna, ni un eco. 

Es que entonces los partidos extremos no habían sido obligados a abandonar sus pretensiones ante 
la omnipotencia de los acontecimientos providenciales y difícilmente se podían quedar neutros en 
medio de una guerra encarnizada: cualquier concesión de una parte a la otra era considerada como 
una verdadera traición, y los hombres que nunca abandonan la justicia estaban obligadas a buscarla 
separada y sucesivamente en las dos causas separadas, lo cual los volvía sospechosos para todos 
como renegados o tránsfugas. Tener convicciones tan enérgicas para preferir su independencia de 
conciencia al coraje de las campañas era condenarse a un exilio lleno de aprehensión y sin angustia. 
Quedar aislado entre dos ejércitos que se atacan, no es quedar expuesto a los golpes? Pasar de un 
lado a otro, no es hacerse proscribir por ambos? Escoger uno, no es acaso traicionar al otro? 

Son estas alternativas crueles que llevaron a hombree como Lemanais, del ultramontanismo al 
jacobinismo, sin permitirles hallar la certeza, en parte alguna, ni su descanso. El ilustre autor de las 
Palabras de un Creyente, espantado de ver levantarse delante de si a la anarquía y la nada, con la 
mascara del socialismo, y no hallando en su genio irritado justificación alguna de la antinomia que 
le impresionaba, no recurrió a Zoroastro, y no busco en los dogmas desoladores del maniqueísmo 
una explicación a la guerra eterna entre los Amchaspands y los Darvands? 

Los cuatro años que acaban de pasar fueron, para el mundo, llenos enseñanzas y de inmensas 
revelaciones. La revolución se explico y se justifico una segunda vez por la creación de una 
autoridad absoluta, y ahora comprendemos que el dualismo constitucional no era otra cosa que el 
maniqueísmo en política. Para conciliar la libertad y el poder, es necesario apoyarlas una sobre la 
otra, y no oponerlas una a la otra. 

La soberanía absoluta fundada sobre el sufragio universal, es de ahora en adelante, la noción única 
de la verdadera autoridad, en religión como en política. Así serán constituidos los gobiernos de 
derecho humano, según forma del derecho divino, que es imprescriptible en la humanidad. 

Es por la inteligencia de la verdad, y la practica razonable del bien, que no solo los individuos, sino 
también los pueblos se liberan. Sobre los hombres cuya alma es libre, la tiranía material es 
impracticable; pero la libertad exterior de las multitudes y de los hombres que interiormente están 
sujetos a los preconceptos y a los vicios, no pasa de una multiplicación de la tiranía. Cuando la 
mayoría de los hombres inteligentes es amo, la minoría de los sabios es esclava. 

Por eso es necesario distinguir el derecho efectivo, y el principio de las aplicaciones  en la política 
de la Iglesia. 

Su trabajo fue someter siempre las fatalidades de la carne a la providencia del espíritu, es en 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

19

nombre de la libertad moral que opone un dique a la espontaneidad ciega de las tendencias físicas, y 
si en nuestros días, no se mostró simpatía al movimiento revolucionario, es que ella sintió de un 
modo infalible, que en ella no estaba la verdadera libertad. 

Son los abusos posibles de la libertad que vuelven necesaria a la autoridad, la autoridad no tiene 
otra misión, en la Iglesia y en el Estado, que la proteger la libertad moderada de todos, contra la 
libertad desagregada de algunos. Cuanto mas fuerte es la autoridad tanto más poderosa es su 
protección. Es por eso que fue necesario para la Iglesia la infalibilidad: ya que siempre en un estado 
bien gobernado, la fuerza debe quedar para la ley. La idea de libertad y de la autoridad están 
indisolublemente unidas y se apoyan únicamente una en la otra. 

La tiranía en el mundo antiguo era la libertad absoluta de algunos, en perjuicio de la libertad de 
todos. El evangelio, imponiendo deberes a los reyes como a los pueblos, dio aquellos la autoridad 
que les faltaba y garantizo a los otros una libertad fundada sobre derechos nuevos, con la certeza de 
un progreso real y de un perfeccionamiento posible para todos. 

Si la inteligencia humana no fuese perfectible para que serviría, pregunto yo, la enseñanza 
permanente de la Providencia y cual seria la razón para que la revelación se haya manifestado en 
formas sucesivas y cada vez mas perfectas? La naturaleza nos mostró el progreso en la constitución 
de todos los seres y solo las realiza lentamente en las obras maestras. El movimiento es, en todas 
partes, la señal de la vida, y que parece realizarse recorriendo un círculo, el cual siempre va para 
adelante y nuca da la vuelta sobre si mismo para no desmentir a la mano que la imprime. 

La ley del movimiento, si no fuese regulada por la providencia en el cielo y por la autoridad en la 
tierra, seria una ley de destrucción y muerte, ya que seria una ley del desorden; por otro lado, si la 
resistencia que regula el movimiento llega a paralizarlo y hacerlo detener, pueden pasar dos cosas, 
una que el movimiento romperá la resistencia y destruirá la autoridad, o la autoridad aniquilara el 
movimiento y así se suicidara, destruyendo su propia fuerza y su propia vida. 

Es así que el judaísmo se derrumbo a si mismo al querer oponerse al surgimiento del cristianismo, 
que era la consecuencia natural y el desarrollo necesario de los dogmas de Moisés y de las promesas 
de los profetas. 

El catolicismo no imitara al judaísmo y no se opondrá a la gran síntesis mesiánica, por que la Iglesia 
Católica trae, en su nombre, una promesa de universalidad, que otorga su verdadero nombre a la 
Iglesia del futuro. Roma y Constantinopla no se disputaran por segunda vez el imperio del mundo: 
donde se manifiesta el Verbo ahí estará el pontífice del Verbo. El que tenga la obediencia del 
mundo, será el sucesor de Jesús Cristo: y todo jefe de un pequeño numero de disidentes, sean cuales 
fueran sus pretextos y títulos pretendidos, no serán delante del sufragio universal de las naciones, 
mas que un antipapa y sectarios. 

La unión de las Iglesias griega y romana, son una gran revolución, al mismo tiempo, religiosa y 
civil, que debe tarde o temprano cambiar la faz de la tierra; y esta revolución no dejara de ser el 
resultado del desarrollo y de la propagación de las doctrinas cabalistas en la Iglesia y en la sociedad. 

En vano nos dirán que la Iglesia se juzga perfecta y que ella no admitirá la ley del progreso. Ya 
respondimos a ese temor con un pasaje decisivo de Vicente de Lerins, pero la cuestión es muy 
importante para algunas notables autoridades. 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

20

Un sabio pastor ingles, recientemente convertido al catolicismo, el Dr. John Newman, publico 
últimamente una obra que obtuvo una alta aprobación de las autoridades eclesiásticas, en la cual 
prueba que el desarrollo del dogma, es por consiguiente, el de la inteligencia humana; fue la obra 
especial del catolicismo considerado como el principio iniciador y conservador en la explicación de 
los teoremas divinos que son la letra del dogma. Antes de probar su tesis, el estableció 
victoriosamente la existencia del progreso natural en todas las cosas, mas particularmente en la 
revelación. He aquí en los términos que el se explica: 

“Conforme a la historia de todas las sectas y de todos los partidos en religión y conforme a 
la analogía y el ejemplo de la Escritura, podemos concluir razonablemente que la doctrina 
cristiana admite desarrollos formales, legales, reales, desarrollos previstos por su divino 
autor. 
La analogía general del mundo físico y moral confirma es conclusión: Todo el mundo 
natural y su gobierno – dice Butler – es un plano o sistema, no un sistema fijo pero si 
progresivo, un plano en el cual tiene lugar la enseñanza de diversos medios, antes que los 
fines propuestos puedan ser alcanzados. El cambio de las estaciones, la cultura de los 
frutos en la tierra, la propia historia de una flor es la prueba de eso; y lo mismo se da con 
la vida humana. Así los vegetales y los animales, a pesar de que fueron formados una vez, 
crecen por grados hasta llegar a la edad madura. Y así los agentes razonables que animan 
los cuerpos son llevados naturalmente hacia el carácter que le es propio por la adquisición 
gradual de conocimientos y experiencias y por una larga continuidad de acciones. 
Nuestra existencia no es solamente sucesiva, como debe ser necesariamente, si no también 
un estado de nuestro ser es designado por el Creador para servir de preparación a otro 
estado y de transición aquel que le sucede. Así, la adolescencia viene después de la 
infancia, la juventud después de la adolescencia y la edad madura después de la juventud. 
Los hombres en su impaciencia quieren precipitarlo todo. Pero el autor de la naturaleza 
parece solo operar conforme a una larga deliberación y llega a sus fines por progresos 
sucesivos y lentamente realizados….. 
Dios opera de la misma forma, a lo largo de su providencia natural y en la manifestación 
religiosa, haciendo suceder una cosa a otra, después otra a esta y continuando siempre por 
una serie progresiva de medios que se extienden más allá de nuestra limitada visa. La ley 
nueva del cristianismo nos es representada en la naturaleza. 
En sus parábolas – observa el Dr. Newman – Nuestro Señor compara el reino del cielo a un 
grano de mostaza que el hombre toma y siembra en su campo. Este grano, en verdad es 
menor que todos los gramos, pero cuando crece es la mayor de las plantas y se vuelve 
árbol, y como dice San Marcos: este árbol tiene ramas en los cuales las aves del cielo 
vienen a reposar. Y después en el mismo capitulo de San Marcos: El reino de Dios es 
semejante a un hombre que hecha a la tierra su simiente. Sin embargo, este despierto o 
dormido, día y noche la simiente germina y crece sin que el lo sepa, porque la tierra 
produce su fruto por si misma. Aquí se trata de un elemento íntimo de la vida, ya sea en el 
principio o en la doctrina, antes de cualquier manifestación exterior, y debe observarse que 
conforme al espíritu del texto, el carácter espontáneo, tanto como el gradual pertenecen al 
crecimiento. Esta descripción del progreso corresponde al que ya fue observado en relación 
al desarrollo; esto es, que no es ni el resultado de la voluntad, ni de la resolución, ni de una 
exaltación ficticia, ni del mecanismo de la razón, ni de una mayor sutileza de la 
inteligencia, pero se alcanza por su fuerza nativa cuya expansión y efecto tiene lugar en un 
momento determinado. Sin duda que la refleja, hasta cierto punto, la rige y modifica 
apropiándolo al genio particular de las personas, pero siempre conforme al desarrollo 
moral del propio espíritu.” 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

21

Es imposible indicar más claramente la existencia de las dos leyes que se complementan 
mutuamente, si bien en apariencia opuestas, la de la necesidad providencial y de la libertad humana. 
Para los hombres, la propia naturaleza es esta necesidad que contiene y fecunda los impulsos de su 
Verbo creador, Verbo que constituye al hombre la semejanza a Dios, y que se llama libertad. 

La táctica de los heréticos y de los materialistas fue, en todos los tiempos, abusar de las palabras 
para pervertir las cosas, después acusar a la autoridad de apostasía, cuando ella se vengaba 
condenándolos, las verdades mal interpretadas por ellos y que les servían de bandera. 

Llamáis libertad a la mas condenable licencia; llamáis progreso a un movimiento tumultuoso y 
subversivo; la Iglesia os desaprueba y vosotros la acusáis con amargura de ser enemiga del progreso 
y de la libertad!. Ella solo es enemiga de la mentira, y vosotros lo sabéis muy bien. Y es por eso que 
vosotros queriendo preservar vuestra guerra contra ella, es necesario que digáis mentiras: sin 
embargo estaréis de acuerdo con ella, y es necesario de buena o mala voluntad que os sujetéis a su 
poder. 

He aquí lo que se puede decir, en nombre de Iglesia, a sus adversarios de mala fe. Pero tenemos que 
responder aquí objeciones mas serias. Católicos sinceros pero poco esclarecidos, mas presos de la 
letra que al espíritu de las decisiones pontificias nos dirán, talvez, que en sus encíclicas al respecto 
de las doctrinas del abad Lemennais, Roma condeno las ideas de libertad y progreso. 

Respondemos en los propios términos de la primera encíclica: El papa condena a los que, para 
regenerar la Iglesia, quieren hacerla enteramente humana de lo divina que es, en su autoridad y en 
su principio. 

Lo que el juez condena no es la afirmación del Verbo humano, pero si la negación del Verbo 
divino. La Iglesia esta en su derecho y en su deber. Roma vio el principio de su autoridad 
espiritual atacado por las obras del ilustre escritor, y la prueba de que ella no se engañaba y de 
que Lemennais ya no creía mas en esa omnipotencia moral, de la que fue no obstante el mas 
celoso y fuerte defensor, es que el no se sometió a las decisiones y se aparto, en un paso 
retrogrado, de la Iglesia, del cristianismo y de la civilización entera. 

La libertad que la Iglesia reprobó, es la que quiso destronar a Pio IX, y que condujo a Europa al 
borde del abismo. Pero que puede haber en común entre la libertad de los hijos de Dios y de la de 
los hijos de Caín?. 

No creemos que la Iglesia romana deje a la Iglesia del Oriente tomar la iniciativa del movimiento 
regenerador. La inamovilidad de la barca de Pedro, en medio del vaivén de las olas 
revolucionarias, es simplemente una protesta divina, a favor del verdadero progreso. 

Todo lo que se realiza fuera de la autoridad se realiza fuera de la naturaleza, que es la ley 
positiva de la autoridad eterna. El ideal humano puede seguir dos caminos opuestos, traspasar la 
ciencia por la intuición o desviarse de la ciencia por la alucinación que ella condena. Los amigos 
del desorden, las almas cautivas del egoísmo brutal, teniendo el jugo de la ciencia y la disciplina 
de la razón, toman siempre la alucinación por guía. El paganismo tuvo sus falsos místicos, y es 
así que el dogma filosófico de los antiguos helenos se transformo en idolatría; el cristianismo fue 
afligido por la misma plaga, y un ascetismo deshumanizado trajo sobre si como reacción el 
quietismo más inmoral que hizo calumniar la verdadera piedad y aparto a muchas almas de las 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

22

prácticas de la religión. 

Uno de los mas notables fantasiosos de nuestra época, el paradójico P. J. Proudhon, temiendo 
contrariar a Lamartine, que entonces estaba en el poder, lanzo contra los poetas una de sus cínicas y 
elocuentes diatribas, que sabe hacer bien. No tenemos a la vista esa pagina, llevada como tantas 
otras, por el torbellino revolucionario, pero recordamos con que brío el celebre soñador declamaba 
contra la poesía y los sueños, era verdaderamente terrible, cuando representaba el estado vacilante y 
perdido, a punto de caer en sangre tras algún tocador de guitarra, cuyo éxtasis de su propia música 
le impedía oír las imprecaciones, los gemidos y los gritos!. He ahí, exclamaba el, lo que es el 
gobierno de los poetas! Después, apasionándose en su idea como acontece de ordinario, llegaba a 
concluir que Nerón era la encarnación completa de la poesía, elevada al trono del mundo. Incendiar 
Roma a los sones de la lira y dramatizar así la gran poesía de Virgilio, no era una colosal, imperial y 
poética fantasía? La ciudad de los Cesares que el sacrificaba al escenario de sus versos. Nerón 
deseaba sustituir una Roma nueva, toda dorada y formada de un solo palacio!... Oh! Si la grandeza 
de la audacia y la temeridad de los sueños hacen lo sublime en poesía, Nerón era un gran poeta! 
Pero no es ni Proudhon, ni ninguno de los jefes del socialismo moderno, que tiene derechos a 
reprenderlo. 

Nerón representa para unos, la personificación mas completa del idealismo sin autoridad y de la 
licencia del poder, es la anarquía de Proudhon resumida en un solo hombre y colocada en el trono 
del universo; es el absoluto de los materialistas en voluptuosidad, audacia, energía y poder. Nunca 
una naturaleza mas desordenada horrorizo al mundo con sus desvaríos, y he aquí lo que los 
revolucionarios de la escuela de Proudhon entienden por poesía; sin embargo, nosotros no 
pensamos como ellos. 

Ser poeta es crear, no es soñar ni mentir, Dios fue poeta cuando hizo el mundo y su inmortal 
epopeya esta escrita con estrellas. Las ciencias reciben de el los secretos de la poesía, por que las 
llaves de la armonía fueron puestas en sus manos. Los números son poetas, por que cantan con sus 
notas siempre justas, que originaban arrebatamientos al genio de Pitágoras. La poesía que no acepta 
al mundo tal como Dios lo hizo y que busca inventar otro, es simplemente el delirio de los espíritus 
de las tinieblas, es la que ama el misterio y que niega el progreso de la inteligencia humana. A ella 
pertenecen el despotismo de la materia y de las pasiones! La poesía anárquica, en una palabra, son 
las tentativas vanas, las esperanzas siempre engañosas, el buitre que se come al impotente 
Prometeo; mientras que la poesía sumisa al orden, que garantiza una libertad inviolable, tomara las 
flores de la ciencia, traducirá la armonía de los números, interpretara la oración universal y 
caminara, ora delante de la ciencia, ora sobre sus pasos, pero siempre cerca de ella, en la luz 
viviente del Verbo y en el camino del progreso. 

Este futuro próximo del cristianismo retemperado en la fuente de toda revelación, esto es en la 
fuente de las verdades del magismo y de la Cabala, fue presentido por un gran poeta polaco, Adan 
Michiewisch, que creo para esta doctrina un nombre nuevo, y la llamo el Mesianismo. 

Este nombre nos agrada y lo adoptamos con placer, visto que no representa una idea de una secta 
nueva. El mundo esta cansado de fracturas y divisiones y tiende con todas su fuerzas a la unidad. 
Por eso no somos de los que dicen católicos y no romanos, lo que constituye uno de los 
contrasentidos más ridículos. Católico quiere decir universal y acaso Roma no esta en el universo? 

El siglo XVIII vio los abusos de la religión, pero desconoció la fuerza de esta misma religión, por 
que no adivinaba su secreto. La alta magia escapa a la incredulidad y la ignorancia, por que se 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

23

apoya sobre la ciencia y la fe. 

El hombre es el taumaturgo de la tierra, y por su verbo, esto es por su palabra inteligente, dispone 
de las fuerzas fatales. Irradia y atrae como los astros, puede curar por un contacto, por una señal. 
Por un acto de voluntad. Es lo que Mesmer, antes de nosotros, había revelado al mundo; he aquí el 
secreto terrible que era escondido con tanto cuidado en las sombras de los antiguos santuarios. Que 
pueden probar los pretendidos milagros del hombre sino la energía de su voluntad y el poder de su 
magnetismo? Es ahora que podemos decir, en verdad, que solo Dios es Dios, que los hombres de 
prestigio no se hagan adorar. La síntesis de todos los dogmas nos lleva a un único simbolismo, que 
es el de la Cabala y de los magos. Los tres misterios y las cuatro virtudes realizan el triangulo y el 
cuadrado mágico. Los siete sacramentos manifiestan los poderes de los siete genios o de los siete 
ángeles, que de acuerdo al texto del Apocalipsis, están siempre delante del trono de Dios. 
Comprendemos ahora las matemáticas sagradas que multiplican setenta y dos veces el divino 
tetragrama para formar los treinta y seis talismanes de Salomón. Llevados por estudios profundos la 
antigua teología de Israel, nos inclinamos delante de las altas verdades de la Cabala y esperamos 
que los sabios israelitas, a su vez, reconozcan que solo están separados de nosotros por palabras mal 
entendidas. Israel llevo de Egipto los secretos de la Esfinge, pero desconoció la cruz que, en los 
principios primitivos del Egipto mágico, ya era la llave del cielo. El no tardara en comprenderlo por 
que abrió su corazón a la caridad. El grito de angustia de los cristianos de Siria conmovió a los hijos 
de Moisés, en cuanto Abd-el-Kader protegía a nuestros infelices hermanos en el oriente y los 
defendía con peligro de su vida, una suscripción se abrirá en Paris bajo el patrocinio del abogado 
israelita Cremieux. 

El gran enigma de los siglos antiguos, la esfinge, después de haber dado una vuelta al mundo sin 
hallar reposo, se paro al pie de la cruz, este otro gran enigma con diez y ocho siglos y medio, la 
contempla y medita. 

Que es el hombre? - pregunto la esfinge a la cruz, - y la cruz responde a la esfinge preguntándole: - 
Que es Dios. 

Diez y ocho veces, el viejo Ahasverus, dio vueltas al globo; entre el final de todos los siglos, y en 
el comienzo de todas las generaciones, paso cerca de la cruz muda y delante de la esfinge inmóvil 
y silenciosa. 

Cuando estuviera cansado de caminar siempre sin llegar a ninguna lado, es que el reposara y 
entonces la esfinge y la cruz  hablaran a su vez para consolarlo. 

- Yo soy el resumen de la sabiduría antigua – dirá la esfinge. Soy la síntesis del hombre. Tengo una
frente que piensa y pechos que se inflaman de amor, tengo garras de león para la lucha, flancos de
toro para el trabajo y alas de águila para subir a la luz. Solo fui entendida en los tiempos antiguos
por el ciego voluntario de Tebas, este gran símbolo de la misteriosa expiación que debía iniciar a la
humanidad en la eterna justicia; pero ahora el hombre no es mas el hijo maldito que un crimen
original hace exponer la muerte de Cytheron; el padre vino, a expiar el suplicio del hijo, la sombra
de Laios genero los tormentos de Edipo, el cielo explico al mundo mi enigma en esta cruz. Es por
eso que yo me callo, esperando que ella misma se explique al mundo; reposa Ahasverus porque es
aquí donde termina tu doloroso viaje.

- Yo soy la llave de la sabiduría futura - dirá la cruz – Soy el signo glorioso de stauros que Dios
coloco en los cuatro puntos cardinales del cielo para servir de doble eje del universo. Explique en la



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

24

tierra el enigma de la esfinge, dando a los hombres la razón del dolor: logre consumar el 
simbolismo religioso realizando el sacrificio. Yo soy la escalera sangrienta por la cual la humanidad 
sube a Dios y por la cual Dios desciende hacia los hombres. Yo soy el árbol de sangre, y mis raíces 
beben en toda la tierra, para que no se pierda y forme en mis brazos frutos de devoción y amor. Soy 
la señal de la gloria porque revele la honra; y los príncipes de la tierra me colgaran al pecho de los 
bravos. Uno de ellos me dio un quinto brazo para hacer de mi una estrella; pero siempre me llamo 
cruz. Talvez aquel que fue el mártir de la gloria previa al sacrificio, quería, aumentando un brazo a 
la cruz preparar un descanso para su propia cabeza al lado de la de Cristo. Extendiendo mis brazos a 
la derecha como a la izquierda, esparzo bendiciones de Dios sobre Magdalena y sobre Maria; 
ofrezco la salvación a los pecadores y a los justos la nueva gracia, espero unir a Cain y Abel para 
reconciliarlos. Debo servir de punto de unión entre los pueblos y debo presidir al último 
juzgamiento de los reyes; soy el resumen de la ley por que traigo escrito en mis brazos: Fe, 
Esperanza y Caridad. Soy el resumen de la ciencia, por que explico la vida humana y el 
pensamiento de Dios. No temas, Ahasverus,, no temas mi sombra, el crimen de tu pueblo se torno el 
del universo, porque también los cristianos crucificaron a su Salvador, ellos lo crucificaron 
lanzando a los pies su doctrina de la comunión, ellos lo crucificaron en la persona de los pobres, 
ellos lo crucificaron maldiciéndote a ti mismo y prescribiendo tu exilio; pero el crimen de todos los 
hombres los envuelve en el mismo perdón; y tu Cain humanitario, tu el mas viejo de los que la cruz 
debe rescatar, ven reposa bajo uno de mis brazos todavía teñido con la sangre del Redentor. 
Después de ti vendrá el hijo de la segunda Sinagoga, el pontífice de la ley nueva, el sucesor de 
Pedro; cuando las naciones hayan proscrito todo, cuando no hubiera si no la corona del martirio, y 
cuando la persecución haya hecho sumiso y dócil como el justo Abel, entonces vendrá Maria, la 
mujer regenerada, la madre de Dios y de los hombres, y ella reconciliara al judío errante con el 
ultimo papa, después comenzara de nuevo la conquista del mundo para darlo a sus hijos. El amor 
regenerar las ciencias, la razón justificara la fe. Entonces seré el árbol del paraíso terrestre, el árbol 
del bien y el mal, el árbol de la libertad humana. Mis inmensas ramas cubrirán al mundo entero y 
las poblaciones abrigadas descansaran debajo de mi sombra; mis frutos serán el alimento de los 
fuertes y la leche de los niños y las aves del cielo, esto es, los que pasan cantando, llevados en las 
alas de la inspiración sagrada, estos reposaran en mis ramas, siempre verdes, siempre cargadas de 
frutos. Reposa pues, Ahasverus, en la esperanza de ese bello porvenir, porque aquí es el término de 
tu doloroso viaje. 

Entonces el judío errante, sacudiendo el polvo de sus pies doloridos, dijo a la esfinge: 

- Yo te conozco desde hace mucho!. Ezequiel te veía, atada en ese carruaje misterioso que
representa el universo y cuyas ruedas estrelladas giran unas en las otras, realice por segunda vez los
destinos errantes de Cytheron, como el y, mate a mi padre, sin conocerlo, cuando el decidió
realizarse y cuando llame sobre mí la venganza de su sangre, me condene a mi mismo a la ceguera
y al exilio. Yo huía de ti y te buscaba siempre, por que eres la causa primera de mis dolores. Pero tu
viajabas penosamente como yo por caminos diferentes, debíamos llegar juntos, bendita sea tu, el
genio de las edades antiguas, por me haberme llevado al pie de la cruz.

Después, dirigiéndose a la propia cruz, Ahasverus, dirá enjuagando su última lágrima: 

- Desde hace diez y ocho siglos te conozco, porque yo vi llevada por el Cristo que sucumbió sobre
ese fardo. Voltee la cabeza y te blasfeme entonces, por que todavía no había iniciado en la
maldición; era mi religión el anatema del mundo para hacerle comprender la divinidad del maldito;
es por eso que sufrí con coraje mis dieciocho siglos de expiación, viviendo y sufriendo siempre en
medio de las generaciones que morían a mi alrededor, asistiendo a la agonía de los imperios y



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

25

atravesando todas las ruinas y miraba con ansiedad para ver si estabas caída, y después de todas las 
convulsiones del mundo, siempre te veía de pie! Pero no me aproximaba a ti por que los grandes del 
mundo, te habían profanado y hecho de ti el patíbulo de la Libertad santa!. No me aproximaba a ti, 
por que la Inquisición  había entregado a mis hermanos a la hoguera en presencia de tu imagen, no 
me aproximaba a ti por que no hablabas lo que los falsos ministros del cielo hablaban, en tu 
nombre, de daños, y venganza y solo podía oír las palabras de misericordia y unión!. Por eso, desde 
que tu voz llego a mi oído, sentí mi corazón cambiado y mi consciencia se calmo! Bendita sea la 
hora que me llevo al pie de la cruz.!. 

Entonces una puerta se abrirá en el cielo y la montaña del Gólgota será su suelo, y, delante de esta 
puerta, la humanidad vera con admiración, la cruz radiante guardada por el judío errante, que 
colocara a sus pies el bastón de viaje, y por la esfinge, que extenderá sus alas y tendrá los ojos 
brillantes de esperanza, como si fuese a tomar un nuevo vuelo y transfigurarse!. 

Y la esfinge responderá a la pregunta de la cruz, diciendo: Dios es aquel que triunfa del mal por la 
prueba de sus hijos, aquel que permite el dolor, por que posee en si el remedio eterno; Dios es aquel 
que es, y delante de quien el mal no existe. 

Y la cruz responderá al enigma de la esfinge: El hombre es el hijo de Dios que se inmortaliza al 
morir, y que se liberta por un amor inteligente y victorioso, del tiempo y de la muerte, el hombre es 
aquel que debe amar para vivir, y que no puede amar sin ser libre, el hombre es el hijo de Dios y de 
la Libertad!. 

Resumamos aquí nuestro pensamiento. El hombre, salido de las manos de Dios, es esclavo de sus 
necesidades y de su ignorancia: debe libertarse por el estudio y el trabajo. Solo la omnipotencia 
relativa de la voluntad, confirmada por el Verbo, torna a los hombres libres, y es a la ciencia de los 
antiguos magos que se debe pedir los secretos de la emancipación de las fuerzas vivas de la 
voluntad. 

Llevamos a los pies del niño de Belén el oro, el incienso y la mirra de los antiguos magos, ahora 
que los reyes de la tierra parecen mandarlo al pesebre. Que los pontífices sean pobres, pero en una 
de las manos tomen el cetro de la ciencia, el cetro real de Salomón, y en la otra el báculo de la 
Caridad, el cayado del Buen Pastor, y solamente entonces comenzaran a ser verdaderos reyes en 
este y en otro mundo. 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

26

INTRODUCCION 

A través del velo de todas las alegorías hieráticas y místicas de los antiguos dogmas, a través de las 
tinieblas y de las bizarras pruebas de todas las iniciaciones, bajo el sello de todas las criaturas 
sagradas, en las ruinas de Nínive o de Tebas, sobre las carcomidas piedras de los antiguos templos y 
sobre la ennegrecida faz de las esfinges de Asiria o de Egipto, en las monstruosas o maravillosas 
pinturas que traducen para los creyentes las páginas sagradas de los Vedas, en los extraños 
emblemas de nuestros antiguos libros de alquimia, en las ceremonias de recepción practicadas por 
todas las sociedades secretas, se encuentran las huellas de una misma doctrina yen todas partes, 
cuidadosamente oculta. La filosofía oculta parece, pues, haber sido la nodriza o la madrina de todas 
las religiones, la palanca secreta de todas las fuerzas intelectuales, la llave de todas las oscuridades 
divinas y la reina absoluta de la sociedad, en las edades en que ella estaba exclusivamente reservada 
a la educación de los sacerdotes y de los reyes. 

Había reinado en Persia con los magos, que un día perecieron, como perecen los dueños del mundo, 
por haber abusado de su poder; había dotado a la India de las más maravillosas tradiciones y de un 
lujo increíble de poesía, de gracia y de terror en sus emblemas; había civilizado a Grecia mediante 
los cuidados de la lira de Orfeo; ocultaba los principios de todas las ciencias y de todos los 
progresos del espíritu humano, en los audaces cálculos de Pitágoras; la fábula estaba llena de sus 
milagros, y la historia, cuando trataba de juzgar ese poder desconocido, se confundía con la fábula; 
derrumbaba o afirmaba los imperios por sus oráculos; hacía palidecer a los tiranos sobre su trono, y 
dominaba en todos los espíritus por la curiosidad o por el temor. A esta ciencia, decía la 
muchedumbre, nada le es imposible; manda a los elementos, sabe el lenguaje de los astros y dirige 
la marcha de las estrellas; la luna, a su vez, cae sangrando desde el cielo; los muertos se levantan de 
sus tumbas y articulan palabras fatales que el viento de la noche repercute. Dueña del amor o del 
odio, la ciencia puede dar a su antojo, a los corazones humanos el paraíso o el infierno; dispone, a 
su placer, de todas las formas y distribuye como le place, la fealdad ola belleza; cambia, a su vez, 
con la varilla de circe, a los hombres en brutos y a los animales en hombres; dispone también de la 
vida o de la muerte y puede conferir a su adepto la riqueza, por la transmutación de los metales y la 
inmortalidad por su quinta esencia y su elixir, compuesto de oro y de luz. He aquí lo que había sido 
la Magia desde Zoroastro hasta Manes, desde Orfeo hasta Apolonio de Tiana, cuando el 
cristianismo positivo, triunfante, al fin de los hermosos sueños y de las gigantescas aspiraciones, de 
la escuela de Alejandría, osó fulminar públicamente su filosofía con su anatema, reduciéndola, por 
esta causa, a ser más oculta y más misteriosa que nunca. 

De otra parte, circulaban con respecto a los iniciados y a los adeptos, rumores extraños y 
alarmantes; esos hombres estaban rodeados por todas partes de una influencia fatal; mataban o 
hacían enloquecer a aquellos que se dejaban arrastrar por su meliflua elocuencia o por el prestigio 
de su sabiduría. Las mujeres a que amaban se convertían en Estriges, sus hijos desaparecían en los 
conventículos nocturnos, y se hablaba, en voz baja y temblando, de sangrientas orgías y de 
abominables festines. Se habían encontrado osamentas en los subterráneos de los antiguos templos; 
se habían escuchado alaridos durante la noche; las cosechas se malograban y los rebaños 
languidecían, cuando el mago pasaba por delante de aquéllas y de éstos. Enfermedades, que 
desafiaban el arte de la medicina, hacían su aparición en el mundo —decían-- bajo las 6 venenosas 
miradas de los adeptos. En fin, un grito universal de reprobación se eleva contra la magia, cuyo solo 
nombre es un crimen, y el odio del vulgo se formula por este decreto: «¡Al fuego los magos!», 
como se había dicho algunos siglos antes: «Los cristianos a los leones.»  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

27

Ahora bien, las multitudes no conspiran más que contra los poderes reales; no tienen la ciencia de lo 
que es verdadero, pero sí tienen el instinto de lo que es fuerte. 

Estaba reservado al siglo XVIII el reírse, à la vez, de los cristianos y de la magia, cubriendo de 
fango de igual modo las homilías de Jean-Jacques que los prestigios de Cagliostro. 

Sin embargo, en el fondo de la magia hay ciencia, como en el fondo del cristianismo hay amor, y en 
los símbolos evangélicos vemos al Verbo encarnado, adorado en su infancia por tres magos a 
quienes guía una estrella (el ternario y el signo del microcosmos) y recibiendo de ellos el oro, el 
incienso y la mirra; otro temario misterioso bajo cuyo emblema están contenidos alegóricamente los 
más elevados secretos de la cábala. 

El cristianismo no debía odiar a la magia; pero la ignorancia humana siempre tiene miedo de lo 
desconocido. La ciencia se vio obligada a ocultarse para librarse de las apasionadas agresiones de 
un amor ciego; se envolvió en nuevos jeroglíficos, disimuló sus esfuerzos y disfrazó sus esperanzas. 
Entonces fue creada la jerga de la alquimia, continua decepción para el vulgo, ansioso de oro, pero 
lengua viva para los verdaderos discípulos de Hermes. 

Y ¡cosa singular! existen en los sagrados libros de los cristianos, obras que la Iglesia infalible no 
tiene la pretensión de comprender, ni ha tratado nunca de explicar; la profecía de Ezequiel y el 
Apocalipsis; dos clavículas cabalistas, reservadas sin duda en el cielo para que los comenten los 
reyes magos; libros terrados y sellados con siete sellos para los fieles creyentes y perfectamente 
claros para el infiel iniciado en las ocultas ciencias. 

Otro libro existe aún; pero éste, aunque sea hasta cierto punto popular y se le encuentre por todas 
partes, es más oculto y el más desconocido de todos, porque contiene la clave de todos los demás; 
se le ha dado publicidad, sin ser conocido por el público; no se preocupen de pensar en dónde está, 
porque perderían mil veces el tiempo. Este libro, más antiguo quizá que el de Enoch, jamás ha sido 
traducido, y está escrito totalmente en caracteres primitivos y en páginas sueltas como las tabletas 
de los antiguos. Un distinguido sabio ha revelado su existencia, siendo de advertir que lo que le ha 
llamado la atención, no ha sido precisamente el secreto, sino la antigüedad y su singular 
conservación; otro sabio, pero de un espíritu más fantástico que juicioso, se ha pasado treinta años 
estudiándolo, sin comprender nada más que su indiscutible importancia. Se trata, en efecto, de una 
obra monumental y singular, sencilla y fuerte como la arquitectura de las pirámides, y duradera, por 
consiguiente, como ellas; libro que resume todas las ciencias y cuyas infinitas combinaciones 
pueden resolver todos los problemas; libro que habla y hace pensar; inspirador y regulador de todas 
las combinaciones posibles; la obra maestra quizá del espíritu humano, y seguramente una de las 
más hermosas que nos ha legado la antigüedad; clavícula, cuyo nombre no ha sido comprendido y 
explicado más que por el sabio iluminado Guillermo Postel; texto único, cuyos primeros caracteres, 
tan sólo extasiaron el espíritu religioso de San Martín, y hubieran dado la razón al sublime e 
infortunado Swedenborg. Este libro —ya hablaremos de él— y su explicación matemática y 
rigurosa, será el complemento y la corona de nuestro concienzudo trabajo  

La alianza original del cristianismo y de la ciencia de los magos, si queda una vez más bien 
demostrada, no será un descubrimiento de mediana importancia, y no dudamos que el resultado de 
un estudio serio de la magia y de la cábala, no conduzca a los espíritus serios a la conciliación, 
considerada hasta el presente como imposible, de la ciencia y del dogma, de la razón y de la fe. 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

28

Ya hemos dicho que la iglesia, cuyo atributo especial es el depósito de las llaves, no pretende tener 
las del Apocalipsis o de las visiones de Ezequiel. Para los cristianos y en opinión suya, en clavículas 
científicas y mágicas de Salomón se han perdido. 

Es cierto, sin embargo, que en el dominio de la inteligencia, gobernada por EL VERBO, nada de lo 
que está escrito se pierde, solamente las cosas que los hombres cesan de comprender, no existen ya 
para ellos, al menos como verbo. Estas cosas penetran, entonces, en el dominio del enigma y del 
misterio. 

De otra parte, la antipatía y aun la guerra abierta de la Iglesia oficial contra todo lo que entra en el 
dominio de la magia, que es una especie de sacerdocio personal y emancipado, obedece a causas tan 
necesarias e inherentes como las del sacerdocio cristiano. La iglesia ignora lo que es la magia 
porque debe ignorarlo todo o perecer, como lo demostraremos más tarde. La conoce menos que su 
misterioso fundador, que fue saludado en su cama por los tres magos, es decir, por los embajadores 
hieráticos de las tres partes del mundo conocido y de los tres mundos analógicos de la filosofía 
oculta. 

En la escuela de Alejandría la magia y el cristianismo se dan casi la mano bajo los auspicios de 
Ammonio Saccas y de Platón. El dogma de Hermes se encuentra casi todo entero en los escritos 
atribuidos a Dionisio el Areopagita. Sinesio traza el plan de un tratado de los sueños, que debía ser 
comentado más tarde por Cardan, y compuesto de himnos que podría servir a la liturgia de la iglesia 
de Swedenborg, si una Iglesia de iluminados pudiera tener una liturgia. Es también en esta época de 
abstracciones ardientes y de logomaquias apasionadas cuando se une el reinado filosófico de 
Juliano, llamado el Apóstata, porque en su juventud había hecho, en contra de su voluntad, 
profesión de fe en el cristianismo. Todo el mundo sabe que Juliano tuvo la desgracia de ser un héroe 
de Plutarco, fuera de razón, y fue, si así puede hablarse, el Don Quijote de la Caballería romana; 
pero lo que todo el mundo no sabe es que Juliano era un iluminado y un iniciado de primer orden; 
era un individuo que creía en la unidad de Dios y en el dogma universal de la Trinidad; era, en una 
palabra, un ser que no admitía del antiguo mundo más que sus magníficas símbolos y sus muy 
graciosas imágenes. Juliano no era pagano, sino un gnóstico atiborrado de las alegorías del 
politeísmo griego, y que tenía la desgracia de encontrar menos sonoro el nombre de Jesucristo que 
el de Orfeo. Como emperador pagó sus gastos de colegio como filósofo y como retórico, y, después 
que se hubo dado a sí mismo el placer de expirar como Epaminondas, con las frases de Catón, tuvo 
de la opinión pública, ya toda cristiana, anatemas por oración fúnebre y un epíteto deshonroso por 
última celebridad. 

Pasemos por alto las pequeñeces del Bajo Imperio y lleguemos ala Edad Media... Tomad ese libro, 
leed en la séptima página y sentaos después sobre el manto que yo voy a extender y con una de 
cuyas puntas nos taparemos los ojos...... Vuestra cabeza da vueltas, ¿no es eso, y os parece así como 
si la tierra huyera de vuestros pies? Manteneos firmes y no miréis...... El vértigo cesa; hemos 
llegado. Levantaos y abrid los ojos; pero guardaos de hacer ningún signo y de pronunciar ninguna 
palabra cristiana. Estamos en un paisaje de Salvador Rosa. Es un desierto que reposa después de 
haberse desencadenado en él una tormenta. La luna no resplandece en el cielo. Pero, ¿no veis 
oscilar las estrellas por entre los matorrales? ¿No escucháis a vuestro alrededor el revoloteo de 
gigantescos pájaros que, al pasar, parece que murmurarán palabras extrañas? Aproximémonos 
silenciosamente a la encrucijada. Una ronca y fúnebre trompeta se deja oir; una infinidad de 
antorchas e iluminan por todas partes. Una numerosa asamblea se congrega alrededor de un círculo 
que está vacío; miran y esperan. De pronto, todos los concurrentes se prosternan y murmuran: ¡Helo 
ahí, helo ahí! ¡Es él! Un príncipe con cabeza de macho cabrío llega contoneándose, sube sobre su 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

29

trono, se inclina y presenta a la asamblea un rostro humano, al que todo el mundo acude, cirio negro 
en mano, a ofrecerle un saludo y un ósculo; luego se endereza, lanza una carcajada estridente y 
distribuye a sus fieles oro, instrucciones secretas, medicinas ocultas y venenosas. Durante esta 
ceremonia las malezas se incendian y arden mezcladas con osamentas humanas y grasas de 
suplicios. Druidesas coronadas de una planta parecida al perejil y de verbena sacrifican con falces 
de oro niños sustraídos al bautismo y preparan horribles ágapes. Las mesas se ponen; los hombres 
enmascarados se colocan al lado de las mujeres semidesnudas, y comienza la bacanal. Nada falta 
allí, excepto la sal, que es el símbolo de la sabiduría y la inmortalidad. 

Corre el vino a torrentes, dejando manchas semejantes a la sangre; comienza las conversaciones y 
las caricias obscenas; toda la concurrencia está borracha de vino, de lujuria y de canciones 
deshonestas. Todo el mundo se levanta en desorden y se forman los corros infernales... Llegan 
entonces todos los monstruos de la leyenda, todos los fantasmas de las pesadillas; sapos enormes 
tocan la flauta al revés, y soplan, apretando las ancas con sus patas; escarabajos cojitrancos se 
mezclan en la danza; cangrejos hacen sonar las castañuelas; cocodrilos hacen piruetas con sus 
escamas; llegan elefantes y mamuts vestidos de Cupido y levantan las patas como si danzaran... 
Luego los corros se deshacen y se dispersan... se apagan, perdiéndose el humo entre las sombras... 
Aquí, allí y acullá se escuchan gritos, carcajadas, blasfemias y estertores... Vamos, despertaos, y no 
hagáis el signo de la cruz. Yo os he transportado y estáis en vuestro lecho, os encontráis un tanto 
fatigados, un poco si es, no es magullados, a causa del viaje y de la mala noche; pero habéis visto 
una cosa de la que todo el mundo habla sin conocerla. Estáis iniciados en terribles secretos como 
del antro de Trofonio. ¡Habéis asistido al Sabbat! De desear es que no os volváis locos y que os 
mantengáis en un saludable temor de la justicia y a una distancia respetuosa de la Iglesia y de sus 
hogueras. 

¿Queréis ver ahora alguna cosa menos fantástica, más real, y verdaderamente terrible? Pues os haré 
asistir al suplicio de Jacques de Molay y de sus cómplices, o de sus hermanos en martirio... Pero, no 
os engañéis y no confundáis al culpable con el inocente. ¿Han adorado realmente los templarios ä 
Baphomet, o han dado un humilde abrazo a la faz posterior del macho cabrío de Méndez? ¿Qué era, 
pues, esa asociación secreta y poderosa que ha puesto en peligro a la Iglesia y al Estado y la cual 
exterminaron sin oírla? No juzguéis nada a la ligera; son culpables de un gran crimen, han dejado 
ver a los profanos el santuario de la antigua iniciación; han recogido para repartirlo entre sí, y 
hacerse los dueños del mundo, los frutos de la ciencia del bien y del mal. El decreto que los 
condena se remonta más allá que el mismo tribunal del Papa o de Felipe el Hermoso. «El día que 
comas de este fruto, morirás», había dicho el mismo Dios, según vemos en el Génesis. 

¿Qué ha ocurrido en el mundo y por qué los sacerdotes y los reyes han temblado? ¿Qué poder 
secreto amenaza las tierras y las coronas? He ahí algunos locos que corren de país en país y que 
ocultan, según dicen, la piedra filosofal, bajo sus harapos y su miseria. Pueden cambiarla tierra en 
oro, y sin embargo ¡carecen de pan y de asilo! Su frente está ceñida por una aureola de gloria y por 
un reflejo de ignominia. El uno ha encontrado la ciencia universal y no sabe cómo morir para 
escapar a las torturas de su triunfo: es el mallorquino Raymundo Lulio. El Otro cura con remedios 
fantásticos las enfermedades imaginarias y ofrece un formal mentís al proverbio que comprueba la 
ineficacia de un cauterio en una pierna de madera; es el maravilloso Paracelso, siempre ebrio y 
siempre lúcido como los héroes de Rabelais. Aquí es Guillermo Postel, que escribe ingenuamente a 
los Padres de Concilio de Trento que ha encontrado la doctrina absoluta, oculta desde el comienzo 
del mundo y que ya se le hace tarde en compartirla con los demás. El Concilio no se inquieta del 
loco y ni aun se digna condenarle, pasando al examen de cuestiones tan graves como la gracia 
eficaz y la gracia suficiente. 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

30

Aquel que vemos morir pobre y abandonado es Cornelio Agrippa, el menos mago de todos, y a 
quien el vulgo se obstina en considerarle como el mayor hechicero del mundo, porque era a veces 
satírico y mistificador. ¿Qué secreto se han llevado todos esos hombres a sus tumbas? ¿Por qué se 
les admira sin haberlos conocido? ¿Por qué se les condenó sin escucharlos? ¿Por qué están iniciados 
en esas terribles ciencias ocultas de las que la Iglesia y las sociedades tienen miedo? ¿Por qué saben 
ellos los que los demás hombres ignoran? ¿Por qué disimulan ellos lo que todo el mundo arde en 
saber? ¿Por qué están investidos de un poder terrible y desconocido? ¡Las ciencias ocultas! ¡La 
magia! He aquí dos palabras que os dicen todo y que aún pueden hacernos pensar más. De omnire 
scibili et quibusdam aliis. 

¿Qué es, por tanto, la magia? ¿Cuál es el poder de esos hombres tan perseguidos y tan fieros? ¿Por 
qué si eran tan fuertes no han vencido a sus enemigos? ¿Por qué si eran tan insensatos y tan débiles 
se les dispensaba el honor de temerles? ¿Existe una magia, existe verdaderamente una ciencia 
oculta que sea ciertamente un poder y que opere prodigios capaces de competir con los milagros de 
las religiones autorizadas?  

A estas preguntas principales responderemos con una palabra y con un libro. El Libro será la 
justificación de la palabra y esta palabra es: sí, ha existido y existe todavía una magia poderosa y 
real; sí, todo cuanto las leyendas dicen es cierto; aquí, única y contrariamente a lo que ocurre 
generalmente, las exageraciones populares no estaban sólo de lado sino muy por debajo de la 
verdad. 

Sí, existe un secreto formidable cuya revelación ya ha trastornado el mundo, como lo atestiguan las 
tradiciones de Egipto, resumidas simbólicamente por Moisés en el comienzo del Génesis. Este 
secreto constituye la ciencia fatal del bien y del mal y su resultado, cuando se divulga, es la muerte. 
Moisés lo representa bajo la figura de un árbol que está en el centro del paraíso terrenal, y vecino, y 
con las raíces comunes al árbol de la vida; los cuatro ríos misteriosos, toman su manantial al pie de 
este árbol, que está guardado por la espada flameante y parlas cuatro firmas de la esfinge bíblica, el 
querubín de Ezequiel...... Aquí debo detenerme y hasta temo haber dicho demasiado. 

Sí, existe un dogma único, universal, imperecedero, fuerte como la razón suprema, sencillo como 
todo lo que es grande, inteligible como todo lo que es universalmente y 10 absolutamente 
verdadero, y este dogma ha sido el padre de todos los demás. 

Sí, existe una ciencia que confiere al hombre prerrogativas, en apariencia sobrehumanas, helas aquí 
tales y como yo las he hallado enumeradas en un manuscrito hebreo del siglo XVI. 

He aquí ahora cuáles son los privilegios y los poderes del que tiene en su mano derecha las 
clavículas de Salomón, y, en la izquierda, la rama florida del almendro: 
` Aleph. Ve a Dios cara a cara, sin morir, y conversa familiarmente con los siete genios que 
mandan a toda la milicia celeste. 
a Beth. Está por encima de todas las aflicciones y de todos los temores.
b Ghimel. Reina en todo el cielo y se hace servir por todo el infierno. 
c Daleth. Dispone de su salud y de su vida y puede disponer de las de los demás.
d He. No puede ser sorprendido ni por el infortunio, ni agobiado por los desastres, ni vencido por 
sus enemigos.
e Vau. Sabe la razón del pasado, del presente y del porvenir.



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

31

f Dzain. Tiene el secreto de la resurrección de los muertos y la llave de la inmortalidad.

Estos son los siete grandes privilegios. He aquí ahora los que vienen después. 
g Heth. Tener la medicina universal.
h Teth. Encontrar la piedra filosofal.
i Jod. Conocer las leyes del movimiento continuo y poder demostrar la cuadratura del círculo. 
j Caph. Cambiar en oro, no solamente todos los metales, sino también la misma tierra, y aun las 
inmundicias de la misma. 
l Lamed. Domar a los animales más feroces y saber pronunciar palabras que alienten y encanten a 
las serpientes. 
m Men. Poseer el arte notorio que da la ciencia universal. 
o Nun. Hablar sabiamente sobre todas las cosas sin preparación y sin estudio.

He aquí, por último, los siete menores poderes del mago. 
n Samech. Conocer a primera vista el fondo del alma de los hombres y los misterios del corazón de 
las mujeres:  
v Ain. Forzar, cuando le plazca, a la naturaleza, y revelarse.
s Phe. —Prever todos los acontecimientos futuros que no dependan de un libre albedrío superior, o 
de una causa inapercibida. 
u Tsade. Prestar en el acto a todo el mundo los consuelos más eficaces y los consejos más 
saludables.
w Coph. Triunfar sobre las adversidades. 
x  Resch. Dominar el amor y el odio. 
y Schin. —Tener el secreto de las riquezas; ser siempre el amo y no el esclavo. Saber gozar aun en 
la pobreza y no caer nunca ni en la abyección ni en la miseria. 
z Thau. —Agregaremos nosotros a estos tres septenarios que el sabio gobierna a los dementes, 
aplaca las tempestades, cura las enfermedades con el tacto y resucita los muertos. 

Estas son las cosas que Salomón selló con su triple sello. Los iniciados saben y basta. Cuanto a los 
demás, que rían, que crean, que duden, que amenacen o que tengan miedo, ¿qué importa a la ciencia 
y qué a nosotros?  

Tales son, efectivamente, los resultados de la filosofía oculta, y estamos en condiciones de no tener 
una acusación de locura o una suposición de charlatanismo al afirmar que todos estos privilegios 
son reales. 

Esto es lo que todo nuestro trabajo, acerca de la filosofía oculta tenderá a demostrar. 

La piedra filosofal, la medicina universal, la transmutación de los metales, la cuadratura del círculo 
y el secreto del movimiento continuo, no son, pues, ni mistificaciones de la ciencia, ni ensueños de 
la locura; son términos que es preciso comprender en su verdadero sentido, y que manifiestan todos 
los diferentes usos de un mismo secreto, los diferentes caracteres de una misma operación que se 
define de una manera más general, llamándola únicamente la gran obra. 

Existe asimismo en la naturaleza una fuerza mucho más poderosa, siquiera sea en otra forma que el 
vapor, y por medio de la cual, un solo hombre que pudiera apoderarse de ella y supiera dirigirla, 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

32

trastornaría y cambiaría la faz del mundo. Esta fuerza era conocida por los antiguos, y consiste en 
agente universal cuya ley suprema es el equilibrio y cuya dirección tiende inmediatamente al gran 
arcano de la magia trascendental. Por medio de la dirección de ese agente, se puede cambiar el 
orden de las estaciones; producir en la noche fenómenos inherentes al día; corresponder en un 
instante de uno a otro confín del mundo; ver, como Apolonio, lo que ocurría al otro extremo de la 
tierra; dara la palabra un éxito y una repercusión universal. Este agente, que apenas se revela ante el 
tacto de los discípulos de Mesmer, es precisamente lo que los aceptos de la Edad Media llamaban la 
materia primera de la gran obra. Los gnósticos hacían ígneo el cuerpo del Espíritu Santo, ya él era a 
quien adoraban en los sitios secretos del sabbat o del templo, bajo la jeroglífica figura del Baphomet 
o del macho cabrío del Andrógino de Méndez. Todo esto quedará demostrado.

Tales son los secretos de la filosofía oculta; tal se nos aparece la magia en la historia, veámosla, 
ahora, en los libros y en las obras, en las iniciaciones y en los ritos. 

La clave de todas las alegorías mágicas se encuentra en las hojas que hemos señalado y creemos son 
obra de Hermes. Alrededor de este libro, que se puede llamar la clave de la bóveda de todo el 
edificio de las ciencias ocultas, vienen a establecerse numerosas leyendas que son o la tradición 
parcial o el comentario sin cesar, renovado bajo mil distintas formas. Algunas veces, esas 
ingeniosas fábulas se agrupan armoniosamente y forman una gran epopeya que caracteriza una 
época, sin que la muchedumbre pueda explicar cómo ni por qué. Así es como la fabulosa historia 
del Vellocino de Oro, resume, velándolos, los dogmas herméticos y mágicos de Orfeo, y si nos 
remontamos alas poesías misteriosas de Grecia, veremos cómo los Santuarios de Egipto y la India 
nos espantan hasta cierto punto con su lujo y nos dejan absortos ante la acumulación de sus 
riquezas; luego llegamos a la tebaida, esa asombrosa síntesis de todo el dogma presente, pasado y 
futuro, a esa fábula, por decirlo así, infinita, que toca, como el dios Orfeo, alas dos extremidades del 
ciclo de la vida humana. ¡Cosa extraña. La siete puertas de Tebas defendidas y atacadas por siete 
jefes que han jurado sobre la sangre de una víctima, tienen el mismo sentido que los siete sellos del 
libro sagrado explicado por siete genios, y atacado por un monstruo de siete cabezas, después de 
haber sido abierto por un cordero vivo e inmolado en el libro alegórico de San Juan! El origen 
misterioso de Egipto, que se encuentra suspendido como un fruto sagrado sobre un árbol del 
Cytheron, recuerda los símbolos de Moisés y los relatos del Génesis. Lucha contra su padre y le 
mata sin conocerle; espantosa profecía de la emancipación ciega de la razón sin la ciencia; después 
llega enfrente de la esfinge. ¡La esfinge! El símbolo de los símbolos, el enigma eterno para el vulgo, 
el pedestal del granito de la ciencia de los sabios, el monstruo devorador y silencioso, que 
manifiesta por su forma invariable el dogma único del gran misterio universal, ¿Cómo el 
cuaternario se cambia en binario y se explica por el ternario? En otros términos más emblemáticos, 
pero más vulgares, ¿Cuál es el animal que por la mañana tiene cuatro patas, dos al mediodía y tres 
por la noche? Filosóficamente hablando, ¿cómo el dogma de fuerzas elementales produce el 
dualismo del Zoroastro y se resume por la triade de Pitágoras y Platón? ¿Cuál es la razón final de 
las alegorías y de los números, la última palabra de todos los simbolismos? Edipo responde una 
simple y terrible palabra que mata la esfinge y va a convertir al adivinador en rey de Tebas; la 
palabra del enigma ¡es el hombre!....... ¡Desgraciado! ha visto demasiado bastante claro, y muy 
pronto expiará su funesta e incompleta clarividencia por una ceguera voluntaria; después 
desaparecerá en medio de un huracán como todas las civilizaciones que hubiera adivinado un día, 
sin comprender todo el alcance y todo el misterio, la palabra del enigma de la esfinge. Todo es 
simbólico y trascendental en esa gigantesca epopeya de los destinos humanos. Los dos hermanos 
enemigos, manifiestan la segunda parte del gran misterio completado divinamente por el sacrificio 
de Antígona; después la guerra, la última guerra, los hermanos enemigos muertos el uno por el otro; 
Capaneo, por el rayo que desafiaba; Anfiarao devorado por la tierra, son otras tantas alegorías que 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

33

llenan de asombro, por su verdad y por su grandeza, a los que penetran el triple sentido hierático. 
Esquilo, comentado por Balanche, no da más que una débil idea, sean por lo demás, las que fueren 
las majestades primitivas de Esquilo y la belleza del libro de Balanche. 

El libro secreto de la antigua iniciación no era ignorado por Homero que traza el plan y las 
principales figuras sobre el escudo de Aquiles con una precisión minuciosa. Pero las graciosas 
ficciones de Homero pronto parecen hacer olvidar las sencillas y abstractas verdades de la 
revelación primitiva. El hombre se agarra a la forma y olvida la idea; los signos al multiplicarse 
pierden su poder; la magia también se corrompe en esa época y va a descender con las hechiceras 
de Tesalia a los más profanos encantamientos. El crimen de Edipo, ha producido sus frutos de 
muerte y la ciencia del bien y del mal erige a éste en divinidad sacrílega. Los hombres fatigados de 
la luz se refugian en la sombra de la sustancia corporal: el sueño del vacío que Dios llena, pronto les 
parece más grande que el mismo Dios y se crea el infierno. 

Cuando en el curso de esta obra nos sirvamos de palabras consagradas: Dios, el cielo, el infierno, 
debe saberse de una vez por todas, que nosotros nos alejamos tanto del sentido atribuido a estas 
palabras profanas, como la iniciación esta separada del pensamiento del vulgo. Dios, para nosotros, 
es el ázoe de los sabios, el principio eficiente y final de la gran obra. Ya explicaremos más adelante 
lo que estos términos tengan de obscuro. 

Volvamos a la fábula de Edipo. El crimen del rey de Tebas no es el de haber comprendido a la 
esfinge, sino el de haber destruido el azote de Tebas sin ser bastante puro para completar la 
expiación en el nombre de su pueblo. Así, bien pronto la peste se encarga de vengar la muerte de la 
esfinge, y el rey de Tebas, forzado a abdicar, se sacrifica a las terribles manos del monstruo, que. 
está más vivo y más devorador que nunca, ahora que ha pasado del dominio de la forma al de la 
idea. Edipo, ha visto lo que es el hombre y se saca los ojos para no ver lo que es Dios. Ha divulgado 
la mitad del grande arcano 14 mágico, y para salvar a su pueblo, es preciso que se lleve con él al 
exilio y la tumba la otra mitad del terrible secreto. 

Después de la fábula colosal de Edipo, encontramos el gracioso poema de Psique, del que Apuleyo 
no es ciertamente el inventor. El gran arcano mágico reaparece aquí bajo la figura de la unión 
misteriosa entre un dios y una débil mortal abandonada, sola y desnuda sobre una roca. Psique debe 
ignorar el secreto de su ideal realeza, y si contempla a su esposo le pierde. Apuleyo interpreta y 
comenta aquí las alegorías de Moisés; pero, ¿los Eloim de Israel y los dioses de Apuleyo, no ha 
salido igualmente de los santuarios de Memfis, y de Tebas? Psique es la hermana de Eva, más bien 
es Eva espiritualizada. Ambas quieren saber y pierden la inocencia para pagar el honor de la prueba. 
Ambas merecen descender a los infiernos: una para llevarla antigua caja de Pandora, y la otra para 
buscar en ellos y aplastarla cabeza de la serpiente, que es el símbolo del tiempo y del mal. Ambas 
cometen el crimen que deben expiar, el Prometeo de los antiguos tiempos y el Lucifer de la leyenda 
cristiana, el uno entregado, y el otro sometido por Hércules y por el Salvador. 

El gran secreto mágico, es pues, la lámpara y el puñal de Psique, es la manzana de Eva, es el cetro 
ardiente de Lucifer, pero es también la cruz santa del Redentor. El saber bastante para abusar o 
divulgarlo, es merecer todos los suplicios; el saber como debe saberse para servirse de él y 
ocultarle, es ser dueño de lo absoluto. 

Todo está encerrado en una palabra, y en una palabra de cuatro letras. Es el tetragrama de los 
hebreos, es el azoe de los alquimistas, es el thot., de los bohemios, es el tarot de los cabalistas. Esa 
palabra, de tan diversa manera manifestada, quiere decir Dios para los profanos, significa el hombre 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

34

para los filósofos, y ofrece a los adeptos la última palabra de las ciencias humanas y las llaves del 
poder divino; pero sólo al que sabe servirse de él y comprende la necesidad de no revelarlo nunca. 
Si Edipo en lugar de hacer morir a la esfinge la hubiera domado y enganchado a su carro para entrar 
en Tebas, hubiera sido rey sin incesto, sin calamidades y sin exilio. 

Si Psique a fuerza de sumisiones y de caricias hubiera alcanzado que el amor se revelara por sí 
mismo; no lo hubiera perdido. El amor es una de las imágenes mitológicas del gran secreto y del 
gran agente, porque manifiesta a la vez una acción y una pasión, y un vacío y un lleno, una flecha y 
una herida.1 Los iniciados deben comprenderme, y a causa de los profanos no puede decirse 
demasiado. 

Después del maravilloso asno de oro de Apuleyo, no encontramos más epopeyas mágicas. La 
ciencia vencida en Alejandría por el fanatismo de los asesinos de Hipatia, se hace cristiana, o más 
bien, se oculta bajo los velos cristianos de Ammonio, Sinesio y el anónimo autor de los libros de 
Dionisio el Areopagita. En ese tiempo era preciso hacerse perdonar los milagros por las apariencias 
de la superstición y la ciencia por un lenguaje ininteligible. Se resucitó la escritura jeroglífica y se 
inventaron los pantáculos y los caracteres que resumían toda una doctrina en un signo, toda una 
serie de tendencias y de revelaciones, en una palabra. ¿Cuál era el fin de los aspirantes a la ciencia? 
Buscaban el secreto de la gran obra o de la piedra filosofal, o el movimiento continuo, o la 
cuadratura del circulo, o la medicina universal, fórmulas que los salvaba con frecuencia de la 
persecución y del odio haciéndolos tildar de locura, fórmulas que manifestaban cada una de por sí, 
una de las fases del gran secreto mágico como lo demostraremos más tarde. 

Esta ausencia de epopeyas dura hasta nuestra novela de la Rosa; pero, el símbolo de la rosa, que 
manifiesta también el sentido misterioso y mágico del poema del Dante, está tomada de la alta 
Cábala y ya es tiempo de que abordemos este inmenso manantial oculto de la filosofía universal. 

La Biblia, con todas 1as alegorías que encierra, no manifiesta sino de una manera incompleta, y 
velada la ciencia religiosa de los hebreos.. El libro que hemos hablado y cuyos caracteres, hieráticos 
explicaremos, el libro que Guillermo Postel denomina El Génesis de Henoch, existía seguramente 
antes de Moisés y de los profetas, cuyo dogma, idéntico en el fondo al de los antiguos egipcios, 
tenían también su exoterismo y sus velos. Cuando Moisés hablaba el pueblo, dice alegóricamente el 
libro sagrado, colocaba un velo sobre su rostro y se quitaba ese velo para hablar con Dios; tal es la 
causa de esos pretendidos absurdos de la Biblia, que tanto han ejercitado el verbo satírico de 
Voltaire. Los libros no estaban escritos más que para recordar la tradición, y se escribían en 
símbolos ininteligibles para los profanos. El Pentateuco y las poesías de los profetas no eran, 
además, más que libros elementales, sea de dogma, sea de moral, sea de liturgia, la verdadera 
filosofía secreta y tradicional no fue escrita sino más tarde, bajo velos menos transparentes aún. Así 
es como nació una segunda Biblia desconocida, o más bien incomprendida por los cristianos; un 
relato —dicen— de absurdos (y aquí los creyentes confundidos en una misma ignorancia, hablan 
como los incrédulos); un monumento, digamos nosotros, que reúne todo lo que el genio filosófico y 
el religioso han podido hacer o imaginar de sublime; tesoro rodeado de espinas y diariamente oculto 
en una piedra bruta y oscura. Nuestros lectores ya habrán adivinado que quiero hablar del Talmud. 

¡Extraño destino el de los judíos! ¡Los machos cabríos emisarios, los mártires y salvadores del 
mundo! ¡Familia movediza, valerosa y dura; que las persecuciones han siempre conservado intacta, 
________________________________ 
1 Refiérase probablemente al Tantra o sexo sagrado. La flecha es el órgano sexual masculino, la herida la cavidad 
vaginal, según las tradiciones orientales el momento cercano al orgasmo genera una gran cantidad de energía chi que 
puede ser usada de diversas maneras y con propósitos mágicos. 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

35

porque aún no ha cumplido su misión! Nuestras tradiciones apostólicas, ¿no dicen que después de la 
declinación de la fe en los gentiles, la salvación debe venir todavía de la casa de Jacob, y entonces 
el judío crucificado que han adorado los cristianos pondrá el imperio del mundo en manos de Dios, 
su padre? Se siente uno extasiado de admiración al penetrar en el santuario de la cábala, a Ja vista 
de un dogma tan lógico, tan sencillo y, al mismo tiempo tan absoluto. La unión necesaria de las 
ideas y de los signos, la consagración de las realidades más fundamentales por los caracteres 
primitivos, la trinidad de las palabras, las letras y los números; una filosofía sencilla como el 
alfabeto, profunda e infinita como el verbo; teoremas más completos y luminosos que los de 
Pitágoras; una teología que resume contando por los dedos; un infinito que puede caber en el hueco 
de la mano de un niño veintidós letras, un cuadrado y un circulo; he aquí todos los elementos de la 
cabala. ¡Son los principios elementales del verbo escrito, reflejo de ese verbo hablando que ha 
creado el mundo!  

Todas las religiones verdaderamente dogmáticas han salido de la cábala, y a ella retoman; todo lo 
que hay de científico y de grandioso en los sueños religiosos de todos los iluminados, Jacob 
Boehme, Swedenborg, San Martín, etc., está tomado de la cábala; todas las asociaciones masónicas 
le deben sus secretos y sus símbolos. La cábala consagra por sí sola la alianza de la razón universal 
y del Verbo divino; establece por los contrapesos de dos fuerzas opuestas en apariencia, la balanza 
eterna del ser, concilia la razón con la fe, el poder con la libertad, la ciencia con el misterio; tiene 
las llaves del pasado, del presente y del porvenir. 

Para iniciarse en la cábala, no basta leer y meditar los escritos de Reuchlin, de Galatinus, de Kricher 
o de Pico de la Mirándola, es preciso también estudiar y comprender a los e ritos hebreos de la
Colección de Pistorius, el Sepher Jezirah, sobre todo, después de la filosofía de amor de León el
Hebreo.. Es preciso, asimismo, abordar el gran libro de Zohar, leer atentamente en la Colección de
1689 titulada Cábala denudata, el tratado de la pneumática cabalística y el de la revolución de las
almas; después, penetrar audazmente en las luminosas tinieblas de todo el cuerpo dogmático y
alegórico del Talmud. Entonces se podrá comprender a Guillermo Postel, y confesarse en voz baja
que, aparte de sus sueños, asaz prematuros y demasiados generosos de la emancipación de la
mujer1, ese célebre y sabio iluminado podía no estar tan loco como pretenden aquellos que ni
siquiera le han leído.

Acabamos de bosquejar rápidamente la historia de la filosofía oculta, hemos indicado los 
manantiales y analizado en pocas palabras los principales libros. Este trabajo no se refiere más que 
a la ciencia; pero la Magia, o mejor, el poder mágico, se compone de dos cosas: una ciencia y una 
fuerza. Sin la fuerza, la ciencia no es nada, o más bien, es un peligro. No otorgar la ciencia sino a la 
fuerza, tal es la ley suprema de las iniciaciones. Así, el gran revelador, ha dicho: El reino de Dios 
sufre violencia, y son  los violentos los que  le hacen  perder su  fuerza. La puerta  de la  verdad 
está cerrada como el santuario de una virgen; es preciso ser un hombre para penetrar en él. Todos 
los milagros están prometidos ala fe; pero ¿qué es la fe sino la audacia de una voluntad que no 
vacila en las tinieblas y que marcha hacia la luz a través de todas las pruebas y venciendo todos los 
obstáculos? 

No vamos a repetir aquí la historia de las antiguas iniciaciones; cuanto más peligrosas y terribles 
eran, tanto más eficaces resultaban; también tenía en mundo entonces hombres capaces de 
gobernarlo y de instruirlo. El arte sacerdotal y el arte real consistían especialmente en pruebas de 
_____________________ 
1. Veremos realizarse este sueño dentro de algunos años, pues el movimiento de la emancipación femenina se
acentúa cada vez mas. Hablamos aquí de la justa emancipación moral e intelectual de la mujer, no de los deseos



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

36

desordenados de ciertas sectas femeninas. La mujer emancipada de acuerdo con los verdaderos principios de la 
naturaleza será la indispensable inspiradora y colaboradora del hombre (N. del T.) 

valor, de discreción y de voluntad. Era un noviciado semejante al de esos sacerdotes, tan 
impopulares de nuestros días, conocidos con el nombre de jesuitas, y que gobernarían todavía el 
mundo si tuvieran una cabeza verdaderamente sabia e inteligente. 

Después de haber pasado nuestra vida en la investigación de lo absoluto, en religión, en ciencia y en 
justicia; después de haber dado vueltas en el círculo de Fausto, hemos llegado al primer dogma y al 
primer libro de la humanidad. Allí nos detuvimos; allí hemos encontrado el secreto de la 
omnipotencia humana y del progreso indefinido, la llave de todos los simbolismos, el primero y el 
último de todos los dogmas. Y hemos entendido también lo que quiere decir esa palabra tan 
frecuentemente repetida en el Evangelio: el reino de Dios. 

Dar un punto fijo por apoyo a la actividad humana, es resolver el problema de Arquímedes, 
realizando el empleo de su famosa palanca. Eso es lo que hicieron esos grandes iniciadores que 
produjeron sacudidas en el mundo, no pudiendo hacerlo sine mediante el grande e incomunicable 
secreto. Para garantía, por otra parte, de su nueva juventud, el fénix simbólico no reaparece nunca a 
los ojos del mundo sin haber consumido solemnemente los despojos y las pruebas de su vida 
anterior. Así es como Moisés hizo morir en el desierto a todos aquellos que habían podido conocer 
el Egipto y sus misterios; así es también como San Pablo en Efeso quemó todos los libros que 
trataban de ciencia ocultas; es así, finalmente, también como la Revolución francesa, 17 hija del 
Gran Oriente Johannita y de la ceniza de los Templarios, saquea las iglesias y blasfema de las 
alegorías del culto divino. Pero todos los dogmas y todos los renacimientos proscriben la magia y 
regalan los misterios al fuego o al olvido. El que todo culto o toda filosofía que viene al mundo es 
un Benjamín de la humanidad, que no puede vivir más que dando la muerte a su madre; es que la 
serpiente simbólica gira siempre devorando su cola; es que hay necesidad, por razón de ser, que en 
toda plenitud haya un vacío, en toda magnitud un espacio, en toda afirmación una negación; es la 
realización eterna de la alegoría del fénix. 

Dos ilustrados sabios me han precedido en la vía por donde marcho, pero se han pasado, por decirlo 
así, la noche en blanco, y por ende, a oscuras. Hablo de Volney y de Dupuis, de éste especialmente, 
cuya inmensa erudición no ha podido producir más que una obra negativa. No ha visto en el origen 
de todos los cultos más que astronomía, tomando así el cielo simbólico por el dogma, y el 
calendario de la leyenda. Un solo conocimiento le ha faltado, el de la verdadera magia, que encierra 
los secretos de la cábala. Después ha pasado por los antiguos santuarios, como el profeta Ezequiel 
por la llanura cubierta de osamentas, y no ha entendido más que la muerte, por no saber la palabra 
que reúne la virtud de los cuatro vientos del cielo, y qué puede hacer un pueblo viviente de todo ese 
inmenso osario, gritando con los antiguos símbolos: ¡Levantaos! ¡Revestíos de una nueva forma y 
marchad!  

Lo que nadie, pues, ha podido o no ha osado hacer antes de nosotros, ha dado lugar a que haya 
llegado un tiempo en que tratemos de hacerlo. Queremos, como Juliano, reedificar el templo, y no 
creemos producir con esto un mentís a una sabiduría que adoramos, y que el mismo Juliano se 
hubiese dignado adorar, silos doctores, rencorosos y fanáticos de su tiempo, le hubieran permitido 
comprenderla. El templo, para nosotros, tiene dos columnas, sobre una de las cuales el cristianismo 
ha escrito su nombre. No tratamos de atacar al cristianismo, por el contrario, lejos de eso, queremos 
explicarlo. La inteligencia y la voluntad han, alternativamente, ejercido el poder en el mundo; la 
religión y la filosofía luchan todavía en nuestros días, y deben concluir por ponerse de acuerdo. El 
cristianismo ha tenido por fin provisorio establecer, por la obediencia a la fe, una igualdad 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

37

sobrenatural o religiosa entre los hombres e inmovilizar la inteligencia por la fe, en fin, dar un punto 
de apoyo a la virtud que destruyera la aristocracia de la ciencia, o más bien, reemplazar esa 
aristocracia ya destruida. La filosofía, por el contrario, ha trabajado por hacer volver a los hombres 
por la libertad y la razón, a la desigualdad natural, y para sustituir, fundando el reino de la industria, 
el savoir faire, a la virtud. Ninguna de estas dos acciones ha sido completa y suficiente; ninguna ha 
conducido a los hombres a la perfección y a la dicha. Lo que ahora se sueña sin osar casi esperarlo, 
es una alianza entre esas dos fuerzas, largo tiempo consideradas como contrarias, y esa alianza se 
tiene razón en desearlas, porque las dos grandes potencias del alma no son opuestas entre sí, como 
el sexo del hombre no es opuesto al de la mujer; no hay duda de que son diferentes, pero sus 
disposiciones, contrarias en apariencia, no proceden más que de su aptitud para encontrarse y 
unirse. 

—¿Se trata pues, nada menos que de una solución universal para todos los problemas?  

Sin duda, puesto que se trata de explicar la piedra filosofal, el movimiento continuo, la cuadratura 
del circulo, el secreto de la gran obra y de la medicina universal. Se nos motejará de locura como al 
divino Paracelso, o de charlatanismo, como el grande e infortunado Cornelio Agrippa. Si la hoguera 
de Urbano Grandier está apagada, quedan 18 las sordas prescripciones del silencio o de la calumnia. 
Nosotros no la desafiamos, pero nos resignamos. Nosotros no hemos buscado la publicación de esta 
obra, y creemos que ha llegado el tiempo de hablar; se habría producido por sí misma, por nosotros 
o por otro cualquiera. Permaneceremos tranquilos y en espera de lo que venga.

Nuestra obra tiene dos partes. En una establecemos el dogma cabalístico y mágico en todas sus 
manifestaciones; la otra está consagrada al culto, es decir, a la magia ceremonial. La una es lo que 
los antiguos sabios llaman la clavícula; la que todavía los campesinos llaman el grimorio. El 
número ye! objeto de los capítulos que se corresponden en ambas partes no tienen nada de arbitrario 
y se encuentran perfectamente indicados en la gran clavícula universal, de la que damos, por vez 
primera, una explicación completa y satisfactoria. Ahora, que esta obra vaya a donde quiera y deba 
ir, y que resulte lo que quiera la Providencia. Está hecha y la creemos duradera, porque es fuerte 
como todo lo que es razonable y concienzudo. 

ELIPHAS LÉVI 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

38

Fig. 2 El Gran Símbolo de Salomon1 

_______________________ 
1. El doble triangulo de Salomón, representado por los dos ancianos de la cabala: el macrocosmos y el microcosmos;
el Dios de luz y el Dios de los reflejos, el misericordioso y el vengativo  el Jehová blanco y el Jehová Negro. Las figuras
pequeñas de los costados son análogas al asunto principal.



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

39

1 ` A 
EL RECIPIENDARIO 

Disciplina - Ensoph - Keter 

Cuando un filósofo ha tomado como base de una nueva revelación de la sabiduría humana este 
razonamiento; Yo pienso, luego existo, ha cambiado en cierto modo, y a despecho suyo, según la 
revelación cristiana, la noción antigua del Ser Supremo. Moisés hace decir al Ser de los seres: Yo 
soy el que soy. Descartes hace decir al hombre: Yo soy el que piensa, y como pensar es hablar 
interiormente, el hombre de Descartes puede decir como el Dios de San Juan el Evangelista: Yo soy 
aquel en quien está y por quien se manifiesta el Verbo, in principio erat verbum. 

¿Qué es lo que es un principio? Es una base de la palabra, es una razón de ser del verbo. La esencia 
del verbo está en el principio; el principio es lo que es; la inteligencia es un principio que habla. 

¿Qué cosa es la luz intelectual? Es la palabra. ¿Qué cosa es la revelación? Es la palabra; el ser es el 
principio, la palabra el medio, y la plenitud o el desenvolvimiento y la perfección de ser es el fin; 
hablar es crear. 

Pero decir: Yo pienso, luego existo, es deducir de la consecuencia el principio, y recientes 
contradicciones elaboradas por un gran escritor, Lamennais, han demostrado suficientemente la 
imperfección filosófica de este método. Yo soy, luego existe alguna cosa, nos parece ser una base 
más primitiva y más sencilla de la filosofía experimental. 

Yo soy, luego el ser existe  

Ego sum qui sum: he aquí la revelación primera de Dios en el hombre y del hombre en el mundo, y 
es también el primer axioma de la filosofía oculta  

zid` cy` zid` 
El ser es el ser 

Esta filosofía tiene, pues, por principio lo que es, y no tiene nada de hipotético ni de aventurado. 

Mercurio Trismegisto comienza su admirable símbolo, conocido bajo el nombre de tabla de 
esmeralda, por esta triple afirmación: Es verdad, es cierto sin error, es del todo verdad. Así, lo 
verdadero confirmado por la experiencia en física, la certidumbre desprendida de toda aleación de 
error en filosofía, la verdad absoluta indicada por la analogía en el dominio de la religión o de lo 
infinito, tales son las primeras necesidades de la verdadera ciencia, y es lo que la magia sola puede 
acordar a sus adeptos. 

Pero, ante todas las cosas, ¿quién eres tú que tienes este libro entre tus manos y que te propones 
leerlo?....... 

Sobre el frontis de un templo que la antigüedad había dedicado al Dios de la luz, se leía esta 
inscripción de dos palabras: conócete.  

Este mismo consejo es el que yo debo ofrecer a todo hombre que quiera aproximarse a la ciencia. 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

40

La magia, a la que los antiguos llamaban Sanctum Regnum, el santo reino, o el reino de Dios, 
Regnun Dei, no se ha hecho más que para los reyes y para los sacerdotes. ¿Sois sacerdote? ¿Sois 
rey? El sacerdocio de la magia no es vulgar, y su reinado no tiene nada que debatir en los principios 
de este mundo. Los reyes de la ciencia son los sacerdotes de la verdad, y su reino está oculto para la 
muchedumbre, como sus sacrificios y sus plegarias. Los reyes de la ciencia son los hombres que 
conocen la verdad y a quienes la verdad ha libertado según la formal promesa del más poderoso de 
los iniciadores. 

El hombre que es esclavo de sus pasiones o de prejuicios de este mundo, no puede ser iniciado y no 
podrá serlo tampoco mientras no se reforme; no podrá ser, pues, un adepto, porque la palabra 
adepto significa aquel que ha llegado por su voluntad y por sus obras. 

El hombre que ama sus ideas y que tiene miedo de desprenderse de ellas; aquel que teme las nuevas 
verdades y está dispuesto a dudar de todo antes que admitir alguna cosa al azar, ése debe cerrar este 
libro, puesto que resultaría peligroso o inútil para él; lo comprenderá mal y se encontrará 
perturbado, pero lo estaría mucho más si por ventura llegara a comprenderlo bien. 

Si amáis más al mundo que a la razón, a la verdad ya la justicia; si vuestra voluntad es incierta y 
vacilante, sea en el bien sea en el mal; si la lógica os espanta, si la verdad desnuda os hace 
enrojecer; si se os hiere al tocar los errores en que habéis sido criados, condenad inmediatamente el 
libro y haced, al no leerlo, como si no existiera para nosotros; pero no le motejéis de peligroso; los 
secretos que revela serán comprendidos sólo por un pequeño número de hombres, y aquellos que 
los comprendan no los revelarán ciertamente. Mostrarla luz alas aves nocturnas es ocultársela, 
puesto que las ciega y se convierte para ellas en algo más oscuro que las tinieblas. Hablaré, pues, 
claramente; lo diré todo y tengo la firme confianza de que sólo los iniciados, o los que sean dignos 
de serlo, lo leerán y comprenderán algo. 

Hay una verdadera y una falsa ciencia, una magia divina y una magia infernal, es decir, embustera y 
tenebrosa; vamos a revelar la una ya desvelar la otra; vamos a distinguir al mago del hechicero, y al 
adepto del charlatán. 

El mago dispone de una fuerza que conoce; el hechicero se esfuerza por abusar de lo que ignora.  

El diablo, si está permitido emplearen un libro de ciencia esta palabra despreciable y vulgar, se 
entrega al mago y el hechicero se entrega al diablo.  

El mago es el soberano pontífice de la naturaleza, el hechicero no es otra cosa que el profanador de 
la misma.  

El hechicero es al mago lo que el supersticioso y el fanático al hombre verdaderamente religioso. 

Antes de ir más lejos, definamos claramente lo que es la Magia. 

La Magia es la ciencia tradicional de los secretos de la naturaleza, que nos viene de los magos. Por 
medio de esta ciencia, el adepto se encuentra investido de una omnipotencia relativa, y puede operar 
sobrehumanamente, es decir, de una manera que no está al alcance de los demás hombres. 

Así es como muchos adeptos célebres, tales como Mercurio, Trismegisto, Osiris, Orfeo, Apolonio 
de Tiana y otros, que podrían ser inconvenientes o peligrosos nombrar, han podido ser adorados o 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

41

invocados después de su muerte como dioses. También es así como algunos otros han llegado a ser 
prosélitos del infierno o aventureros sospechosos como el emperador Juliano, Apuleyo, el 
encantador Merlín y el archi-hechicero, como se le llamaba en su época, al ilustre y desgraciado 
Cornelio Agrippa. 

Volviendo al Sanctun Regnun, es decir, a la ciencia y al poder de los magos, diremos que se les son 
indispensables cuatro cosas: una inteligencia esclarecida por el estudio, una audacia sin límites, una 
voluntad inquebrantable y una discreción que no pueda corromperse o enervarse por nada. 

Saber, Osar, Querer y Callar. He ahí los cuatro verbos del mago, que están escritos en las cuatro 
formas simbólicas de la esfinge. Estos cuatro verbos pueden combinarse juntos de cuatro maneras, 
y se explican cuatro veces los unos por los otros1. 

En la primera página del libro de Hermes, el adepto está representado cubierto con un basto 
sombrero que, al bajarse, puede cubrirle toda la cabeza. Tiene una mano elevada hacia el cielo, al 
cual parece mandar con su varilla, y la otra mano sobre el pecho; presenta ante sí los principales 
símbolos o instrumentos de la ciencia, y oculta otros en un cubilete de escamoteador. Su cuerpo y 
sus brazos forman la letra Aleph, la primera del alfabeto que los hebreos tomaron de los egipcios; 
pero ya volveremos luego a ocuparnos de este símbolo. 

El mago es verdaderamente lo que los cabalistas hebreos llaman el microprosopo, es decir, el 
creador del mundo pequeño. Estribando la primera ciencia mágicas en el conocimiento de sí mismo; 
ésta es también la primera de todas las obras de la ciencia, la que encierra todas las demás y la que 
es el principio de la gran obra, esto es, la creación de sí mismo; esta palabra tiene necesidad de ser 
explicacada. 

Siendo la razón suprema el único principio invariable, y, por consiguiente, imperecedero, puesto 
que el cambio es lo que nosotros llamamos la muerte, la inteligencia que se adhiere fuertemente y 
se identifica de algún modo a este principio, se hace, por lo mismo, invariable, y, por consiguiente, 
inmortal. Se comprende que, para adherirse invariablemente ala razón, es preciso haberse 
independizado de todas las fuerzas que producen, por el movimiento fatal y necesario las 
alternativas de la vida y de la muerte. Saber sufrir, abstenerse y morir, tales son, pues, los primeros 
secretos que nos colocan por encima del dolor, de las angustias sensuales y del miedo a lanada. El 
hombre que busca y encuentra una muerte gloriosa, tiene fe en la inmortalidad y toda la humanidad 
cree en él, con él y por él, porque ésta le eleva altares o estatuas, como signo de vida inmortal. 

El hombre no se hace rey de los animales más que domándolos o domesticándolos, pues de otro 
modo sería su víctima o su esclavo. Los animales son, pues, la figura de nuestras pasiones; estas son 
las fuerzas instintivas de la naturaleza. 

El mundo es un campo de batalla en donde la libertad dispuesta con la fuerza de la inercia 
oponiéndola la fuerza activa. Las leyes físicas son las muelas de las que tú serás el grano, si no 
sabes ser el molinero. 

Estás llamado a ser el rey del aire, del agua, de la tierra y del fuego, pero, para reinar sobre esos 
cuatro animales del simbolismo, es preciso vencerlos y encadenarlos. 

_______________________ 
1 Véase el juego de cartas llamado TAROT. 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

42

Aquel que aspira a ser un sabio ya conocerá el gran enigma de la naturaleza, debe de ser el heredero 
y el espoliador de la esfinge; debe de tener la cabeza humana para poseer la palabra, las alas del 
águila para conquistar las alturas, las nalgas del toro para labrar las profundidades, y las garras del 
león para abrirse camino a derecha y a izquierda, adelante y atrás. 

Tú que quieres ser iniciado, ¿eres un sabio como Fausto? ¿Eres impasible como Job? No. ¿No lo 
eres? Pues puedes serlo si quieres, ¿Has vencido a los vagos torbellinos de ideas vagas y confusas? 
¿Eres hombre sin indecisión y sin caprichos? ¿No aceptas el placer más que cuando quieres y no 
quieres sino cuando debes? ¿No eres siempre así? Pues todo, todo eso puedes ser si tú lo quieres. 

La esfinge, no solamente tiene una cabeza humana, tiene también senos de mujer. ¿Sabes resistir a 
los atractivos de la mujer? ¿No? Porque ríes al responder y te jactas de tu debilidad moral para 
glorificar, para ensalzaren ti, al propio tiempo, la fuerza vital y material. Sea; yo te permito rendir 
pleito homenaje al asno de Sterne o de Apuleyo. Que el asno tiene su mérito, convengo en ello, por 
algo estaba consagrado a Priapo, como el macho cabrío al dios de Mendés. Pero dejémosle tal cual 
es y sepamos únicamente si es tu maestro o tú puedes ser el suyo. El solo puede verdaderamente 
poseer la voluptuosidad del amor que ha vencido al amor de la voluptuosidad. 

Poder usar y abstenerse, es poder dos veces. La mujer te encadena por tus deseos; se dueño de tus 
actos y tu encadenarás a la mujer. 

La mayor injuria que se puede hacer a un hombre es llamarle cobarde. Ahora bien, ¿qué es ser un 
cobarde? Un cobarde es el que no tiene cuidado de su dignidad moral a causa de obedecer 
ciegamente a los instintos de la naturaleza. 

En efecto; en presencia del peligro es natural tener miedo y tratar de huir; ¿por qué es esto una 
vergüenza? Porque el honor nos dicta una ley según la cual preferimos nuestro deber a nuestras 
atracciones o a nuestros temores. ¿Qué es, desde ese punto de vista, el honor? Es el presentimiento 
universal de la inmortalidad y la estimación de los medios que a ella pueden conducirnos. La última 
victoria que el hombre puede alcanzar sobre in muerte es la de triunfar del gusto de la vida, no por 
desesperación, sino por una más elevada esperanza, que está encerrada en la fe, por todo lo que es 
bello y honesto, debido al consentimiento de todo el mundo. 

Aprender a vencerse, es aprender a vivir; las austeridades del estoicismo no eran sino una yana 
ostentación de libertad. 

Ceder a las fuerzas de la naturaleza, es seguir la corriente de la vida colectiva, es ser esclavo de 
causas secundarias. 

Resistir a la naturaleza y dominarla, es hacerse una vida personal, imperecedera; el franquear las 
vicisitudes de la vida y de la muerte. 

Todo hombre que se halla dispuesto a morir antes de abjurar de la verdad y de la justicia, está 
verdaderamente vivo, porque es inmortal en su alma. 

Todas las iniciaciones antiguas tenían por objeto encontrar o formar hombres de temple semejante. 

Pitágoras ejercitaba a sus discípulos en el silencio y en las abstinencias de todo género; en Egipto se 
probaba a los recipiendarios por los cuatro elementos; en la India, es sabio a qué prodigiosas 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

43

austeridades se condenaban los faquires y los brahmanes para llegar al reinado de la libre voluntad 
y de la independencia divina. 

Todas las maceraciones del ascetismo están tomadas de las iniciaciones en los antiguos misterios, y 
no han cesado, porque los iniciables, no encontrando ya iniciadores y habiéndose convertido los 
directores de las conciencias en seres ignorantes como el vulgo, los ciegos se han dejado guiar por 
los ciegos, y nadie ha querido sufrir ni sujetarse a pruebas que no conducían más que a la duda ya la 
desesperación; el camino de in verdadera luz se había perdido. 

Para hacer alguna cosa es preciso saber lo que se quiere hacer, o por lo menos, tener fe en alguien 
que lo sepa. Pero, ¿cómo arriesgaré mi vida a la aventura y seguiré al azar, a aquel que ni él mismo 
sabe adónde va?  

En la vía de las altas ciencias no hay que comprometerse temerariamente, sino, una vez en marcha, 
es preciso llegar o perecer. Dudar es volverse loco; detenerse es caer, retroceder, es precipitarse en 
un abismo. 

Tú, pues, que has comenzado la lectura de este libro, silo comprendes y quieres leerlo hasta el fin, 
hará de ti un monarca o un insensato. En cuanto a ti, haz del volumen lo que quieras, no podrás ni 
despreciarlo, ni olvidarlo. Si eres puro, este libro será para ti una luz; si eres fuerte, será tu arma; si 
eres santo, será tu religión; si eres sabio, regulará tu sabiduría. 

Pero si eres pecador, si eres malvado, este libro será para ti como una antorcha infernal; destrozará 
tu pecho como si fuera un puñal, quedará en tu memoria como un remordimiento, te llenará la 
imaginación de quimeras y te conducirá, por las vías del vesanismo, a la desesperación. Querrás reir 
y no alcanzarás más que a rechinar los dientes porque este libro será para ti como la lima de la 
fábula, lima que una serpiente trataba de roer, siendo aquélla la que rayó todos los dientes a la 
serpiente. 

Comencemos ahora la serie de las iniciaciones. 

Ya he dicho que la revelación es el verbo. El verbo, en efecto, o in palabra, es el velo del ser y el 
signo característico de la vida. Toda forma es el velo de mi verbo, porque la idea madre del verbo es 
la única razón de ser de las formas. Toda figura es un carácter; todo carácter pertenece y retorna a 
un verbo. Por esta razón, los antiguos sabios, de los que Trismegisto es el órgano, formularon su 
único dogma en estos términos: Lo que esta arriba es como lo que esta abajo y lo que esta abajo es 
como lo que esta arriba. 

En otros términos: in forma guarda proporción con la idea; la sombra es la medida del cuerpo 
calculada en su relación con el rayo luminoso. La vaina es tan profunda como el largo de la espada; 
la negación es proporcional â in afirmación contraria la producción es igual a la destrucción en el 
movimiento que conserva la vida, y no hay un solo punto en el espacio infinito que no sea el centro 
del circulo, cuya circunferencia se agrada y retrocede indefinidamente en el espacio. 

Toda individualidad es, por tanto, indefinidamente imperceptible, puesto que el orden moral guarda 
analogía con el orden físico, y porque no se podrían concebir un punto que no pueda dilatarse, 
agrandarse y lanzar rayos en un circulo filosóficamente infinito. 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

44

Lo que puede decirse del alma entera, se puede decir también de cada una de las facultades del 
alma. 

La inteligencia y la voluntad del hombre son instrumentos de un alcance y de una fuerza 
incalculable. 

Pero la inteligencia y la voluntad tienen como auxiliares y como instrumento una facultad muy poco 
conocida y cuyo poderío pertenece exclusivamente al dominio de la magia; me refiero a la 
imaginación, la cual los cabalistas llamaban lo diáfano o lo traslucido. 

La imaginación, en efecto, es algo así como los ojos del alma, siendo en ella en donde se dibujan y 
se conservan las formas; es por ella también por donde vemos los reflejos del mundo invisible, y 
asimismo, en fin, es el espejo de las visiones y el aparato de la vida mágica. Por medio de ella 
curamos las enfermedades, influenciamos las estaciones, apartamos los muertos de los vivos, y 
hasta resucitamos los muertos, porque es ella la que exalta la voluntad y la que la adquiere del 
agente universal. 

La imaginación determina la forma del hijo en el seno de la madre y fija el destino de los hombres, 
da alas al contagio y dirige a los combatientes en el campo de la batalla. ¿Estáis en peligro de un 
combate? Pues consideraos invulnerables como Aquiles y lo seréis, dice Paracelso. El miedo atrae 
las balas en la guerra, en tanto que el valor las hace desviar o retroceder. Ya se sabe que los 
amputados se quejan, con frecuencia, de los miembros que ya no poseen. Paracelso operaba sobre 
sangre viviente, medicamentado el resultado de una sangría. Curaba los dolores de cabeza a 
distancia, operando- sobre cabellos cortados. Se había anticipado en mucho para la ciencia, acerca 
de la unidad imaginaria y la solidaridad del todo o de las partes, teorías todas, o más bien conjunto 
de todas las experiencias de nuestros más célebres magnetizadores. Por esto sus curaciones eran 
maravillosas, milagrosas, y mereció que se agregara a su nombre de Felipe Teofrasto Bombast1, el 
de Aureola Paracelso, agregándole, todavía el epíteto de divino. 

La imaginación es el instrumento de la adaptación del verbo. 

La imaginación, aplicada a la razón, es el genio. 

La razón es una, como el genio es uno en la multiplicidad de sus creaciones. 

Hay un principio, hay una verdad, hay una razón y hay una filosofía absoluta o universal. 

Lo que está en la unidad, considerada como principio, retorna a la unidad considerada como fin. 

Uno esta en uno, es decir, todo esta en todo. 

La unidad es el principio de los números y es también el principio del movimiento, y por 
consiguiente, de la vida. 

Todo el cuerpo humano se resume en la unidad de un solo órgano, que es el cerebro. 
____________________ 
1. Aureolo Felipe Teofrasto Bombast, llamado Paracelso, nació en 1493 en Einsiedeln, cerca de Zurich y murió en
1541ven el hospital de Salzburgo. Su padre que era medico instruido, le enseño el latín, medicina y alquimia y
después lo mando a concluir sus estudios con Trithemo, que le enseño la magia y la astrología. Viajo casi toda su vida
y visito numerosos países observando y estudiando. Se juzga que fue envenenado por sus enemigos (N. del T).



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

45

Todas las religiones se resumen en la unidad de un solo dogma, que es la afirmación del ser y de su 
igualdad a sí mismo, que constituye su valor matemático. 

No hay más que un dogma en magia, y helo aquí: lo visible es la manifestación de lo invisible, o en 
otros términos: el verbo perfecto está en las cosas apreciables y visibles, en proporción exacta con 
las cosas inapreciables para nuestros sentidos e invisibles para nuestros ojos. 

El mago eleva una mano hacia el cielo y baja la otra hacia la tierra, y dice: ¡La alta inmensidad y la 
baja inmensidad todavía! ¡La inmensidad igual a la inmensidad! Estos es verdad en las cosas 
visibles, tanto como también lo es en las invisibles. 

La primera letra del alfabeto de la lengua sagrada. Alep, `, representa un hombre que eleva una 
mano hacia el cielo y baja la otra hacia la tierra. 

Esta es la expresión del principio activo de toda cosa; es la creación en el celo, correspondiente a la 
omnipotencia del verbo aquí abajo. Esta letra es, por sí sola, un pantáculo, es decir, un carácter que 
manifiesta la ciencia universal. 

La letra  ` puede suplir a los signos sagrados del macroscomo y del microcosmo; explica el doble 
triángulo masónico y la brillante estrella de cinco puntas, porque el verbo es uno y la revelación una 
sola. Dios, dando al hombre la razón, le ha dado la palabra, y la revelación, múltiples en formas, 
pero una en su principio, está completa en el verbo universal, interprete de la razón absoluta. 

Esto es lo que quiere decir la palabra tan mal comprendida catolicismo, que en lenguaje hierático 
moderno significa infalibilidad. 

Lo universal en razón es lo absoluto, y lo absoluto es infalible. 

Si la razón absoluta conduce a toda la sociedad a creer irresistiblemente en la palabra de un niño, 
este niño será infalible, ante Dios y ante toda la humanidad. 

La fe no es otra cosa que la confianza razonable en esta unidad de la razón y en esta universalidad 
del verbo. 

Creer es aquiescer a lo que aún no se sabe, pero de lo que la razón nos da anticipadamente 
seguridades que sabremos, o por lo menos, conoceremos algún día. 

Absurdos son, pues, los pretendidos filósofos que dicen: Yo no creeré en lo que yo no sepa. ¡Pobre 
infelices! Si lo supierais, ¿qué necesidad tendríais de creer? Pero ¿puedo yo creer al azar y sin 
razón?. No, ciertamente. La creencia es aventurada, es la superstición y la locura. Es preciso creer 
en las causas cuya existencia nos obliga a admitir la razón mediante el testimonio de efectos 
conocidos y apreciados por la ciencia. 

¡La ciencia! ¡Gran palabra y gran problema!  

¿Qué es la ciencia?  

Responderemos a esta pregunta en el segundo capítulo de este libro. 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

46

2 a B 
LAS COLUMNAS DEL TEMPLO 

Chocmah - Domus - Gnosis 

La ciencia es la posesión absoluta y completa de la verdad. 

Así, pues, los sabios de todos los tiempos han temblado ante esta palabra absoluta y terrible; todos 
han temido abrogarse el primer privilegio de la divinidad, al atribuirse la ciencia, por lo cual se han 
contentado, en lugar del verbo saber, con el que expresa conocimientos, y en lugar de la palabra 
ciencia, adoptaron la de gnosis, que solamente quiere indicar la idea de conocimiento por intuición. 

¿Qué sabe el hombre, en efecto? Nada, y sin embargo, no le es permitido ignorar nada. 

No sabe nada, y está llamado a conocerlo todo. 

Ahora bien, el conocimiento supone el binario. 

El binario es el generador de la sociedad y de la ley; es también el número de la gnosis. El binario 
es la unidad, multiplicándose a si misma para crear, y es por esto por lo que los símbolos sagrados 
hacen salir a Eva del mismo pecho de Adan. 

Adan es el tetragrama humano que se resume en el jod misterioso imagen del falus cabalísticos. 
Agregad a ese jod el nombre ternario de Eva y formaréis el nombre de Jehová, el tetragrama divino, 
que es la palabra cabalística y mágica por excelencia:  

dedi 

que el gran sacerdote en el templo pronunciaba Jodcheva.  

Así es como la unidad completa en la fecundidad del temario forma, con él, el cuaternario, que es la 
clave de todos los números, de todos los movimientos y de todas las formas.  

El cuadrado girando sobre sí mismo, produce el circulo, y es a la cuadratura del círculo lo que el 
movimiento circular de cuatro ángulos iguales girando alrededor de un mismo punto.  

Lo que está arriba —dice Hermes— iguala a lo que está abajo; he aquí el binario sirviendo de 
medida la unidad, y la relación de igualdad entre lo de arriba y lo de abajo es lo que forma el 
ternario.  

El principio creador es el falo ideal, y el principio creado el cteis formal.  

La inserción del falo vertical en el cteis horizontal forma el stauros de los gnósticos, o la cruz 
filosófica de los masones. Así, el cruzamiento de dos produce cuatro, que moviéndose, determina el 
círculo con todos sus grados. 

` es el hombre; a es la mujer, 1 es el principio; 2, es el verbo; A, es el activo; B, es el pasivo; la 
unidad es Bohas y el binario Jakin1. 
______________ 
1. Eliphas Levi tomo como binario lo que pertenece a la unidad y viceversa. La unidad es Jakin y no Bohas, el binario
es Bohas y no Jakin. Cf. Guaita, Papus.



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

47

En los tetragramas de Fohi, la unidad es el yang; el binario es el yin. 

Bohas y Jakin son los nombres de dos columnas simbólicas que estaban delante de la puerta 
principal del templo cabalístico de Salomón. 

Estas dos columnas explican en cábala todos los misterios del antagonismo, sea natural, sea 
político, sea religioso, como asimismo la lucha entre el hombre y la mujer, porque, según la ley de 
la naturaleza la mujer debe resistir al hombre y éste debe encantarla o someterla. 

El principio activo busca al principio pasivo; la plenitud está enamorada del vacío. Las fauces de la 
serpiente atraen su cola y, al girar sobre sí misma, se huye y se persigue.  

La mujer es la creación del hombre y la creación universal es la mujer del primer principio. 

Cuando el ser principio se ha hecho creador, ha erigido un jod o un falo, y para abrirle camino en la 
plenitud de la luz increada, ha debido cavar un cteis o una fosa de sombra igual a la dimensión 
determinada por su deseo creador y atribuida por él al jod ideal de la luz radiante. 

Tal es el lenguaje misterioso de los cabalistas en el Talmud, y a causa de las ignorancias y maldades 
de vulgo, no es imposible explicarle o simplificarla algo más. 

¿Qué es, por consiguiente la creación? Es la casa del Verbo creador. ¿Qué es el cteis? Es la casa del 
falo. ¿Cuál es la naturaleza del principio activo? La de expandirse. ¿Cuál la del principio pasivo? La 
de reunirse y fecundar. 

¿Qué es el hombre? El iniciador, el que rompe, trabaja y siembra.  

¿Qué es la mujer? La formadora, la que reúne, riega y cosecha. 

El hombre hace la guerra y la mujer procura la paz; el hombre destruye para crear; la mujer edifica 
para conservar; el hombre es la revolución; la mujer es la conciliación; el hombre es el padre de 
Caín; la mujer es la madre de Abel. 

¿Qué es la sabiduría? Es la conciliación y la unión de dos principios; es la dulzura de Abel 
dirigiendo la energía de Caín; es el hombre siguiendo las dulces inspiraciones de la mujer; es el 
vicio vencido por el legítimo matrimonio; es la energía revolucionaria dulcificada y domada por las 
suavidades del orden y de la paz; es el orgullo sometido al amor, es la ciencia reconociendo las 
inspiraciones de la fe. 

Cuando la ciencia humana se hace prudente por su modestia, y se somete a la infalibilidad de la 
razón universal, enseñada por el amor o por la caridad universal, puede tomar entonces el nombre 
de Gnosis, porque conoce, por lo menos, lo que aún no puede vanagloriarse de saber perfectamente. 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

48

La unidad no puede manifestarse más que por el binario; la unidad por sí sola ý la idea de la unidad 
son ya dos. 

La unidad del macrocosmo se revela por los dos vértices opuestos de los dos triángulos. 

Fig.3 El Triángulo de Salomón 

La unidad humana es completa por la derecha y por la izquierda. El hombre primitivo es andrógino. 
Todos los órganos del cuerpo humano están dispuestos por pares, excepto la nariz, la lengua, el 
ombligo y el jod cabalístico. 

La divinidad, es una en su esencia, tiene dos condiciones esenciales, como bases fundamentales de 
su ser; la necesidad y la libertad. 

Las leyes de la razón suprema necesitan de Dios y regulan la libertad, que es necesariamente 
razonable y sabia. 

Para hacer visible la luz, es por lo que únicamente Dios ha impuesto la sombra. 

Para manifestar la verdad, ha hecho posible la duda. 

La sombra es la tenaza de la luz, y la posibilidad de error es necesaria para la manifestación 
temporal de la verdad. 

Sí el broquel de Satanás no detuviera la lanza de Miguel, el poder del ángel se perdería en el vacío, 
o debería manifestarse por una destrucción infinita, dirigida de arriba a abajo.

Y si el pie de Miguel no detuviera en su ascensión a Satanás, Satanás iría a destronar a Dios, o más 
bien se perdería él mismo en los abismos de la altura.  

Satanás es, por tanto, necesario a Miguel, como el pedestal a la estatua, y Miguel es preciso a 
Satanás como el freno a la locomotora.  

En dinámica analógica y universal no se apoya uno más que en lo que resiste.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

49

Así el universo está contrabalanceado por dos fuerzas que le mantienen en equilibrio; la fuerza que 
atrae y la fuerza que repele. Estas dos fuerzas existen en física, en filosofía yen religión. Ambas 
producen: en física, el equilibrio; en filosofía, la crítica; en religión, la revelación progresiva. Los 
antiguos han representado este misterio por la lucha de Eros y de Anteros; por el combate de Jacob 
con el ángel; por el equilibrio de la montaña de oro, que está sujeta, con la serpiente simbólica de la 
India; los dioses de un lado y del otro lado los demonios.  

Se encuentra también figurado por el caduceo de Hermanubis, por los dos querubines del Arca, por 
las dos esfinges del carro de Osiris, por los dos Serapis, el blanco y el negro.  

Su realidad científica está demostrada por los fenómenos de la polaridad y por la ley universal de 
las simpatías y de las antipatías.  

Los discípulos de Zoroastro que, equivocadamente, dividieron el binario sin referirse a la unidad, 
separaron así las columnas del templo y queriendo descuartizar a Dios. El binario en dios no existe 
más que por el ternario. Si concebís lo absoluto como dos, es preciso concebirle inmediatamente 
como tres para encontrar el principio unitario.  

Por esta razón, los elementos materiales análogos a los elementos divinos, se conciben como cuatro, 
se explican como dos y finalmente, solo existen como tres.  

La revelación es el binario; todo verbo es doble y supone, por consiguiente, dos.  

La moral que resulta de la revelación, está fundada en el antagonismo, que es la consecuencia del 
binario. El espíritu y la forma se atraen y se repelen como la idea y el signo, como la verdad y la 
ficción. La razón suprema necesita el dogma al comunicarse con las inteligencias finitas, y el 
dogma, al pasar del dominio de las ideas al de las formas, se hace partícipe de ambos mundos y 
tiene, necesariamente, dos sentidos que hablan sucesivamente, o a la vez, sea al espíritu, sea a la 
carne.  

Así, pues, en el dominio moral hay dos fuerzas; una que espera y otra que reprime o expía. Estas 
dos fuerzas están figuradas en los mitos del Génesis por los personajes típicos de Caín y Abel.  

Abel oprime a Caín por su superioridad moral; Caín, para librarse de esa opresión inmortaliza a su 
hermano dándole muerte, y se convierte en víctima de su propia acción. Caín ha podido dejar que 
Abel viviera, y la sangre de Abel no deja dormir a Caín.  

En el Evangelio, el tipo Caín está reemplazado por el del hijo pródigo, a quien su padre perdona, 
porque vuelve al hogar después de haber sufrido mucho.  

En Dios hay misericordia y justicia; hice justicia a los justos y emplea la misericordia con los 
pecadores.  

En el alma del mundo, que es el agente universal, hay corriente de amor y corriente de cólera.  

Ese fluido ambiente que penetra en todas las cosas; ese rayo desprendido del nimbo del sol y fijado 
por el peso de la atmósfera y por la fuerza de atracción central, ese cuerpo de espíritu santo que 
nosotros llamamos el agente universal, y que los antiguos representaron bajo la forma de una 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

50

serpiente que se muerde la cola, ese éter eléctrico-magnético, ese calórico vital y luminoso está 
figurado en los antiguos monumentos por el cinturón de Isis que se tuerce y se retuerce en un nudo 
de amor, alrededor de dos polos y por la serpiente que se muerde la cola, emblema de la prudencia y 
de Saturno.  

El movimiento y la vida consisten en la tensión extrema de dos fuerzas.  

¡Ojala pluguiera a Dios —dice el maestro— que fueseis o fríos del todo o bien calientes del todo!  

En efecto, un gran culpable está más vivo que un hombre flojo y tibio, y su retorno a la virtud estará 
en razón con la energía de sus extravíos.  

La mujer que debe aplastar la cabeza de la serpiente es la inteligencia que flota siempre sobre la 
corriente de las fuerzas ciegas. Es, dicen los cabalistas, la virgen del mar, a la que el dragón infernal 
viene a lamer los pies húmedos con sus lenguas de fuego, y la cual se duerme de voluptuosidad.  

Tales son los misterios hieráticos del binario. Pero ahí uno que no puede ser revelado y este es el 
último de todos. La razón de la prohibición está, según Hermes Trimegistro en que la inteligencia 
del vulgo daría las necesidades de la ciencia todo el alcance inmortal de una fatalidad ciega. Es 
preciso contener al vulgo dice una vez mas por el espanto de los desconocidos. El Cristo decía 
también, no echéis perlas a los cerdos, por miedo de que no escarben con los pies y volviéndose 
contra vosotros os devoren. El árbol de la ciencia del bien y del mal cuyos frutos causaban la 
muerte, es la imagen de ese secreto hierático del binario. Ese secreto en efecto, si se divulgase no 
podría sino ser mal comprendido y hasta podría llegarse a la negación impía del libre albedrío1 que 
es el principio moral de la vida. Es pues en la esencia de las cosas como la revelación de ese secreto 
que causa la muerte y no es sin embargo este el gran arcano de la magia, pero el secreto del binario 
conduce al del cuaternario o mas bien procede de el y se resuelve por el ternario que contiene la 
palabra del enigma de la esfinge, tal cual ha debido encontrarse para salvar la vida, espiar el crimen 
involuntario y asegurar el reino de Egipto.  

El libro jeroglífico de Hermes2, que se llama también el libro de Thot, el binario está representado, 
sea por una gran sacerdotisa que tiene los cuernos de Isis, la cabeza cubierta con un velo y un libro 
abierto, que oculta a medias con su manto, o, por la mujer soberana, la diosa Juno de los griegos, 
teniendo una mano elevada hacia el cielo y la otra descendiendo hacia la tierra, como si formulara 
por ese gesto el dogma único y dualista, que es la base de la magia, y que comienza los 
maravillosos símbolos de la tabla de esmeralda de Hermes. 

En el Apocalipsis de San Juan es cuestión de dos testigos o mártires, a los cuales la tradición 
profética da los nombres de Elías y de Enoch, Elías, el hombre de la fe, del celo y de los milagros, y 
Enoch, el mismo a quien los egipcios han llamado Hermes, ya quien los fenicios honraban con el 
nombre de Cadmo, el autor del alfabeto sagrado y de la llave universal de las iniciaciones al Verbo, 
el padre de la cábala, aquel que, según las alegorías santas, no ha muerto como los demás hombres,  

__________________________ 
1. Debe referirse al karma, concepto oriental que enseña que tras la muerte las faltas cometidas sobreviven hasta que
el hombre vuelve a nacer en el mundo mortal por segunda o tercera vez para pagar sus faltas. El concepto del karma
cuando es mal comprendido puede entenderse como el destino irrevocable de los hombres y es capaz de desarrollar
una percepción fatalista de la vida. A veces es llamada ley de Causa y Efecto y por tanto Ley del Binario.
2. Ver el juego del Tarot.



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

51

sino que ha sido llevado al cielo para volver al final de los tiempos. Se decía, poco más o menos, 
idéntica cosa del mismo San Juan, quien encontró y explicó en su Apocalipsis los símbolos del 
Verbo de Henoch. Esta resurrección de San Juan y de Henoch, esperaba al final de siglos y siglos 
de ignorancia, será la renovación de su doctrina por la inteligencia de las claves cabalísticas que 
abren el templo de la unidad y de la filosofía universal, demasiado tiempo oculta y reservada 
solamente a los elegidos que el mundo hace morir.  

Pero ya hemos dicho que la reproducción de la unidad por el binario conduce forzosamente a la 
noción y al dogma de los ternarios, y llegamos, por fin, a ese gran número que es la plenitud y el 
verbo perfecto de la unidad.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

52

3 b C 
EL TRIANGULO DE SALOMON 
Plenitudo - Vocis - Binah -Physis 

El verbo perfecto es el ternario, porque supone un principio inteligente, un principio parlante y un 
principio hablado. 

Lo absoluto que se revela por la palabra da a esta palabra un sentido igual a sí mismo y 
crea un tercer sí mismo en la inteligencia de esta palabra. 

Así es como el sol se manifiesta por su luz y prueba esa manifestación o las hace eficaz 
por su calor. 

El ternario está trazado en el espacio por el punto culminante del cielo, el infinito en altura, que se 
une por dos líneas rectas y divergentes al oriente y al occidente. 

Pero, a ese triángulo visible, la razón compara otro triángulo invisible, que afirma ser igual al 
primero; es éste el que tiene por cima la profundidad, y cuya base invertida es paralela a la línea 
horizontal que va de Oriente a Occidente. 

Estos dos triángulos, reunidos en una sola figura, que es la de una estrella de seis rayos, forman el 
signo sagrado del sello de Salomón. 

La idea de lo infinito y de lo absoluto está manifestada por este signo, que es el gran pantáculo, es 
decir, el más sencillo y el más completo comprendido de la ciencia de todas las cosas. 

La misma Gramática atribuye tres personas al verbo.  

La primera es la que habla, la segunda a quien se a la y la tercera la de que se habla. 

El principio infinito creando habla en si mismo a si mismo. 

He aquí la explicación del temario y el origen del dogma e la Trinidad. 

El dogma mágico, también, es uno en tres y tres en uno. 

Lo que está encima parece o es igual a lo que está debajo. 

Así, dos cosas que se parecen y el verbo que manifiesta su semejanza, hacen tres. 

El temario es el dogma universal. 

En magia, principio, realización, adaptación; en alquimia, azoe, incorporación, transmutación; en 
teología, dios, encarnación, redención; en el alma humana, pensamiento, amor y acción; en la 
familia, padre, madre, hijo. El temario es el fin y la expresión suprema del amor; no se busca a dos 
sino para convertirse en tres. 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

53

Hay tres mundos inteligibles que corresponden los unos con los otros por la analogía jerárquica: el 
mundo natural o físico, el mundo espiritual o metafísico y el mundo divino o religioso. 

De este principio resulta la jerarquía de los espíritus divididos en tres órdenes, siempre por el 
temario. 

Todas estas revelaciones son deducciones lógicas de las primeras nociones matemáticas del ser y 
del número. 

La unidad, para hacerse activa, debe multiplicarse. Un principio indivisible, inmóvil e infecundo, 
sería la unidad muerta e incomprensible.  

Si Dios no fuera más que uno, no sería creador ni padre. Si sólo fuera dos, habría en ello 
antagonismo o división en el infinito, y esto sería la repartición o la muerte de toda cosa posible. 
Hay, pues, necesidad de tres para crear de sí mismo, ya su imagen la multitud infinita de los seres y 
de los números. Así es, realmente, único es sí mismo y triple en nuestra concepción, lo que nos le 
hace ver tan triple en sí mismo, como único en nuestra inteligencia y en nuestro amor.  

Esto es un misterio para el creyente y una necesidad lógica para el iniciado en las ciencias absolutas 
y reales.  

El Verbo, manifestado por la vida, es la realización ola encarnación.  

La vida del Verbo, cumpliendo su movimiento cíclico, es la adaptación o la redención. Este triple 
dogma ha sido conocido en todos los santuarios esclarecidos por la tradición de los sabios. ¿Queréis 
saber cuál es la verdadera religión? Buscad aquella que realiza lo más en el orden divino, la que 
humaniza a Dios y diviniza al hombre; la que conserva intacto el dogma ternario que encarna el 
Verbo, haciendo ver y tocar a Dios a los más ignorantes; aquella, en fin, cuya doctrina conviene a 
todos y puede adaptarse a todo; la religión, que es hierática y cíclica, que tiene para los niños 
alegorías e imágenes, para los hombres maduros una elevada filosofía, y sublimes esperanzas y 
dulces consuelos para los ancianos.  

Los primeros sabios que han buscado la causa de las causas, han visto el bien y el mal en el mundo; 
han observado la luz y la sombra; han comparado el invierno con la primavera, la vejez con la 
juventud, la vida con la muerte, y han dicho: La causa primera es bienhechora y rigurosa; vivifica y 
destruye.  

— Hay, pues, dos principios contrarios, uno bueno y otro malo? Se han preguntado los discípulos 
de Manes.  
— No, los dos principios del equilibrio universal no son contrarios, aunque sean opuestos en 
apariencia; porque es una sabiduría única la que los opone el uno al otro.  

El bien está a la derecha, el mal a la izquierda; pero la inteligencia suprema está por encima de 
ambos y ella hará servir el mal para el triunfo del bien, y el bien a la reparación del mal.  

El principio de armonía está en la unidad, yeso es lo que da en magia tanto poder al número par. 

Pero el más perfecto de los números impares es el tres, porque es la trilogía de la unidad.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

54

En los trigramas de Fohi, el ternario superior se compone de tres yang o figuras masculinas, porque 
en la idea de Dios, considerada como principio de la fecundidad en los tres mundos no podría 
admitirse nada de pasivo.  

Es también por esto por lo que la trinidad cristiana no admite en forma alguna la personificación de 
la madre, que está implícitamente enunciada en la del hijo. También es por esto por lo que es 
contraria a las leyes de la simbólica hierática y ortodoxa de personificar al Espíritu Santo bajo la 
figura de una mujer.  

La mujer sale del hombre como la naturaleza sale de Dios; también el Cristo se eleva él mismo al 
cielo y asume la Virgen madre; se dice la ascensión del Salvador y la asunción de la madre de Dios. 

Dios, considerado como padre, tiene a la naturaleza por hija.  

Como hijo, tiene a la Virgen por madre y a la Iglesia por esposa. 

Como Espíritu Santo, regenera y fecunda a la humanidad. 

Por esto en los trigramas de Fohi a los tres yang superiores corresponden los tres yig inferiores, 
porque los trigramas de Fohi son un pantáculo semejante a los dos triángulos de Salomón, pero con 
una interpretación ternaria de seis puntos de la estrella brillante: 

El dogma no es divino en tanto que no es verdaderamente humano, es decir, que reúna la más 
elevada razón de la humanidad; así el maestro, a quien llamamos el hombre-Dios; se llamaba a sí 
mismo el hijo del hombre.  

La revelación es la expresión de la creencia admitida y formulada por la razón universal en el verbo 
humano.  

Por esto se dice que en el hombre-Dios la divinidad es humana y la humanidad divina.  

Nosotros decimos todo esto filosóficamente y no teológicamente, y esto no toca en nada a la 
enseñanza de la Iglesia, que condena y debe condenar siempre a la magia.  

Paracelso y Agrippa no han elevado altar contra altar y se han sometido a la religión dominante en 
su época. A los elegidos de la ciencia las cosas de la ciencia; a los fieles las cosas de la fe.  

El emperador Juliano, en su himno al Rey Sol, da una teoría del ternario, que es casi idéntica a la 
del iluminado Swedenborg.  

El sol del mundo divino es la luz infinita, espiritual e increada; esta luz se verbaliza, puede hablarse 
así en el mundo filosófico, y se hace el foco de las almas y de la verdad, pues se incorpora y se 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

55

convierte en luz visible en el sol, tercer mundo, sol central de nuestros soles y cuyas estrellas fijas 
son chispas siempre vivas.  

Los cabalistas comparan el espíritu a una sustancia que queda fluida en el medio divino y bajo la 
influencia de la luz esencial, pero cuyo exterior se endurece como una cera expuesta al aire en las 
más frías regiones del razonamiento de las formas visibles. Estas cortezas o envolturas petrificadas 
(nosotros diríamos mejor carnificadas, si fuera admisible la palabra), son la causa de los errores o 
del mal, que tiende ala pesantez ya la dureza de las envolturas anímicas. En el libro de Sohar y en el 
de las revoluciones de las almas, los espíritus perversos o malos demonios no son llamados de otro 
modo que las cortezas, cortices.  

Las cortezas del mundo de los espíritus son transparentes, las del mundo material son opacas, los 
cuerpos no son mas que cortezas temporales, y las que las almas deben ser libertadas, pero aquellas 
que obedecen al cuerpo en esta vida, se forman un cuerpo interior, o una corteza fluidica, que se 
hace su prisión y suplicio después de la muerte, hasta el momento en que consigue fundirla en el 
calor de la luz divina, o su pesantez les impide subir, no llegan sino por medio de infinitos esfuerzos 
y con el socorro de los justos, que les tienden la mano, y durante todo ese tiempo son devorados por 
la actividad interna del espíritu cautivo como en un hormo en completa combustión. Aquellos que 
llegan a la hoguera de la expiación, se queman por sí mismos en ella, como Hércules sobre el monte 
CEta y se libran así de sus tormentos; pero el mayor número carece de valor ante esta ultima 
prueba, que les parece una segunda muerte mucho mas espantosa que la primera y permanecen así 
en el infierno que es eterno de hecho y de derecho, pero en el cual las almas nunca son precipitadas 
ni retenidas a pesar suyo.  

Los tres mundos se corresponden conjuntamente por las treinta y dos vías de luz, que son los 
peldaños de la escalera santa; todo pensamiento verdadero corresponde a una gracia divina en el 
cielo ya una obra, útil en la tierra. Toda gracia de Dios suscita una verdad y produce uno o muchos 
actos y recíprocamente todo acto remueve en los cielos una verdad o una mentira, una gracia o un 
castigo. Cuando un hombre pronuncia el tetragrama, escriben los cabalistas, los nueve cielos 
reciben una sacudida, y todos los espíritus gritan unos a otros: ¿Quién turba así el reino del cielo? 
Entonces la tierra revela al primer cielo los pecados del temerario, que pretende el nombre del 
eterno en vano, y el verbo acusador es transmitido de círculo en círculo, estrella en estrella, y de 
jerarquía en jerarquía.  

Toda palabra tiene tres sentidos; todo acto un triple alcance; toda forma una triple idea, porque lo 
absoluto corresponde de mundo en mundo con sus formas. Toda determinación de la voluntad 
humana modifica la naturaleza, interesa la filosofía y escribe en el cielo. Hay, pues, dos fatalidades, 
la una resultante de la voluntad de lo increado, de acuerdo con su sabiduría, la otra resultante de las 
voluntades creadas y de acuerdo con la necesidad de las causas secundarias en sus relaciones con la 
causa primitiva.  

Nada es, pues, indiferente en la vida, y nuestras más sencillas determinaciones deciden con 
frecuencia una serie incalculable de bienes o de males, sobre todo en las relaciones de nuestro 
diáfano con el gran agente mágico, como ya lo explicaremos.  

Siendo lo ternario el principio fundamental de toda la cábala o tradición sagrada de nuestros padres, 
ha debido ser el dogma fundamental del cristianismo, del que explica el dualismo aparente por la 
intervención de una armoniosa y toda poderosa unidad. El Cristo no ha escrito su dogma y no lo ha 
revelado en secreto más que a su discípulo favorito, el único cabalista, y gran cabalista entre los 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

56

apóstoles. Así el Apocalipsis es el libro de la gnosis o doctrina secreta de los primeros cristianos, 
doctrina cuya clave esta indicada en un versículo secreto de Pater, que la vulgata no traduce y el rito 
griego (conservador de las tradiciones de San Juan) no permite más que a los sacerdotes pronunciar. 
Este versículo completamente cabalista se encuentra en el texto griego del evangelio, según San 
Mateo y en muchos ejemplares hebraicos. Helo aquí en las dos lenguas sagradas:  

La palabra sagrada de Malkout, empleada por Keter, que es su correspondiente cabalístico, y la 
balanza de Géburah y de Chesed, repitiéndose en los círculos o ciclos que los gnósticos llamaban 
Eones, dan en este versículo oculto la clave de la bóveda de todo el templo cristiano. Los 
protestantes lo han traducido y conservado en su Nuevo Testamento, sin encontrar la elevada y 
maravillosa inteligencia que les hubiera desvelado todos los misterios del Apocalipsis; pero es una 
tradición en la Iglesia que la revelación de esos misterios está reservada para la consumación de los 
tiempos.  

Malkout, apoyado sobre Géburab y sobre Chesed, es el templo de Salomón, que tiene por columnas 
Jakin y Bohas. Este es el dogma Adámico, apoyado, por una parte, en la resignación de Abel, y por 
la otra, en el trabajo yen los remordimientos de Caín; éste es el equilibrio universal del ser basado 
en la necesidad y en la libertad, en la fijeza y en el movimiento; es la demostración de la palanca 
universal, buscada vanamente por Arquímedes. Un sabio, que ha empleado todo su talento en 
hacerse oscuro y que ha muerto sin haber querido hacerse comprender, había resuelto esta suprema 
ecuación, encontrada por él en la cábala, y temía, por encima de todo, que pudiera saberse, si se 
explicaba más claramente, el origen de sus descubrimientos. Nosotros hemos oído a uno de sus 
discípulos y a algunos de sus admiradores indignarse, quizá de buena fe, oyéndole llamar cabalista, 
y, no obstante debemos decir, para gloria de ese sabio, que sus investigaciones han abreviado 
notablemente nuestro trabajo sobre las ciencias ocultas, y que la clave de la alta cábala, sobre todo, 
indicada en el versículo oculto que acabamos de citar, ha sido doctamente aplicado a una reforma 
absoluta de todas las ciencias en los libros de Hoene Wronski1. 

La virtud secreta de los Evangelios está, pues, contenida en tres palabras, y esas tres palabras han 
fundado tres dogmas y tres jerarquías. Toda ciencia reposa sobre tres principios, como el silogismo 
sobre tres términos. Hay también tres clases distintas, o tres rangos originales y naturales entre lo 
hombres, los cuales están llamados a elevarse de lo mas bajo a lo mas alto. Los hebreos llaman a 
esas tres series o grados de progreso de los espíritus, asiah, jezirah y briah.. Los gnósticos, que eran 
los cabalistas cristianos, los llamaban Hyle, Psique y Gnosis; el circulo supremo se denominaba, 
entre los hebreos Atziluth y entre los gnósticos, Pléroma.  

En el tetrágrama, el temario, tomando al comienzo de la palabra, manifiesta la copulación divina; 
tomada al final manifiesta lo femenino y la maternidad. Eva lleva un nombre de tres letras, pero el 
Adan primitivo está manifestado por la sola letra Jod, de modo que Jehová debería pronunciarse 
Jevá. Esto nos conduce al grande y supremo misterio de la magia, manifestado por el cuaternario.  
__________________________ 
1. Hoene Wronski, hombre de genio, logro penetrar en el santuario de la Cabala; metafísico de envergadura, se
arruino a si mismo queriendo servirse de la ciencia solo para lograr riqueza. Sus dos obras merecen la mayor
consideración por parte de los ocultistas. Murió pobre y miserable, sin haber conseguido su deseo



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

57

4 c Ð 
EL TETRAGRAMATON 

Géburah Chesed -Porta Librorum -Elementa 

Existen en la Naturaleza dos fuerzas que producen un equilibrio, no obedeciendo los tres más que a 
una sola ley. He aquí el ternario resumiéndose en la unidad, y agregando la idea de la unidad a la 
del ternario, se llega al cuaternario, primer número cuadrado y perfecto, manantial de todas las 
combinaciones numéricas y principio de las formas.  

Afirmación, negación, discusión, solución; tales son las cuatro operaciones filosóficas el espíritu 
humano. La discusión concilia la negación con la afirmación, haciéndolas necesarias la una a la 
otra. Por esta causa el ternario filosófico, al producirse del binario antagónico, se completa por el 
cuartenario, base cuadrada de toda verdad. En Dios, según el dogma consagrado, hay tres personas, 
y esas tres personas no son más que un solo Dios. Tres y uno dan la idea de cuatro, porque la unidad 
es precisa para explicar los tres. Así, en casi todos los idiomas, el nombre de Dios consta de cuatro 
letras, y en hebreo esas cuatro letras no hacen más que tres, porque hay en él una que se repite dos 
veces: la que manifiesta el Verbo y la creación del Verbo.  

Dos afirmaciones hacen posible o necesarias dos negaciones correspondientes. El ser está 
significado, la nada no lo está. La afirmación, como Verbo, produce la afirmación como realización 
o encarnación del Verbo, y cada una de esas afirmaciones corresponde a la negación de su
contraria.

También resulta que, según el decir de los cabalistas, el nombre del demonio se compone de letras 
vueltas del Dios o del bien.  

Este mal es el reflejo perdido o el miraje imperfecto de la luz en la sombra.  

Pero, todo lo que existe, sea en mal, sea en la luz, sea en la sombra, existe y se revela por el 
cuaternario1. 

La afirmación de la unidad supone el número cuatro, si esta afirmación no ha de girar en la unidad 
misma como en un circulo vicioso. Así, pues, el ternario, como ya lo hemos observado, se explica 
por el binario y se resuelve por el cuaternario, que es la unidad cuadrada de los números pares y la 
base cuadrangular del cubo, una construcción de solidez y de medida.  

El tetrágrama cabalistico Jodheva manifiesta a Dios en la humanidad y la humanidad en Dios.  

Los cuatro puntos cardinales astronómicos son, relativamente a nosotros, el sí y el no de la luz el 
Oriente y el Occidente, y el sí y el no del calor; el Mediodía y el Norte.  

Lo que está en la Naturaleza visible revela, como ya hemos dicho, según el dogma único de la 
cábala, lo que está en el dominio de la Naturaleza invisible, o de causas secundarias, todas 
proporcionales y análogas a las manifestaciones de la causa primera.  

Así, pues, esta causa primera está siempre revelada por la cruz; la cruz, si, era unidad compuesta 
dedos, que se dividen en otras dos para formar cuatro; la cruz era clave de los misterios de la India y 
______________________ 
1. Aquí Levi parece parafrasear a Isaias 45:7 “Que formo la luz y creo las tinieblas, que hago la paz y creo la
adversidad, yo IHVH (cuaternario) soy el que hago todo esto”



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

58

de Egipto, la Tau de los patriarcas, el signo divino de Osiris, el Stauros de los gnósticos, la llave de 
la bóveda del templo, el símbolo de la masonería oculta; la cruz, ese punto central de la conjunción 
de los ángulos rectos de dos triángulos infinitos; la cruz que en el idioma francés parece ser la raíz 
primitiva y el sustantivo fundamental del verbo creer y del verbo crecer, reuniendo de este modo las 
ideas de la ciencia, de religión y de progresos1.  

El gran agente mágico se revela por cuatro especies de fenómenos y ha sido sometido a los tanteos 
de la ciencia profanas bajo cuatro nombres: Calórico, Luz, Electricidad y Magnetismo.  

Se le ha dado también los nombres tetragramaton, de inri, de ázoe, de ether, de od, de fluido 
magnético, de alma de la tierra, de serpiente, de Lucifer, etc.  

El gran agente mágico es la cuarta emanación de la vida-principio de que el sol es la tercera forma y 
(ver los iniciados de la escuela de Alejandría y el dogma de Hermes Trismegisto).  

De manera que el ojo del mundo (como le llamaban los antiguos) es el miraje del reflejo de Dios, 
así como el alma de la tierra es una mirada permanente del sol, que la tierra concibe y conserva por 
impregnación.  

La luna concurrente a esa impregnación de la tierra rechazando hacia ella una imagen solar durante 
la noche, de modo que Hermes ha tenido razón en decir, hablando del Gran Agente: “El Sol es su 
padre, la luna es su madre”. Luego agrega: “El viento le ha llevado en su vientre, porque la 
atmósfera es el recipiente, y como el crisol de los rayos solares, por medio de los cuales se forma 
esa imagen viviente del sol, que penetra hasta las entrañas de la tierra, la vivifica, la fecunda y 
determina todo cuanto depende en su superficie, por sus efluvios y sus corrientes continuas, 
análogas alas del mismo sol”.  

Este agente solar está vivificado por dos fuerzas contrarias: una de atracción y otra de proyección, 
lo que hace decir a Hermes que siempre sube y desciende.  

La fuerza de atracción se fija siempre en el centro de los cuerpos, y la de proyección en los 
contornos, o en su superficie.  

Es por esta doble fuerza, por lo que todo esta creado y todo subsiste.  

Su movimiento es un enrollamiento y un desenrollamiento sucesivos e indefinidos, o mas bien, 
simultáneos y perpetuos, por espirales de movimientos contrarios que no se encuentran nunca  

Este es el mismo movimiento que el del sol, que atrae y rechaza al mismo tiempo a todos los demás 
astros de su sistema.  

Conocer el movimiento de ese sol terrestre, a fin y en forma de poder aprovechar sus corrientes y 
dirigirlas, es haber cumplido la gran obra y es ser el dueño del mundo.  

Armado con semejante fuerza os podéis hacer adorar; la ignorante muchedumbre os creerá un Dios. 

________________________ 
1. El autor se refiere a la lengua francesa, en la cual la palabra cruz (croix) se asemeja a la palabra crecer (ctoitre) y
al verbo creer (croire) (N. del T).



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

59

El secreto absoluto de esta dirección ha sido poseído por algunos hombres y puede, todavía, 
encontrarse. Es el gran arcano mágico, depende de un axioma incomunicable y de un instrumento, 
que es el gran atanor de los herméticos del más elevado grado.  

El axioma incomunicable está encerrado cabalísticamente en las cuatro letras del tetragrámaton, 
dispuestas del modo que muestra la figura: 

Fig.4 Los cuatro grandes nombres cabalísticos 

En las letras de las palabras AZOTH1 E INRI2 escritas cabalísticamente, y en el monograma de 
Cristo, tal y como estaba bordado sobre el labaro, y que el cabalista Postel interpreta por la palabra 
ROTA3, de la que los adeptos han formado el TARO O TAROT, repitiendo después la primera letra 
para indicar el circulo y dar a comprender que la palabra está invertida.  

Toda la ciencia mágica estriba en el conocimiento de este secreto. El saber y osar, sin servidumbre, 
consiste la omnipotencia humana; pero el revelarla aun profano es perderla; revelarla, igualmente, a 
un discípulo es abdicar en favor de ese discípulo, quien, a partir de ese instante, tiene derecho de 
vida y de muerte sobre su mismo iniciador (hablo desde el punto de vista mágico) y le dará muerte 
__________________________ 
1. Esta palabra Azoth (AZWz o zWZ`) esta formada por la esta formada por la primera y la ultima letra de los alfabetos
griego y hebreo. A y Z, alfa y omega, y Aleph y Thau. Significa pues el principio y el fin de todas las cosas, el
elemento primordial de todas las cosas, el elemento primordial del cual todas las cosas proceden y al cual todas las
cosas vuelven. En alquimia es la luz-principio de todas las formas. Es el absoluto.
2. El vocablo INRI, que equivocadamente algunas personas indican como Jesús Nazareno Rey de los Judíos, ya existía
mucho antes de la venida de Cristo. Esta palabra significa: Igne Natura Renovatur Integra, esto es: Por el fuego la
naturaleza se renueva íntegramente. Es también análogo al santo tetragrama (N. del T.)
3. En la palabra TARO escrita en forma de cruz, se puede leer ROTA que significa la Rueda de Ezequiel, ley del
movimiento astral, TORA (Torah), la ley, ATOR arc-turus, oc-tara, la ley, el destino, el norte, la gran Ursa, porque se
dice que septentrine, pandetur omne malum – del norte provienen todas las fatalidades (N. del T.)



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

60

seguramente ante el temor de morir a su vez a sus manos. (Esto no tiene nada de común con los 
actos calificados de asesinato en la legislación criminal; la filosofía práctica que sirve de base y 
punto de partida a nuestras leyes, no admite los hechos de hechizos y de influencias ocultas.)  

Penetramos aquí en las más extrañas revelaciones, y esperamos ser objeto de todas las 
incredulidades y de no pocos encogimientos de hombros por parte del fanatismo incrédulo, porque 
la religión volteriana tiene también sus fanáticos y no agrada a las grandes sombras que deben vagar 
ahora de un modo implacable en las cuevas del Pantheón, en tanto que el catolicismo, fuerte en sus 
prácticas y engreído con su prestigio, canta el oficio de difuntos sobre sus cabezas.  

La palabra perfecta, la que es adecuada al pensamiento que manifiesta contiene siempre, 
virtualmente o supuesto, un cuaternario, la idea y sus tres formas necesarias y correlativas, y 
también la imagen de la cosa manifestada con los tres términos de juicio que la califican. Cuando 
yo digo: El ser existe, afirmo implícitamente que no existe la nada.  

Una altura, una extensión que divide la altura geométrica en dos y una profundidad separada de la 
altura por la intersección de la extensión, he aquí el cuaternario natural compuesto de dos líneas que 
se cruzan. Existen también en la naturaleza cuatro movimientos producidos por dos fuerzas que se 
sostienen una a otra por su tendencia en sentido contrario. Ahora bien, la ley que rige a los cuerpos 
es análoga y proporcionada a la que gobierna a los espíritus, y ésta es la manifestación también del 
secreto de Dios, es decir, del misterio de la creación.  

Suponed un reloj con dos resortes paralelos con un engranaje que los haga mover y maniobrar en 
sentido contrario, de manera que al detenerse el uno aprieta el otro; un reloj así construido se dará 
cuerda por si mismo, y habréis hallado el movimiento continuo. Ese engranaje debe abarcar dos 
fines y ser de una gran precisión. ¿Es incontrastable? No lo creemos. Pero cuando algún hombre lo 
haya descubierto, ese hombre podrá comprender por analogía todos los secretos de la naturaleza: el 
progreso en razón directa con la resistencia..  

El movimiento absoluto de la vida es también el resultado continuo de dos tendencias contrarias, 
que no se encuentran jamás en oposición. Cuando una de ambas parece ceder a la otra, es un resorte 
que toma fuerza, y podéis seguramente esperar y confiar en una reacción, de la que es muy posible 
prever el momento y hasta determinar el carácter; así es cómo en la época de mayor fervor del 
cristianismo, el reinado del ANTICRISTO, fue conocido y predicho.  

Pero, el Anticristo, preparará y determinará el nuevo acontecimiento y el triunfo definitivo del 
Hombre-Dios. Esta es, una vez más, una conclusión rigurosa y cabalística contenida en las premisas 
evangélicas.  

Así la profecía cristiana contiene una cuádruple revelación:  
l. la caída del antiguo mundo y triunfo del Evangelio bajo el primer acontecimiento;
2. grande apostasía y venida del Anticristo;
3. la caída del Anticristo y retomo a las ideas cristianas;
4. triunfo definitivo del Evangelio o segundo acontecimiento, designado con el nombre de juicio
final.

Esta cuádruple profecía contiene, como puede verse, dos afirmaciones y dos negaciones; la idea de 
dos ruinas o muertes universales y de dos renacimientos; porque a toda idea que aparece en el 
horizonte social, se le puede asignar, sin temores a incurrir en error, un Oriente y un Occidente, un 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

61

cenit y un nadir. Así es cómo la cruz filosófica es ¡a llave de la profecía y cómo se puede abrir todas 
las puertas de la ciencia con el pantáculo de Ezequiel, cuyo centro es una estrella formada por el 
cruzamiento de dos cruces.  

¿No se forma la vida humana también de estas tres fases o transformaciones sucesivas: nacimiento, 
vida, muerte e inmortalidad? Y advertir aquí que la inmortalidad del alma, necesitada como 
complemento del cuaternario y cabalísticamente probada por la analogía, que es el dogma único de 
la religión verdaderamente universal, es la llave de la ciencia y la ley inviolable de la Naturaleza.  

La muerte en efecto, no puede ser un fin absoluto, así como el nacimiento no es sino un comienzo 
real. El nacimiento prueba la pre-existencia del ser humano puesto que nada puede producirse de 
nada, y la muerte prueba la inmortalidad desde el momento en que e! ser no-puede cesar de ser, 
como la nada no puede cesar de no ser. Ser y nada son dos ideas absolutamente inconciliables, con 
esta diferencia: que la idea de la nada (idea completamente negativa) emana de la idea misma del 
ser, en la que la nada, ni siquiera puede ser comprendida como una negación absoluta, en tanto que 
la idea del ser no puede nunca aproximarse a la de la nada, desde muy lejos que se tome.  

Decir que el mundo ha salido de la nada, es proferir un monstruoso absurdo. Todo lo que es procede 
de lo que eras; por consecuencia, nada de lo que es no podría nunca dejar de serlo. La sucesión de 
formas se produce por las alternativas del movimiento; estos son fenómenos de la vida que se 
reemplazan unos a otros sin destruirse. Todo cambia pero nada perece. El sol no muere cuando 
desaparece en el horizonte; las formas, aun las más movibles, son inmortales y subsisten siempre en 
la permanencia de su razón de ser, que es la combinación de la luz con las potencias agregativas de 
las moléculas de la sustancia primera. Así se conservan en el fluido astral y pueden ser evocadas y 
reproducidas a voluntad del sabio, como ya lo veremos cuando tratemos de la segunda vista y de la 
evocación de los recuerdos en la nigromancia y en otras operaciones mágicas.  

Volveremos también sobre el gran agente mágico en el IV capítulo del Ritual, en donde acabaremos 
de indicar los caracteres del gran arcano y los medios de apoderarse de este formidable poder: 

Digamos aquí algunas palabras acerca de los cuatro elementos mágicos y de los espíritus 
elementales.  

Los elementos mágicos son: en alquimia, la sal, el mercurio el azufre y el ázoe; en cábala, el 
macroprosopo, el microprosopo y las dos madres; en jeroglíficos, el hombre, el águila, el león y el 
toro; en física antigua según los términos y las ideas vulgares, el aire, el agua, la tierra y el fuego. 

En ciencia mágica sabido es que el agua no es el agua común; que el fuego no es sencillamente el 
fuego que arde, etc. Estas expresiones ocultan un sentido más elevado. La ciencia moderna ha 
descompuesto estos cuatro elementos de los antiguos y ha encontrado muchos cuerpos que tienen la 
pretensión de que sean simples. Lo que es simple es la sustancia material y este elemento se 
manifiesta siempre por el cuaternario en sus formas. Conservaremos, por tanto, la sabia distinción 
de las apariencias elementales admitidas por los antiguos y reconoceremos la tierra, el agua, el 
fuego y el aire, como los cuatro elementos positivos y visibles de la magia.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

62

Lo sutil y lo espeso; el disolvente rápido y el disolvente lento, o los instrumentos en caliente y en 
frío, forman en física oculta los dos principios positivos y los dos principios negativos del 
cuaternario, y deben figurarse así:  

Así la tierra y el aire representan el principio masculino; el fuego y el agua se refieren al principio 
femenino, puesto que la cruz filosófica de los pantáculos es, como ya lo hemos dicho, un jeroglífico 
primitivo y elemental del lingam de los gimnosofistas  

A estas cuatro formas de elementales corresponden las cuatro ideas filosóficas siguientes:  
El espíritu. 
La materia. 
El movimiento. 
El reposo. 

Toda ciencia está, en efecto, en la inteligencia de estas cuatro cosas, que la alquimia reduce a tres:  
Lo absoluto; 
Lo fijo 
Lo volátil. 

Y que la cábala atribuye ala idea misma de Dios, que es razón absoluta, necesidad y libertad, triple 
noción manifestada en los libros de los hebreos.  

Bajo los nombres de Kether, de Chocmah y de Binah, para el mundo divino, de Tiphereth, de 
Chesed y de Géburah en el mundo moral, y, en fin, de Jesod, Hod y Nestsath en el mundo físico 
que, con el mundo moral, está contenido en la idea de reinado o Malkout, explicaremos en el 
décimo capítulo de este libro esta teogonía, tan racional como sublime.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

63

Ahora bien; estando llamados los espíritus creados a la emancipación por medio de la prueba, están 
colocados, desde su nacimiento, entre estas cuatro fuerzas positivas y dos negativas, con la facultad 
de admitir o de negar el bien y escoger la vida o la muerte. Encontrar el punto fijo, es decir, el 
centro moral de la cruz, es el primer problema que se somete a su resolución, su primera conquista 
debe ser la de su propia libertad.  

Comienzan pues, por ser arrastrados los unos hacia el Norte, los otros al Sur, estos al mediodía, 
algunos a la derecha y aquellos a la izquierda, y mientras no son libres, no pueden hacer uso de la 
razón ni encarnar de otro modo que en formas animales. Estos espíritus no emancipados, esclavos 
de los cuatro elementos, son los que los cabalistas llaman demonios elementales y pueblan los 
elementos que corresponden a su estado de servidumbre. Existen, pues, realmente, silfos, ondinas, 
gnomos y salamandras, los unos errantes y tratando de encamar, y los otros ya encamados y 
viviendo en la tierra. Estos son los hombres viciosos e imperfectos.  

Volveremos sobre este tema en el capítulo XV, que trata de los encantamientos y de los demonios. 

Es también una tradición de física oculta, que hizo advertir a los antiguos la existencia de las cuatro 
edades del mundo; solamente que no se dice al vulgo que esas cuatro edades debían ser sucesivas, 
como las cuatro estaciones del año, y renovarse como éstas se renuevan. Pero todo esto se refiere al 
espíritu de profecía, y de ello hablaremos en el capítulo IX, que trata del iniciado y del vidente. 

Agreguemos ahora la unidad al cuaternario y tendremos conjunta y separadamente las ideas de la 
síntesis y del análisis divino, el Dios de los iniciados y el Dios de los profanos. Aquí el dogma se 
populariza y se hace menos abstracto; el gran hierofante interviene.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

64

5 d E 
EL PENTAGRAMA 

Geburah - Ecce 

Hasta aquí hemos expuesto el dogma mágico en su parte más árida y más abstracta, aquí comienzan 
los hechizos; aquí ya podemos anunciar los prodigios y revelar las cosas más ocultas.  

El pentagrama expresa la dominación del espíritu sobre los elementos y es por medio de este signo 
como se encadena a los demonios del aire, a los espíritus del fuego a los espectros del agua y a los 
fantasmas de la tierra.  

Fig. 5. El Pentagrama de Fausto 

Armado de ese signo y convenientemente dispuesto, podéis ver el infinito a través de esa facultad, 
que es como el ojo de vuestra alma, y haceros servir por legiones de ángeles y columnas de 
demonios.  

Primeramente propongamos principios:  
No hay mundo invisible; existen solamente muchos grados de perfección en los órganos.  
El cuerpo es la representación grosera y es como la corteza pasajera del alma.  
El alma puede percibir por sí misma y sin el intermedio de los órganos corporales por medio de su 
sensibilidad y de su diáphana, las cosas sean espirituales, sean corporales, que existen en el 
universo.  
Espiritual y corporal son palabras que manifiestan únicamente los grados de tenuidad o de densidad 
a la sustancia.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

65

Eso que se llama, en nosotros, imaginación, no es más que la propiedad inherente a nuestra alma, de 
asimilarse las imágenes y los reflejos contenidos en la luz viviente, que es el gran agente magnético. 

Esas imágenes y esos reflejos son revelaciones cuando la ciencia interviene para revelamos el 
cuerpo o la luz. El hombre de genio difiere del soñador y del loco en esto únicamente; en que sus 
creaciones son análogas a la verdad, mientras que los de los soñadores y de los locos, son reflejos 
perdidos e imágenes descarriadas.  

Así, para el sabio imaginar, es ver, como para el mago hablar es crear.  

Se pueden ver realmente y de verdad los demonios, las almas etc. por medio de la imaginación, 
pero la imaginación del adepto es diáfana, en tanto que la del vulgo es opaca; la luz de la verdad 
atraviesa a la una como a un mirador espléndido y se refracta en el otro como una masa viscosa 
llena de escorias y de cuerpos extraños.  

Lo que más contribuye a los errores del vulgo y a las extravagancias de la insanidad, son los reflejos 
de las imaginaciones depravadas las unas en las otras.  

Pero el vidente sabe que las cosas imaginadas por él son verdaderas y la experiencia confirma 
siempre sus visiones.  

Ya diremos en el Ritual por qué medios se adquiere esta lucidez.  

Por medio de esta luz los visionarios estáticos se ponen en comunicación con todos los mundos, 
como sucedía con frecuencia a Emmanuel Swedenborg, quien, sin embargo, no era más que 
imperfectamente lucido, puesto que no discernía los reflejos de los rayos y mezclaba, a menudo, 
ensueños a sus más admirables sueños.  

Decimos sueños, porque el sueño es el resultado de un éxtasis natural y periódico que se llama 
sueño. Entrar en éxtasis, es dormir; el sonambulismo magnético es una reproducción y una 
dirección del éxtasis.  

Los errores en el sonambulismo son ocasiones por los reflejos del diáphana de las personas 
despiertas, y especialmente del magnetizador.  

El sueño es la visión producida por la refracción de un rayo de verdad; el sueño es la alucinación 
ocasionada por un reflejo.  

La tentación de San Antonio, con sus pesadillas y visiones horripilantes y sus monstruos, representa 
la confusión de reflejos con los rayos directos. Cuanto más lucha el alma es tanto más razonable; 
cuando sucumbe a esta especie de embriaguez invasora, es más loca.  

Romper la mezcla del rayo directo y separarle del reflejo, tal es la obra del iniciado.  

Ahora digamos muy alto que este trabajo lo realizaron siempre algunos hombres selectos en el 
mundo, que la revelación por intuición es también permanente y que no hay barrera infranqueable 
que separe las almas, pues no existen en la Naturaleza, ni bruscas interrupciones, ni murallas 
abruptas que puedan separar a los espíritus. Todo es transición y matices, y si se supone la 
perfectibilidad, si no infinita, por lo menos indefinida, de las facultades humanas, se verá que todo 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

66

hombre puede llegar a verlo todo, y, por consiguiente, a saberlo todo también, por lo menos en un 
círculo que puede indefinidamente ensanchar. 

No hay nada vacío en la Naturaleza; todo está poblado.  

No hay muerte real en la Naturaleza; todo está vivo. 

«Veis esa estrella? —preguntaba Napoleón al Cardenal Fesch. —No señor. —Pues bien, yo la veo.»  
Y ciertamente la veía. 

Por este motivo se acusa a los grandes hombres de haber sido supersticiosos; es que ellos veían lo 
que el vulgo no puede ver. 

Los hombres de genio difieren de los simples videntes por la facultad que poseen de hacer sentir a 
los demás hombres lo que ellos ven y hacerse creer por entusiasmo y por simpatía. 

Estos son los medium del Verbo divino. 

Digamos ahora cómo se opera la visión. 

Todas las formas corresponden a ideas, pues no hay idea que no tenga su forma propia y 
particular. 

La luz primordial, vehículo de todas las ideas, es la madre de todas las formas y las transmite de 
emanación en emanación, disminuidas únicamente o alteradas en razón de la densidad de los 
medios. 

Las formas secundarias son reflejos que vuelven al foco de la luz emanada. 

Las formas de objetos, son una modificación de la luz y quedan en ella, de donde el reflejo las 
envía.  

Así la luz astral o el fluido terrestre que llamamos el gran agente mágico esta saturada de imágenes 
o de reflejos de toda especie que nuestra alma puede evocar y someter a su diáphana, como dicen
los cabalistas. Estas imágenes las tenemos siempre presentes y son borradas únicamente por las
impresiones más fuertes de la realidad durante la vigilia, o por las preocupaciones de nuestro
pensamiento que obliga a nuestra imaginación a estar inatenta al móvil panorama de la luz astral.

Cuando dormimos, este espectáculo se presenta por sí mismo a nosotros y así es como se producen 
los sueños; sueños incoherentes y vagos, si alguna voluntad dominante no permanece activa durante 
el sueño y no ofrece, a cuenta de nuestra inteligencia, una dirección al sueño que entonces se 
transforma en ensueño. 

El magnetismo animal, no es otra cosa que un sueño artificial producido por la unión, sea 
voluntaria, sea forzada, dedos almas, una de las cuales vela, en tanto que la otra duerme, es decir, 
una de las cuales dirige a la otra en la elección de reflejos para cambiar los sueños en ensueños y 
saber la verdad por medio de imágenes.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

67

Así, pues, los sonámbulos no ven realmente en el sitio a donde el magnetizador los envía, sino que 
evocan las imágenes en la luz astral y no pueden ver nada de lo que no exista en esta luz. 

La luz astral tiene una acción directa sobre los nervios, que son los conductores en la economía 
animal, acción que llevan al cerebro; así, en el estado de sonambulismo, pueden verlos nervios y sin 
tener necesidad ni aun de la luz radiante, pues que el fluido astral es una luz latente, como ya la 
física ha reconocido que hay calórico latente. 

El magnetismo entre dos es, sin duda, un maravilloso descubrimiento; pero el magnetismo en uno 
sólo, es decir, el automagnetismo, volviéndose lúcido a voluntad, y dirigiéndose a sí mismo, es la 
perfección del arte mágico, y el secreto de esta gran obra no está por descubrir; ha sido conocido y 
practicado por gran número de iniciados, y, especialmente, por el célebre Apolonio de Tiana, quien 
nos ha legado una teoría que veremos en nuestro Ritual.  

El secreto de la lucidez magnética y de la dirección de los fenómenos del magnetismo, tiende a dos 
cosas: a la armonía de las inteligencias ya la unión perfecta de las voluntades en una dirección 
posible y determinada por la ciencia; esto por lo que se refiere al magnetismo entre muchos. El 
auto-magnetismo requiere preparaciones, de que hemos hablado en nuestro primer capitulo, al 
enumerar y hacer ver en toda su dificultad las cualidades requeridas para ser un verdadero adepto. 

Ya esclareceremos este punto importante y fundamental en capítulos sucesivos.  

Este imperio de la voluntad sobre la luz astral, que es el alma física de los cuatro elementos, está 
figurado en Magia por el pentagrama, cuya figura hemos colocado al frente de este capítulo. 

También los espíritus elementales están sometidos a este signo cuando se le emplea con 
inteligencia, y se puede, colocándolo en un circulo o encima de la mesa de las evocaciones, hacerlos 
dóciles, esto se llama en Magia aprisionarlos.  

Expliquemos en pocas palabras esta maravilla. Todos los espíritus creados comunican entre sí por 
signos y se adhieren todos a un cierto número de verdades expresadas por ciertas formas 
determinadas.  

La perfección de las formas aumentan en razón del desprendimiento de los espíritus, y aquellos que 
no sientan el peso de la materia o no estén encadenados a ella, reconocen a la primera intuición si 
un signo es la expresión del poder real o de una voluntad temeraria.  

La inteligencia del sabio proporciona pues, valor a su pantaculo, como su ciencia da paso a su 
voluntad, y los espíritus comprenden inmediatamente ese poder.  

Así pues, con el pentagrama se puede obligar a los espíritus a aparecerse en ensueños, sea durante la 
vigilia, sea durante el sueño propiamente dicho, trayendo consigo, ante nuestra disciplina, su 
reflejo, que existe en la luz astral, si han vivido, un reflejo análogo a su verbo espiritual, si no han 
vivido en la tierra. Esto explica todas las visiones, y demuestra, sobre todo, por qué los muertos 
aparecen siempre a los videntes, sea tales como eran en la tierra, sea tales como están todavía en la 
tumba, nunca como están en una existencia que escapa a las perfecciones de nuestro organismo 
actual.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

68

Las mujeres embarazadas están, mas que otras, bajo la influencia de la luz astral, que concurre a la 
formación de su hijo y que les presente sin cesar las reminiscencias de formas de que ellas están 
llenas.  

También es por esta causa por lo que las mujeres virtuosas engañan, por semejanzas equívocas, la 
malignidad de los observadores. Imprimen con frecuencia, a la obra de su matrimonio, una imagen 
que les ha llamado la atención en sueños, y de aquí también que las mismas fisonomías se 
perpetúen de siglo en siglo.  

El uso cabalístico del pentagrama puede pues determinar el rostro de los hijos a nacer y una mujer 
iniciada podría dar a su hijo los rasgos de Nerea o de Aquiles, como los de Luis XIV o los de 
Napoleón. Indicamos el medio en nuestro Ritual.  

El pentágrama es lo que se llama en cábala el signo del microcosmos, este signo de que Goethe 
ensalza el poder en el hermoso monólogo de Fausto:  

«Ah, cómo a esta vista todos mis sentidos se estremecen! Siento la joven y santa 
voluptuosidad de la vida rebullir en mis nervios y hervir en mis venas. ¿Era un Dios el que 
trazó este signo que aplaca el vértigo de mi alma, llena de alegría mi pobre corazón, y, en 
un vuelo misterioso, desvela alrededor de mí las fuerzas de la Naturaleza? ¿Soy yo un dios? 
Todo se aclara ante mi viste; veo en esos sencillos trazos la Naturaleza activa revelarse a 
mi espíritu. Ahora, por vez primera, reconozco la verdad de esta palabra del sabio. ¡El 
mundo de los espíritus no está cerrado! ¡Tu sentido es obtuso, tu corazón está muerto! ¡En 
pie! Baña, tu pecho, ¡oh adepto de la ciencia!, todavía envuelto en un velo terrestre, en los 
esplendores del naciente día!...»  (Fausto, 1ra parte, escena 1ra). 

Fue el 24 de julio de 1854, cuando el autor de este libro, Eliphas Lévi, hizo en Londres la 
experiencia de la evocación por el pentagrama, después de haberse preparado con todas las 
ceremonias que están marcadas en el ritual. El éxito de esta experiencia, detallada en el capítulo 
XIII de este libro y en el capítulo que lleva el mismo número en el Ritual, establece un nuevo hecho 
patológico que los hombres de verdadera ciencia admitirán sin esfuerzo. La experiencia, reiterada 
por tres veces, ofreció resultados verdaderamente extraordinarios, pero positivos y sin ninguna 
mezcla de alucinación. Nosotros invitamos a los incrédulos a hacer un ensayo concienzudo y 
razonado, antes de encogerse de hombros y sonreír.  

La figura del pentagrama, perfeccionada según la ciencia, y que ha servido al autor para esta 
prueba, es la que se encuentra al comienzo de este capítulo, y que no se halla tan completa, ni en las 
clavículas de Salomón, ni en los calendarios mágicos de Tycho Brahe y de Duchenteau. 

Observemos únicamente que el uso del pentagrama es muy peligroso para los operadores que no 
poseen la complete y perfecta inteligencia de él. La dirección de las puntas de la estrella no es 
arbitraria, y puede cambiar el carácter de toda operación, como ya lo explicaremos en el Ritual. 

Paracelso este innovador de la Magia, que ha excedido a todos los demás iniciados por los éxitos 
obtenidos por si solo, afirma que todas las figuras mágicas y todos los signos cabalísticos de lo 
pantaculos a los cuales obedecen los espíritus se reducen a dos., que son la síntesis de los demás: el 
signo del macrocosmos o el sello de Salomón, que ya lo hemos dado y que volvemos a reproducir 
aquí, y el del microcosmos, más poderoso todavía que el primero, es decir, el pentagrama, del que 
hace en la filosofía oculta una minuciosa descripción.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

69

Si se nos pregunta cómo un signo puede tener tanto poder sobre los espíritus, nosotros 
preguntaremos a nuestra vez por qué el mundo cristiano se ha prosternado ante el signo de la cruz. 
El signo no es nada por sí mismo, y no tiene fuerza sino por el dogma de que es resumen y verbo. 
Ahora bien, un signo que resume expresándolas, todas las fuerzas ocultas de la naturaleza, un signo 
que siempre a manifestado a los espíritus elementales y a otros un poder superior a su naturaleza les 
infunde temor y respeto y les obliga a obedecer, por el imperio de la ciencia y de la voluntad sobre 
la ignorancia y la debilidad.  

El sello de Salomon 

También, por este mismo pentagrama, se miden las proporciones exactas del grande y único atanor 
necesario para la confección de la piedra filosofal y para el cumplimiento de la gran obra. El 
alambique más perfecto que puede elaborar la quinta esencia, está conforme con esta figura, y la 
misma quinta esencia está figurada por el signo del pentagrama.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

70

6 e F 
EL EQUILIBRIO MAGICO 

Tipheret - Uncus 

La inteligencia suprema es necesariamente razonable. Dios en filosofía, puede no ser más que una 
hipótesis, pero es una hipótesis impuesta por el buen sentido a la razón humana. Personificar la 
razón absoluta, es determinar el ideal divino.  

Necesidad, libertad y razón, he aquí el grande y supremo triángulo de los cabalistas, que llaman a la 
razón Keter, a la necesidad Chochmah y a la libertad Binah, en su primer temario divino.  

Fatalidad, voluntad, poder, tal es el temario mágico que, en las cosas humanas, corresponde al 
triángulo divino.  

La fatalidad es el encadenamiento inevitable de efectos y de causas en un orden dado.  

La voluntad es la facultad directriz de las fuerzas inteligentes para conciliar la libertad de las 
personas con la necesidad de las cosas.  

El poder es el prudente empleo de la voluntad, que aún hace servir a la fatalidad al cumplimiento de 
los deseos del sabio.  

Cuando Moisés golpea en la roca, él no crea el manantial de agua y la revela, sin embargo, al 
pueblo, porque una ciencia oculta se le ha revelado a él por medio de la varita adivinatoria.  

Así sucede en todos los milagros de la Magia: existe una ley que el vulgo desconoce, pero de la que 
el iniciado se sirve.  

Las leyes ocultas son con frecuencia opuestas a las ideas comunes. Así, por ejemplo, el vulgo cree 
en la simpatía de los afines y la guerra de los contrarios; es la ley opuesta la que es verdadera.  

En otros tiempos se decía: la Naturaleza tiene horror al vacío; es preciso decir: la naturaleza está 
enamorada del vacío; si así no fuera la física, sería la más absurda de las ficciones.  

El vulgo toma habitualmente en todas las cosas, la sombra por la realidad. Vuelva la espalda a la luz 
y se contempla en la oscuridad que él mismo proyecta.  

Las fuerzas de la naturaleza están a la disposición de aquel que sabe resistirlas. ¿Sóis bastante 
dueño de vuestra voluntad para no estar nunca ebrio? ¿Disponéis del terrible y fatal poder de la 
embriaguez? Pues bien: si queréis embriagar a los demás, inspiradles deseos de beber, pero no 
bebáis.  

Aquel que dispone del amor de los demás, es porque se ha hecho dueño del suyo. Queréis poseer, 
no os entreguéis.  

El mundo está imantado por la luz del sol y nosotros estamos imantados por la luz astral del mundo.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

71

Lo que se opera en el cuerpo del planeta se repite en nosotros. Hay en nosotros tres mundos 
análogos y jerárquicos como en la Naturaleza.  

El hombre es el microcosmos o pequeño mundo, y según el dogma de las analogías, todo lo que 
está en el gran mundo se repite en el pequeño. Hay pues en nosotros tres centros de atracción y de 
proyección fluidica; el cerebro, el corazón o el epigastrio, y el órgano genital1.  

Cada uno de estos órganos es único y doble, es decir, que en ellos se halla la idea del temario. Cada 
uno de esos órganos atrae por un lado y repele por el otro.  

Por medio de estos aparatos, nos ponemos en comunicación con el fluido universal transmitido a 
nosotros por el sistema nervioso. También esos tres centros son el asiento de la triple operación 
magnética, como explicaremos en otra parte.  

Cuando el mago ha llegado a la lucidez, sea por intermedio de una sonámbula, sea por sus propios 
esfuerzos, comunica y dirige a voluntad vibraciones magnéticas en toda la masa de la luz astral, 
cuyas corrientes adivina con la varita mágica. Esa es una varita mágica adivinatoria perfeccionada. 
Por medio de esas vibraciones, influencia el sistema nervioso de las personas sometidas a su acción, 
precipita o suspende las corrientes de la vida, calma o atormenta, cura o hace enfermar, da muerte, 
en fin, o resucita...... Pero aquí nos detendremos ante la sonrisa de la incredulidad. Dejémosle el 
triunfo fácil de negar lo que no sabe.  

Más adelante demostraremos que la muerte llega siempre precedida de un sueño letárgico y que no 
se opera sino por grados; que la resurrección en ciertos casos, es posible, que la letargia es una 
muerte real y que muchos muertos acaban de morir después de su inhumanación. Pero no es de esto 
de lo que se trata en este capítulo. Decíamos, pues, que una voluntad lúcida puede obrar sobre la 
masa de la luz astral, y con el concurso de otras voluntades que ella absorbe y que ella arrastra, 
determinar grandes e irresistibles corrientes. Decíamos también, que la luz astral se condensa o se 
ratifica, según que las corrientes la acumulen más o menos en ciertos centros. Cuando carece de 
energía para alimentar la vida, se producen enfermedades de descomposición súbita que causan la 
desesperación de la medicina. El cólera morbo, por ejemplo, no obedece a otra causa, y las legiones 
de animáculos observadas o supuestas, por ciertos sabios, pueden ser más bien el efecto que la 
causa. Sería, pues, necesario tratar el cólera por la insuflación, sien semejante tratamiento el 
operador no se expusiera a hacer con paciente un cambio demasiado temible para el primero.  

Todo esfuerzo inteligente de la voluntad es una proyección de fluido o de luz humana, y aquí 
importa distinguir la luz humana de la luz astral, y el magnetismo animal del magnetismo universal. 

Al servirnos de la palabra fluido, empleamos una expresión recibida y, tratamos de hacemos 
entender por ese medio; pero estamos muy lejos de decir que la luz latente sea un fluido. Todo nos 
induciría, por el contrario, a preferir en la explicación de este hecho fenomenal, el sistema de las 
vibraciones. Sea lo que fuere, siendo esta luz el instrumento de la vida, se fijará naturalmente en 
todos los centros vivientes; se adhiere al núcleo de los planetas como el corazón del hombre (y por 
su corazón, entendemos en Magia, el gran simpático) identificándose a la propia vida del será que  

________________________ 
1. Según la tradición taoista de la cual ya Levi ha hecho referencia previamente el cuerpo energético del hombre posee
siete centros de energía o chakras de los cuales tres de ellos conocidos como Tan Tien reciben y distribuyen la
energía, estos quedan distribuidos aproximadamente al nivel del órgano sexual el primero; una pulgada por encima
del ombligo, el segundo; y dentro del cerebro en el hipotálamo, el tercero.



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

72

anima, y es por esta propiedad de asimilación simpática como se comparte sin confusión. Es 
terrestre en sus relaciones con el globo terráqueo, y exclusivamente humana en sus relaciones con 
los hombres.  

Es por esta causa por lo que la electricidad, el calórico, la luz y la imantación producidos por los 
medios físicos ordinarios, no sólo no producen, sino que tienden, por el contrario, a neutralizar los 
efectos del magnetismo animal. La luz astral, subordinada a un mecanismo ciego y procediendo de 
centros dotados de autotelia, es una luz muerta y opera matemáticamente siguiendo las impulsiones 
dadas o siguiendo leyes fatales; la luz humana, por el contrario, no es fatal mas que en el ignorante 
que hace tentativas al azar; en el vidente está subordinada a inteligencia, sometida a la imaginación 
y dependiente de la voluntad.  

Esta es la luz que, proyectada sin cesar por nuestra voluntad, forma lo que Swedenborg llama las 
atmósfera personales. El cuerpo absorbe lo que rodea, e irradia sin cesar proyectando sus miasmas y 
sus moléculas invisibles; lo propio sucede con el espíritu, de modo que este fenómeno, llamado por 
algunos místicos el respiro, tiene realmente la influencia que se le atribuye, sea en lo físico, sea en 
lo moral. Es realmente contagioso respirar el mismo aire que los enfermos y que encontrarse en el 
círculo de atracción y de expansión de agentes malignos. 

Cuando la atmósfera magnética de dos personas está de tal modo equilibrada que el atractivo de una 
aspira la expansión de la otra, se produce un afecto llamado simpatía; entonces la imaginación, 
evocando así todos los rayos o todos los reflejos análogos a los que ella experimenta, se forma un 
poema de deseos que arrastran la voluntad, y si las personas son de sexo diferente, se produce entre 
ellas, o lo más frecuentemente en la más débil de ellas, una completa embriaguez de luz astral, que 
se llama la pasión propiamente dicha o el amor.  

El amor es uno de los mas grandes instrumentos del poder mágico; pero está formalmente prohibido 
al magista al menos como embriaguez o como pasión. ¡Desdichado el Sansón de la cábala que se 
deja dormir por Dalila! ¡El Hércules de la ciencia que cambia su cetro real por el huso de Onfalia1, 
sentirá bien pronto las venganzas de Deyanira2, y no le quedará más que la hoguera del monte Eta 
para escapar a los devoradores tormentos de la túnica de Neso! El amor sexual es siempre una 
ilusión, puesto que es el resultado de un miraje imaginario. La luz astral es el seductor universal 
figurado por la serpiente del Génesis. Este agente sutil, siempre activo, siempre ávido de savia, 
siempre acompañado de seductores ensueños y de dulces imágenes; esa fuerza, ciega por sí misma, 
y subordinada a todas las voluntades, sea para el bien, sea para el mal; ese circulus siempre 
renaciente de una vida indomada que proporciona el vértigo a los imprudentes; ese espíritu 
corporal, ese cuerpo ígneo, ese ether impalpable y presente en todas partes; esa inmensa seducción 
de la naturaleza, ¿cómo hacer su completa definición y cómo clasificar su acción? Indiferente hasta 
cierto punto por sí mismo, lo mismo se presta al bien que al mal; lleva en sí la luz, y propaga a 
veces las tinieblas; lo mismo puede nombrarse Lucifer que Lucífugo; es una serpiente, pero es 
también una aureola; es un fuego, pero lo mismo puede pertenecer a las hogueras del infierno que a 
las ofrendas de incienso prometidas y dedicadas al cielo. Para apoderarse de él es preciso, como la 
mujer predestinada, aplastar su cabeza con el pie.  

Lo que corresponde a la mujer cabalística en el mundo elemental es el agua, y el que corresponde a 
_______________________ 
1. Reina de Lidia, señora y amante de Hércules, a quien redujo a hilar a sus pies (N. del T).
2. Hija de Eneo, esposa de Hércules, a la que el centauro Neso intento violar, siendo muerto por Hércules, quien luego
murió abrazado por la túnica ensangrentada del centauro, con la que le cubrió Deyamira, inducido a ello por Nero
moribundo, “para evitar que su esposo llegara a serle fiel” (N. del T.)



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

73

la serpiente, es el fuego. Para domar a la serpiente es decir, para dominar el circulo de la luz astral, 
es precisos conseguir ponerse fuera del alcance de las corrientes, es decir, aislarse. Por este motivo 
es por lo que Apolonio de Tiana se envolvía completamente en un manto de lana, sobre el cual 
posaba sus pies y se envolvía la cabeza; después rodeaba en semicírculo su columna vertebral y 
cerraba los ojos una vez cumplidos ciertos ritos, que debían ser pases magnéticos y palabras 
sacramentales, que tenían por objeto fijar la imaginación y determinar la acción de la voluntad. El 
manto de Tiana es de uso muy corriente en Magia, siendo también el vehículo ordinario de las 
brujas que van al aquelarre, lo que prueba que las brujas no iban realmente al sabbat, sino que éste 
venía a encontrar a las brujas aisladas en su manto, aportando a su diapahana imágenes análogas a 
sus preocupaciones mágicas, mezcladas con los reflejos de todos los actos del mismo género que se 
habían verificado anteriormente a ellas en el mundo.  

Este torrente de la vida universal, está también figurado en los dogmas religiosos por el fuego 
expiatorio del infierno. Es el instrumento de la iniciación; es el monstruo adornar, es el enemigo a 
vencer; él es el que envía a nuestras evocaciones y a los conjuros de la Goecia tantas larvas y tantos 
fantasmas; es en él en donde se conservan todas las formas cuyo fantástico y abigarrado conjunto, 
puebla nuestras pesadillas, y en el que, aparecen tan abominables monstruos. Dejarse arrastrar 
suavemente por ese río circulante, es caer en los abismos de la locura, más espantosos que ¡os de la 
muerte; arrojar las sombras de ese caos y hacer que ofrezcan formas perfectas con nuestros 
pensamientos, es ser hombres de genio, es crear, es haber triunfado del infierno. …….. 

La luz astral dirige los instintos de los animales y libra este combate con la inteligencia del hombre, 
a quien tiende a pervertir por el lujo de sus reflejos y la mentira de sus imágenes, acción fatal y 
necesaria que dirigen y hacen más funestas todavía los espíritus elementales y las almas en pena, 
cuyas inquietas voluntades buscan simpatías en nuestras debilidades y no tientan, menos para 
perdemos que por proporcionarse amigos.  

El libro de las conciencias que, según el dogma cristiano, debe manifestarse el último día, el del 
juicio final, no es otro que la luz astral en la cual se conservan las impresiones de todos los verbos, 
es decir, de todas las acciones y de todas las formas. Nuestros actos modifican nuestro respiro 
magnético de tal modo, que un vidente puede decir, aproximándose a una persona por vez primera, 
si esa persona es inocente o culpable, y cuáles son sus virtudes o sus crímenes. Esta facultad, que 
pertenece a la adivinación, era llamada por los místicos cristianos de la primitiva iglesia, el 
discernimiento de los espíritus.  

Las personas que renuncian al imperio de la razón y que gustan de comprometer su voluntad en la 
persecución de reflejos de la luz astral, están sujetas a alternativas de furor y de tristeza, que hacen 
imaginar todas las maravillas de la posesión del demonio. Es verdad que, por medio de esos 
reflejos, los espíritus impuros pueden obrar sobre semejantes almas; hacer de ellas instrumentos 
dóciles y hasta acostumbrarse a atormentar su organismo, en el cual vienen a residir por obsesión o 
por embrionato. Estas palabras cabalísticas están explicadas en el libro hebreo de la Revolución de 
las almas, del cual nuestro capítulo XIII contendrá un análisis sucinto.  

Es por tanto, extremadamente peligroso entretenerse con los misterios de la Magia y sumamente 
temerario practicar los ritos por curiosidad, como ensayo y para intentar reducir potencias 
superiores. Los curiosos que, sin ser adeptos, se entretienen o se mezclan en invocaciones, o se 
dedican, sin condiciones, a las prácticas del magnetismo oculto, se parecen a una reunión de niños 
que jugaran con el fuego en los alrededores de un barril repleto de pólvora: tarde o temprano serían 
víctimas de una terrible explosión.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

74

Para aislarse de la luz astral, no es suficiente aislarse en un genero de lana es absolutamente 
necesario haber impuesto una quietud absoluta a su espíritu y a su corazón; haberse independizado 
del dominio de las pasiones y haberse, asegurado de la perseverancia por medio de los actos 
espontáneos de una voluntad inflexible. También es preciso reiterar con frecuencia los actos de esa 
voluntad, porque, como ya lo veremos en el Ritual, la voluntad no se asegura por sí misma, sino por 
actos, como las religiones no han adquirido su imperio y su duración sino mediante ceremonias y 
ritos.  

Existen sustancias enervadoras que al exaltar la sensibilidad nerviosa, aumentan al poder de las 
representaciones, y, por consiguiente las producciones astrales; por los mismos medios, pero 
siguiendo una dirección contraria, se pueden espantar y aun turbar los espíritus. Estas sustancias, 
magnéticas por sí mismas y magnetizadas, una vez más, por los prácticos, son lo que se llama filtros 
o bebidas encantadas. Pero no debemos abordar esta peligrosa aplicación de la magia, que el mismo
Cornelio Agrippa, califica de magia envenenadora. Ya no existen hogueras para brujos y brujas,
pero sí códigos que castigan los delitos de gentes poco escrupulosas. Limitémonos, pues, a
comprobar ahora la realidad de este poder.

Para disponer de la luz astral, es preciso comprenderla doble vibración y conocer la balanza de las 
fuerzas llamadas el equilibrio mágico y que se manifiesta en cábala por el senario.  

Este equilibrio, considerado en su causa primera, es la voluntad de Dios; en el hombre es la libertad; 
en la materia es el equilibrio matemático. 

El equilibro produce la estabilidad y la duración. 

La libertad engendra la inmortalidad del hombre y la voluntad de Dios pone en obra las leyes de la 
razón eterna. El equilibrio en las ideas es la sabiduría, y en las fuerzas el verdadero poder. El 
equilibrio es riguroso. Si se obsérvese la ley; existe; si se la viola, por ligeramente que sea, no hay 
mas equilibrio. 

Por esta razón es por lo que no hay nada inútil ni perdido. Toda palabra y todo movimiento marchan 
en pro o en contra del equilibrio, o en pro o en contra de la verdad; porque el equilibrio representa 
la verdad que se compone del pro y del contra conciliados, o por lo menos del equilibrio del pro. 

Decimos en la introducción del Ritual de qué modo el equilibrio mágico debe producirse y por qué 
éste es necesario al éxito de todas las operaciones. 

La omnipotencia es la libertad más absoluta. Luego la libertad absoluta no podría existir sin un 
equilibrio perfecto. El equilibrio mágico, es, por tanto, una de las condiciones primordiales del éxito 
en las operaciones de la ciencia y debe buscarse aun en la química oculta, aprendiendo a combinar 
los contrarios sin neutralizar al uno con el otro. 

Por el equilibrio mágico es como se explica el grande y antiguo misterio de la existencia y de la 
necesidad relativa del mal. 

Esta necesidad relativa da, en magia negra, la medida del poder de los demonios o espíritus 
impuros, a los cuales las virtudes que se practican en la tierra dan más furor, y en apariencia aun 
más fuerza. 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

75

En épocas en que los santos y los ángeles hacían abiertamente milagros las brujas, hechiceras y los 
diablos, realizaban, a su vez, maravillas y prodigios. 

Es la rivalidad la que ofrece, a menudo, el éxito; todo el mundo se apoya siempre sobre lo que mas 
resiste.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

76

7 f G 
LA ESPADA FLAMIGERA 

Netsah - Gladius 

El septenario es el número sagrado en todas las teogonías y en todos los símbolos porque se 
compone del ternario y del cuaternario.  

El número 7 representa el poder mágico en toda su fuerza; es el espíritu ayudado de todas las 
potencias elementales, es el alma servida por la Naturaleza, es el sanctum regnum, deque se ha 
hablado en las clavículas de Salomón, y que representando en el tarot por un guerrero coronado que 
lleva un triángulo sobre su coraza y de pie sobre un cubo, y al cual van uncidas dos esfinges, la una 
blanca y la otra negra, que tiran en sentido contrario y vuelven la cabeza mirándose.  

Este guerrero está armado de una espada flamígera y tiene en la otra mano un cetro cuya punta 
concluye en un triángulo y en una bola.  

El cubo es la piedra filosofal; las esfinges son las dos fuerzas del gran agente, correspondientes a 
Jakin y Bohas, que son las dos columnas del templo; la coraza es la ciencia de las cosas divinas que 
hace invulnerable la sabiduría a los ataques humanos; la espada flamígera es el signo de la victoria 
sobre los vicios que son, con respecto al número siete, como las virtudes; las ideas de estas virtudes 
y de estos vicios, estaban figuradas por los antiguos, bajo los símbolos de los siete planetas 
entonces conocidos.  

Así, la fe, esa aspiración a lo infinito, esa noble confianza en sí mismo sostenida por la creencia en 
todas las virtudes; la fe, que en las naturalezas débiles puede degenerar en orgullo, era representada 
por el Sol; la esperanza, enemiga de la avaricia, por la Luna: la caridad, opuesta a la lujuria por 
Venus, la brillante estrella de los crepúsculos; la fuerza, superior a la cólera, por Marte; la 
prudencia, opuesta a la pereza, por Mercurio; la templanza, opuesta a la glotonería, por Saturno, a 
quien se le da a comer una piedra en lugar de sus hijos, y la justicia, por último, opuesta a la 
envidia, por Júpiter, vencedor de los titanes. Tales son los símbolos que la astrología toma del culto 
helénico. En la cábala de los hebreos, el Sol representa al ángel de luz; la Luna a! ángel de las 
aspiraciones y de los sueños; Marte, al ángel exterminador; Venus, al ángel de los amores; 
Mercurio, al ángel civilizador, Júpiter, al ángel del poder; Saturno, al ángel de la soledad. 

Se les llama así: Miguel, Gabriel, Samahel, Anael, Raphael, Zachariel y Orifiel.  

Estas potencias dominadoras de las almas, se repartían la vida humana por periodos, que los 
astrólogos median por las revoluciones de los planetas correspondientes.  

Pero, no hay que confundir la astrología cabalística con la astrología judiciaria. Ya explicaremos 
esta distinción. La infancia esta dedicada al Sol, la adolescencia a la Luna, la juventud a Marte y a 
Venus, la virilidad a Mercurio, la edad madura a Jupiter y la vejez a Saturno. Ahora bien, toda la 
humanidad, vive bajo leyes de análogo desenvolvimiento a las de la vida individual. Es sobre esta 
base como Trithemo establece su clavícula profética de los siete espíritus, de los que ya hablaremos, 
y por medio de la cual se puede, siguiendo las proporciones analógicas de los desenvolvimientos 
sucesivos, predecir con certidumbre los grandes acontecimientos futuros y fijar anticipadamente de 
período en período, los destinos de los pueblos y del mundo.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

77

San Juan, depositario de la doctrina secreta de Cristo, ha consignado esta doctrina en el libro 
cabalístico del Apocalipsis, que él representa cerrado con los siete sellos. En ella se encuentran los 
siete genios de las mitologías antiguas, con las copas y las espadas del Tarot. El dogma, oculto bajo 
estos emblemas, es pura cábala, ya perdida para los fariseos en la época de la venida del Salvador 
los cuadros que se suceden en esta maravillosa epopeya profética, son otros tantos pentáculos, cuyo 
ternario, cuaternario, septenario y duodenario son las llaves. Las figuras jeroglíficas son análogas a 
las del libro de Hermes, o del Génesis de Enoc, para servimos del título aventurado, que sólo 
manifiesta la opinión personal del sabio Guillermo Postel.  

El querube o toro simbólico que Moisés coloca a la puerta del mundo edénico, y que tiene en la 
mano una espada flameante, es una esfinge, que tiene cuerpo de toro y cabeza humana; es la antigua 
esfinge asiría, en la que el combate y la victoria de Míthra era el análisis jeroglífico. Esta esfinge 
armada, representa la ley del misterio, que vela a la puerta de la iniciación para apartar a los 
profanos. Voltaire, que no sabía nada de todo esto, ha reído mucho al ver un buey sostenido una 
espada.  

¿Qué habría dicho si hubiera visitado las ruinas de Memfis o de Tebas y cómo hubiera podido 
responder a sus sarcasmos, tan aplaudidos en Francia, ese eco de los pasados siglos que duerme en 
las sepulturas de Psammética y de Ramsés?  

El querube de Moisés representa, asimismo, el gran misterio mágico, cuyo septenario manifiesta 
todos los elementos, sin ofrecer, no obstante, la última palabra. Ese verbum innenarrable de los 
sabios de la escuela de Alejandría; esa palabra que los cabalísticas hebreos escribían dedi y 
traducían por `zix`x` manifestaba, también, la triplicidad del principio secundario, el dualismo 
de los medios y la unidad tanto del principio como del fin; lo mismo que la alianza del ternario con 
el cuaternario en una palabra compuesta de cuatro letras, que forman siete por medio de una triple y 
de una doble repetición; esta palabra se pronuncia ARÀRITA.  

La virtud del septenario es absoluta en magia, porque el número es decisivo en todas las cosas. Así 
todas las religiones le han consagrado en sus ritos. El séptimo año para los judíos era jubilario; el 
séptimo día está consagrado al reposo y a la oración; tiene siete sacramentos, etc.  

Los siete colores del prisma, las siete notas de la música, corresponden a los siete planetas de los 
antiguos, es decir, a las siete cuerdas de la lira humana. El cielo espiritual no ha cambiado nunca y 
la astrología ha quedado más invencible que la astronomía.  

Los siete planetas no son otra cosa, en efecto, que símbolos jeroglíficos del clavero de nuestras 
afecciones. Confeccionar talismanes al Sol ya la Luna, o a Saturno, es agregar magnéticamente la 
voluntad a signos que corresponden a los principales poderes del alma; consagrar alguna cosa a 
Venus o a Mercurio, es magnetizar esa cosa con una intención directa, sea de placer, sea de ciencia, 
sea de provecho. Los metales, los animales, las planetas y los perfumes análogos son en estos 
nuestros auxiliares.  

Los siete animales mágicos son: entre las aves correspondientes al mundo divino: el cisne, la 
alondra, el vampiro, la paloma, la cigüeña, el águila y la abubilla; entre los peces, corresponden al 
mundo espiritual o científico: la foca, el oelurus, lucio, thimallus, mújol, delfín y la sepia, y entre 
los cuadrúpedos correspondiendo al mundo natural son: el león, el gato, el lobo, el macho cabrío, el 
mono, el ciervo y el topo. La sangre, la grasa, el hígado y la hiel de estos animales sirven para los 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

78

hechizos; su cerebro se combina con los perfumes de los planetas y está reconocido por la práctica 
de los antiguos, que poseían virtudes magnéticas correspondientes a las siete influencias planetarias.  

Los talismanes de los siete espíritus se hacen: sea sobre piedras preciosas, tales como carbunclo, 
cristal, diamante, esmeralda, ágata, zafiro y onix; sea sobre metales, como oro, plata, hierro, cobre, 
mercurio fijado, estaño y plomo. Los signos cabalísticos de los siete espíritus son: para el Sol, una 
serpiente con cabeza de león: para la Luna, un globo cortado por dos medias lunas: para Marte un 
dragón mordiendo las guardas de una espada; para Venus, un lingam; para Mercurio, el caduceo 
hermético y el cinocéfalo; para Júpiter, el pentagrama flameante, en las garras o en el pico de un 
águila; para Saturno un viejo cojuela o una serpiente enlazada con la piedra heliaca Se encuentran 
todos estos signos sobre piedras grabadas por los antiguos hombres, y particularmente, en 
talismanes de las épocas gnósticas, conocidas bajo el nombre de Abraxas. En la colección de 
talismanes de Paracelso, Júpiter está representado por un sacerdote en traje eclesiástico, y en el 
tarot, tiene la figura de un gran hierofante, en cuya cabeza ostenta la tiara de tres diademas y 
sustentado en la mano la cruz de tres pisos, que forman el triángulo mágico y representan a la vez, 
el cetro y la llave de tres mundos.  

Reuniendo todo cuanto hemos dicho acerca de la unidad, del temario y del cuaternario, se tendrá 
todo lo que nos restaría por decir del septenario, esta grande y completa unidad mágica, compuesta 
de cuatro y tres1. 

__________________ 
1. Véase para las plantas y colores del septenario, la docta obra de M. Ragon “Masonería Oculta” y el Diccionario de
Ciencias Ocultas publicado por la editorial La Irradiación.



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

79

8 g H 
LA REALIZACION 

Hod - Vivens 

Las causas se revelan por los efectos, y éstos son proporcionados a las causas. El verbo divino, la 
palabra única, el tetragrama, se ha afirmado por la creación cuaternaria. La fecundidad humana 
prueba la fecundidad divina; eljod del nombre divino es la virilidad eterna del primer principio. El 
hombre ha comprendido a Dios, agrandando hasta lo infinito la idea que se había formado de sí 
mismo.  

Comprendiendo a Dios como hombre infinito, el hombre se dijo a sí mismo: «Yo soy el Dios 
finito.»  

La Magia difiere del misticismo en que no juzga apriori, sino después de haber establecido a 
posteriori la base misma de sus juicios, es decir, después de haber comprendido la causa por los 
efectos y encontrado el secreto de los efectos desconocidos en la misma energía de la causa, por 
medio de la ley universal de la analogía; así en las ciencias ocultas todo es real y las teorías no se 
establecen más que sobre las bases de la experiencia. Son éstas las realidades que constituyen las 
proporciones del ideal, y el mago no admite como cierto en el dominio de las ideas más que lo que 
está demostrado por su realización.  

En otros términos; lo que es verdadero en la causa se realiza en el efecto. Lo que no se realiza como 
causa no puede llegar nunca a la categoría de efecto. La realización de la palabra es el verbo, 
propiamente dicho. Un pensamiento se realiza al convertirse en palabra; ésta se realiza por el gesto, 
por los signos y por las figuras de los signos; éste es el primer grado de la realización. Después se 
imprime en la luz astral por medio de los signos de la escritura o de la palabra; influencia a otros 
espíritus al reflejarse en ellos; se refracta atravesando la diáphana1

 
de los demás hombres y 

adquiere formas y proporciones nuevas, traduciéndose después en hechos que pueden modificar la 
sociedad y el mundo; éste es el último grado de la realización  

Los hombres que nacen en un mundo modificado por una idea llevan en sí la traza, la impresión de 
esta idea, yes así como el verbo se hace carne. La huella de la desobediencia de Adam, conservada 
en la luz astral no ha podido ser borrada mas que por otra huella, por otra impresión mas fuerte, por 
la obediencia del Salvador, siendo así como puede explicarse el pecado original y la redención en 
un sentido natural y mágico.  

La luz astral o el alma del mundo era el instrumento del todopoderoso Adam, convirtiéndose luego 
en instrumento de su suplicio, después de haberse corrompido y turbado por el pecado que mezclo 
un reflejo impuro a las imágenes primitivas que componían, para su imaginación todavía virgen, el 
libro de la ciencia universal.  

La luz astral figurada en los antiguos símbolos por la serpiente que se muerde la cola, representa 
escalonadamente la malicia y la prudencia, el tiempo y la eternidad, el tentador y el redentor.  

Es porque esa luz, siendo el vehiculo de la vida, puede servir de auxilio lo mismo al bien que al 
____________________ 
1. Parece referirse con este termino a lo que hoy llamaríamos en Psicología como el inconsciente colectivo. A veces
usa el termino “traslucido” aparentemente con la misma significación de Inconciente Colectivo y Arquetipos.



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

80

mal, y lo mismo puede tomarse como la forma ígnea de Satanás que como el cuerpo de fuego del 
Espíritu Santo. Es el alma universal de la batalla de los ángeles, y lo mismo alimenta las llamas del 
infierno que el rayo de San Miguel. Podría compararse con un caballo de una naturaleza análoga a 
laque se atribuye al camaleón, y que refleja siempre la armadura de su jinete.  

La luz astral es la realización o la forma de la luz intelectual, como ésta es la realización o la forma 
de la luz divina.  

Comprendiendo el gran iniciador del cristianismo que la luz astral estaba recargada de reflejos 
impuros de la maldad romana, quiso separar a sus discípulos de la esfera ambiente de los reflejos y 
llamar toda su atención hacia la luz interna, a fin de que por medio de una fe común, pudieran 
comunicarla por nuevos cordones magnéticos, que él denominó gracia, y vencer de ese modo las 
desbordadas corrientes del magnetismo universal, al que dio los nombres de diablo y de Satanás 
para manifestar la putrefacción.  

Oponer una corriente a otra corriente, es renovar el poder de la vida fluídica. Así, los reveladores no 
han hecho más que adivinar por la exactitud de sus cálculos la hora propicia para las reacciones 
morales.  

La ley de la realización produce lo que nosotros llamamos el respiro magnético, de que se 
impregnan los objetos y los lugares, lo cual les comunica una influencia conforme a nuestras 
voluntades dominantes, especialmente con las que están confirmadas y realizadas por hechos. En 
efecto, el agente universal, o la luz astral latente, busca siempre el equilibrio, llena el vacío y aspira 
la plenitud; hace al vicio contagioso, como muchas enfermedades físicas y sirve poderosamente al 
proselitismo de la virtud. Por esto es por lo que la convivencia con seres que nos son antipáticos se 
hace intolerable, y por lo que la reliquias, sean de santos, sea de grandes malvados, pueden ofrecer 
maravillosos efectos de conversión o de perversión súbita; también es por esto por lo que el amor 
sexual se produce generalmente por un soplo o por un contacto, y no solamente por el contacto con 
la misma persona, sino por medio de objetos que ella haya tocado o magnetizado sin saberlo.  

El alma aspira y respira exactamente igual que el cuerpo. Aspira lo que cree conviene a su dicha, y 
respira ideas que resultan sensaciones íntimas. Las almas enfermas tienen mal aliento y vician su 
atmósfera moral, es decir, mezclan a la luz astral que las penetra reflejos impuros y establecen 
corrientes deletéreas. Hay quien se asombra de verse asaltado en sociedad por pensamientos 
malvados que no se hubieran creído nunca posibles, ignorando, quizá, que se deben a alguna 
proximidad mórbida. Este secreto es de la mayor importancia porque conduce a la manifestación de 
las conciencias, uno de los poderes más incontestables y más terribles de la magia.  

El respiro magnético produce alrededor del alma una radiación de que es centro, y se rodea del 
reflejo de sus obras, que le hacen un cielo o un infierno. Ni hay en ello actos solitarios ni podría 
tampoco ver en ellos actos ocultos; todo cuanto realmente queremos, es decir, todo cuanto 
confirmamos por medio de actos permanece escrito en la luz astral, en donde se conservan los 
reflejos de esos actos. Estos reflejos influencian constantemente nuestros pensamientos por 
mediación de la disciplina, y así es como nos convertimos en hijos de nuestras propias obras.  

La luz astral, transformada en luz en el momento concepción es la primera envoltura del alma y al 
combinarse con los fluidos más sutiles, forman el cuerpo etéreo o el fantasma sideral de que habla 
Paracelso en su filosofía de intuición (Philosophia sagax.) Este cuerpo sideral, al desprenderse del 
resto del ser, a la muerte, atrae hacia sí y conserva durante largo tiempo, por la simpatía de los 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

81

homogéneos, los reflejos de la vida pasada; si una voluntad poderosamente simpática le atrae, en 
una corriente particular, se manifiesta naturalmente, porque no hay nada más natural que los 
prodigios. De este modo es como se producen las apariciones. Pero ya desarrollaremos este tema de 
un modo completo en el capítulo especial de la Nigromancia.  

Este cuerpo fluídico, sometido, como la masa de la luz astral, a dos movimientos contrarios, 
atractivo a la izquierda y repulsivo a la derecha, o recíprocamente en los dos sexos, produce en 
nosotros luchas de diferentes índoles, contribuye a las ansiedades de la conciencia; con frecuencia 
se ve influenciado por reflejos de otros espíritus, siendo así como se produce, sean las tentaciones, 
sean las gracias sutiles e inesperadas. Esta es, también la explicación del dogma tradicional de los 
dos ángeles que nos asisten y nos experimentan. Las dos fuerzas de la luz astral pueden figurarse 
por una balanza, en la que se pesan nuestras buenas intenciones para el triunfo de la justicia y de la 
emancipación de nuestra libertad.  

El cuerpo astral no es siempre del mismo sexo que el terrestre, es decir, que las proporciones de 
ambas fuerzas, variando de derecha a izquierda, parecen contradecir, desde luego, la organización 
visible. Esta es la causa que produce los errores aparentes de las pasiones humanas, y puede 
justificar, sin justificarlas en modo alguno ante la moral, las singularidades amorosas de Anacreonte 
o de Safo1.

Un magnetizador hábil debe apreciar todos estos matices, y por nuestra parte ofrecemos en nuestro 
Ritual los medios para reconocerlos.  

Existen dos clases de realización; la verdadera y la fantástica. La primera es el secreto exclusivo de 
los magos; la otra pertenece a los hechiceros ya los brujos.  

Las mitologías son realizaciones fantásticas del dogma religioso; las supersticiones son el sortilegio 
de la falsa piedad; pero las mismas mitologías y las supersticiones son más eficaces sobre la 
voluntad humana que una filosofía especulativa y exclusiva de toda práctica. Por esta razón San 
Pablo opone las conquistas de la locura de la cruz a la inercia de la sabiduría humana. La religión 
realiza la filosofía adaptándola a las debilidades del vulgo; tal es para los cabalísticas la razón 
secreta y la explicación oculta de los dogmas de la encarnación y de la redención.  

Los pensamientos que no se traducen en palabras, son pensamientos perdidos para la humanidad; 
las palabras que no se confirman por medio de actos son palabras ociosas, y de la palabra ociosa a 
la mentira no hay más que un paso.  

El pensamiento formulado por palabras y confirmado por hechos es lo que constituye la buena o la 
mala obra. Así, pues, sea en vicio, sea en virtud, no hay palabra de que uno no sea responsable; no 
hay, sobre todo, actos diferentes. Las maldiciones y las bendiciones surten siempre su efecto, y todo 
acto, sea el que fuere, cuando está inspirado por el amor o por el odio, produce efectos análogos a 
su motivo, a su alcance y a su dirección. El emperador aquel cuyas imágenes habían mutilado, y 
que, al llevarse la mano al rostro, decía: «Yo no me siento herido», hacia una falsa apreciación y 
disminuía de ese modo el mérito de su clemencia. ¿Qué hombre de honor vera con sangre fría que 
se insultara a su retrato? Y si realmente semejantes insultos, dirigidos a nuestra persona, cayeran 
sobre nosotros por una influencia fatal, si el arte de la hechicería fuera positivo, como no le es 
______________________ 
1. Poetisa celebre, llamada la duodécima musa, natural de Lesboa, amante de Faen por cuyos desprecios perecio en el
asalto de Leucade (N. del T.)



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

82

permitido a un adepto dudarlo, ¿cuán imprudentes y aun temerarias no se considerarían las palabras 
de ese buen emperador?  

Hay personas a quienes no se las ofende impunemente y si la injuria que se le ha hecho es mortal, 
desde luego comienzan a morir. No se habla en vano y hasta la mirada cambia la dirección de 
nuestra vida. El basilisco que mata al mirar, no es una fábula, es una alegoría mágica.  

En general, es malo para la salud tener enemigos, y no debe desdeñarse impunemente la 
reprobación de nadie. Antes de oponerse o a una fuerza o a una corriente, es necesario asegurarse 
bien si se posee la fuerza o si se ve uno arrastrado por la corriente contraria, de otro modo se verá 
uno aplastado o fulminado, y muchas muertes repentinas no obedecen a otras causas.  

Las muertes terribles de Nadab y Abiu, de Osa, deAnanías y de Salira, fueron causadas por 
corrientes eléctricas de las creencias a que ellos ultrajaban; los tormentos de las Ursulinas de 
Loudun, de las religiosas de Louviers y de los convulsionarios de Jansenismo, obedecían al mismo 
principio y se explican por las mismas leyes naturales ocultas.  

Si Urbano Grandier no hubiera sido ejecutado, habrían ocurrido de todas estas cosas una: o que las 
religiosas poseídas hubieran muerto presas de horribles convulsiones, o que los fenómenos de 
frenesí diabólico hubieran ganado, al multiplicarse, tantas voluntades y tanta fuerza que Grandier, a 
pesar de su ciencia y de su razón, se habría alucinado a sí mismo, hasta el punto de calumniarse 
como había hecho el desdichado Gaufridy o que hubiera muerto repentinamente con todas las 
espantosas circunstancias de un envenenamiento o de una venganza divina.  

El desgraciado poeta Gilbert fue, en el siglo XVIII, víctima de su audacia al desafiarla corriente de 
opinión, y aun de fanatismo filosófico, de su época. Culpable de lesa filosofía, murió loco furioso, 
víctima de los terrores más espantosos, como si el mismo Dios le hubiera castigado por haber 
sostenido su causa fuera de sazón. Mas, en efecto, murió sentenciado por una ley que no podía 
conocer; se había opuesto a una corriente eléctrica y caía fulminado por sus rayos.  

Si Marat no hubiera sido asesinado por Carlota Corday, habría muerto indefectiblemente víctima de 
una reacción de la opinión pública. Lo que le hacía leproso era la execración de las gentes honradas 
y a las que debía sucumbir.  

La reprobación suscitada por San Bartolomé fue la única causa de la enfermedad, de la horrible 
enfermedad y muerte de Carlos IX y Enrique IV; sino hubiera estado sostenido por una inmensidad 
popularidad que debía al poder de proyección o a la fuerza simpática de su existencia astral, 
Enrique IV —repetimos— no hubiera sobrevivido a su conversión y habría perecido bajo el 
desprecio de los protestantes, combinado con la desconfianza y el odio de los católicos.  

La impopularidad puede ser una prueba de integridad y de valor, pero no es jamás una demostración 
de prudencia o de política; las heridas hechas a la opinión son mortales en los hombres de estado. 
Aún puede recordarse el fin prematuro y violento de muchos hombres ilustres que no conviene 
nombrar aquí.  

Las heridas que se infieren a la opinión pública pueden ser grandes injusticias; pero no por eso 
dejan de ser motivadas por el fracaso y son con frecuencia decretos de muerte.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

83

Como revancha, las injusticias infligidas a un solo hombre pueden y deben, sino se reparan, causar 
la pérdida de todo un pueblo o de toda una sociedad; es lo que se llama el grito de sangre, porque en 
el fondo de toda injusticia existe el germen de un homicidio.  

Es a causa de esas terribles leyes de solidaridad por lo que el cristianismo recomienda tanto el 
perdón de las injurias y la reconciliación. Aquel que muere sin perdonar se arroja a la eternidad 
armado de un puñal y se entrega a los horrores de un asesinato eterno.  

Es una tradición y una creencia invencible entre el pueblo, la de la eficacia de las bendiciones o de 
las maldiciones paternales o maternales. En efecto, cuando mayores son los lazos que unen a dos 
personas, más terrible es el odio que se tengan entre sí en sus efectos. El tizón de Altheo quemando 
la sangre de Meleagro, es una mitología, el símbolo de este poder terrib1e. Que los padres se 
percaten de estos dioses para que no enciendan el infierno con su propia sangre. No es nunca un 
crimen el perdonar y es siempre un peligro y una mala acción la de maldecir.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

84

9 h I 
LA INICIACION 

Jesoel - Bonum 

El iniciado es aquel que posee la lámpara de Trismegisto, el manto de Apolonio y el bastón de los 
patriarcas.  

La lámpara de Trismegisto es la razón ilusionada por la ciencia, el manto de Apolonio es la 
posesión completa de sí mismo, que aísla al sabio de las comentes instintivas y el bastón de los 
patriarcas, es el socorro de las fuerzas ocultas y perpetuas de la naturaleza.  

La lámpara de Trismegisto ilumina el presente, el pasado y el porvenir, muestra al desnudo la 
conciencia de los hombres, e ilumina los repliegues del corazón de las mujeres. La lámpara brilla 
con triple llama, el manto se pliega tres veces y el bastón se divide en tres partes.  

El número nueve es, por tanto, el de los reflejos divinos; manifiesta la idea divina en toda su 
potencia abstracta; pero manifiesta también el lujo en la creencia y por consecuencia la superstición 
y la idolatría.  

Por esta causa Hermes le ha hecho el número de la iniciación porque el iniciado reina sobre la 
superstición, y por la superstición puede marchar sólo en las tinieblas, apoyado en su bastón, 
envuelto en su manto e iluminado por su lámpara.  

La razón ha sido otorgada a todos los hombres, pero no todos saben hacer uso de ella; es una 
ciencia que es necesario aprender. La libertad ha sido ofrecida a todos, pero no todos pueden ser 
libres; es un derecho que es preciso conquistar. La fuerza es para todos, pero no todos saben 
apoyarse en la fuerza; es un poder del que es necesario apoderarse.  

No llegamos a nada que nos cueste más de un esfuerzo. El destino del hombre es el de enriquecerse 
con lo que gane y que de seguida tenga como Dios, la gloria y el placer de la dádiva.  

La ciencia mágica se llamaba en otro tiempo el arte sacerdotal y el arte real1, porque la iniciación 
daba al sabio el imperio sobre las almas y la aptitud para gobernar las voluntades.  

La adivinación es también uno de los privilegios del iniciado, pues la adivinación no es otra cosa 
que el conocimiento de los efectos contenidos en las causas y la ciencia aplicada a los hechos del 
dogma universal de la analogía.  

Las acciones humanas no se escriben solamente en la luz astral; dejan también sus huellas sobre el 
rostro, modifican el porte y el continente y cambian el acento de la voz.  

Cada hombre lleva consigo la historia de su vida, legible para el iniciado. Porque el porvenires 
siempre la consecuencia del pasado y las circunstancias inesperadas no cambian casi nada de los 
resultados racionalmente esperados.  

Puede, pues, predecirse a cada hombre su destino. Se puede juzgar de toda una existencia por un 
___________________ 
1. Cabe destacar que el término Hindú Raja Yoga significa precisamente Arte Real.



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

85

solo movimiento; un solo defecto presagia toda una serie de desgracias. César fue asesinado porque 
le avergonzaba de ser calvo; Napoleón murió en Santa Elena porque le gustaban de las poesías de 
Ossián; Luís Felipe debía abandonar el trono, como lo abandonó, porque tenían un paraguas. Estas 
no son más que paradojas para el vulgo, que no saben las relaciones ocultas de las cosas; pero son 
motivos para el iniciado, que todo lo comprende y de nada se asombra.  

La iniciación preserva de las falsas luces del misticismo; da a la razón humana su valor relativo y su 
infalibilidad proporcional, uniéndola a la razón suprema por medio de la cadena de las analogías.  

El iniciado no tiene, pues, ni esperanzas dudosas, ni temores absurdos porque no poseen creencias 
irrazonables; sabe lo que puede y nada le cuesta osar. Así, para él, osar es poder.  

He aquí, pues, una nueva interpretación de los atributos del iniciado; su lámpara representa el saber; 
el manto en que se envuelve representa su discreción y su bastón es el emblema de su fuerza y de su 
audacia. Sabe, osa y se calla.  

Sabe los secretos del porvenir, osa en el presente y se calla acerca del pasado.  

Sabe las debilidades del corazón humano, y osa servirse de ellas para realizar su obra y se calla 
sobre sus proyectos.  

Sabe la razón de todos los simbolismos y de todos los cultos, osa practicarlos o abstenerse sin 
hipocresía y sin impiedad y se calla sobre el dogma único de la alta iniciación.  

Sabe la existencia y conoce la naturaleza del gran agente mágico, osa realizar los actos y pronunciar 
las palabras que le someterán la voluntad humana y se calla sobre los misterios del gran arcano.  

Así podéis verle con frecuencia triste, pero nunca abatido ni desesperado; con frecuencia pobre, 
pero nunca envilecido ni miserable; con frecuencia perseguido, pero nunca rechazado ni vencido. 
Se acuerda de la viudez y del asesinato de Orfeo1, del exilio y de la muerte solitaria de Moisés, del 
martirio de los profetas, de las tortugas de Apolonio, de la cruz del Salvador; sabe en qué abandono 
murió Agrippa, cuya memoria todavía es calumniada; sabe a qué fatigas sucumbió el gran Paracelso 
y todo cuanto debió sufrir Ramon Lluli para llegar, finalmente, a su sangrienta muerte. Se acuerda 
de Sweden-borg haciéndose el loco, o aun perdiendo verdaderamente la razón, a fin de hacerse 
perdonar su ciencia; de San Martin, que se ocultó toda la vida; de Cagliostro, que murió 
abandonado en los calabozos de la inquisición; de Cazotte, que subió al cadalso. Sucesor de tantas 
víctimas, no por eso osa menos, pero comprende, cada vez más, la necesidad de callar.  

Imitemos su ejemplo, aprendamos con perseverancia; cuando sepamos, osemos y callémonos.  

___________________________ 
1. Hijo de Eagro, esposo de Euridice, gran musico y poeta (N. del T.)



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

86

10 i K 
LA CABALA 

Malchut - Principium - Phallus 

Todas las religiones han conservado el recuerdo de un libro primitivo escrito en figuras por los 
sabios de los primeros siglos del mundo, y cuyos símbolos, simplificados y vulgarizados más tarde, 
han suministrado a la Escritura sus letras, al Verbo sus caracteres, a la Filosofía oculta sus signos 
misteriosos y sus pantáculos. 

Este libro, atribuido a Enoc, el séptimo maestro del mundo, después de Adám, por los hebreos: a 
Hermes Trismegisto, por los egipcios; a Cadmo1 el misterioso fundador de la Villa Santa, por los 
griegos; era el resumen simbólico de la tradición primitiva, llamada después Kábala o Cábala, de 
una palabra hebrea, que es la equivalente a tradición. 

Esta tradición reposa por completo en el dogma único de la magia; lo visible es para nosotros la 
medida proporcional de lo invisible. Así, pues, los antiguos, habiendo observado que el equilibrio 
es, en física, la ley universal y que resulta de la oposición aparente dedos fuerzas, dedujeron del 
equilibrio físico, el equilibrio metafísico, y declararon que en Dios, es decir, en la primera causa 
viviente y activa se debían reconocer dos propiedades necesarias e inherentes launa a la otra; la 
estabilidad y el movimiento, la necesidad y la libertad, el orden racional y la autonomía volitiva, la 
justicia y el amor, y, por consecuencia también, la severidad y la misericordia, y son estos dos 
atributos los que los cabalistas hebreos personifican de algún modo bajo los nombres de Geburah y 
de Chesed. 

Por encima de Geburah y de Chesed reside la corona suprema, el poder equilibrador, principio del 
mundo o del reino equilibrado, que encontramos designado bajo el nombre de Malchut, en el 
versículo oculto y cabalístico de Pater, de que ya hemos hablado. 

Pero Geburah y Chesed, mantenidos en equilibrio, en lo alto por la corona yen lo bajo por el 
reinado, son dos principios que pueden considerarse, sea en su abstracción, sea en su realización. 

Abstractos o idealizados, toman los nombres superiores de Chomach, la sabiduría y de Binah la 
inteligencia. 

Realizados, se llaman la estabilidad y el progreso, es decir, la eternidad y la victoria, Hod, y Netsah. 

Tal es, según la cábala, el fundamento de todas las religiones y de todas las ciencias, la idea 
primitiva e inmudable de las cosas; un triple triángulo y un círculo, la idea del ternario, explicada 
por la balanza y multiplicada por sí misma en el dominio de lo ideal, después la realización de esta 
idea en las formas. Ahora bien, los antiguos ligaron las primeras nociones de esta sencilla y 
grandiosa teología, a la idea misma de los números, y calificaron así todas las cifras de la primera 
década: 

1. Keter. —La corona, el poder equilibrador.
2. Chocmah. —La sabiduría, equilibrada en su orden inmutable por la iniciativa de la inteligencia.
3. Binah. —La inteligencia activa, equilibrada por la sabiduría.

_________________ 
1. Cadmo, hijo de Agenor, fundador y rey de Tebas esposo de Harmonía, dio muerte al dragón de Tebas y fue inmortal
(N. del T).



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

87

4. Chesed. —La misericordia, segunda concepción de la sabiduría, siempre bienhechora, porque es
fuerte.
5. Geburah. —El rigor necesitado por la misma sabiduría y por la bondad. Sufrir el mal es impedir
el bien.
6. Thipereth. —La belleza, concepción luminosa del equilibrio en las formas, el intermediario entre
la corona y el reino, el principio mediador entre el creador y la creación. (¡Qué sublime idea
encontramos aquí de la poesía y de su soberano sacerdocio!)
7. Netsah. —La victoria, es decir, el triunfo eterno de la inteligencia y de la justicia.
8. Hod. —La eternidad de las victorias del espíritu sobre la materia, de lo activo sobre lo pasivo, de
la vida sobre la muerte.
9. Jesod. —El fundamento, es decir, la base de toda creencia y de toda verdad, que es lo que
nosotros llamamos en filosofía lo absoluto.
10. Malchut o Malkout. —El reino es el universo, es toda la creación, la obra y el espejo de Dios, la
prueba de la razón suprema, la consecuencia formal que nos fuerza a ascender alas premisas
virtuales, al enigma cuya palabra es Dios, es decir, razón suprema y absoluta.

Estas diez primeras nociones unidas a los diez primeros caracteres del alfabeto primitivo, 
significando a la vez principios y nombres, son lo que los maestros de la cábala llaman las diez 
sefirotas.  

El tetragrámaton sagrado, trazado de esta manera: 

Fig. 6 Tetragrama del Zohar 

indica el número, el manantial y la relación de los nombres divinos. Es el nombre de Iotchavah, 
escrito con esos veinticuatros signos coronados de un triple florón de luz, a los que hay que referir 
los veinticuatro tronos del cielo y los veinticuatro ancianos coronados del Apocalipsis. En cábala, el 
principio oculto, se llama el anciano, y este principio multiplicado y como reflejado en las causas 
segundas crea sus imágenes, es decir, tantos ancianos como hay de concepciones diversas de su 
única esencia. Estas imágenes, menos perfectas al alejarse de su manantial, lanzan a las tinieblas un 
último reflejo, o un postrer resplandor que representa a un anciano horrible y desfigurado; es lo que 
se llama vulgarmente el diablo. Así, un iniciado ha osado decir: «El diablo es Dios comprendido 
por los malvados.» Y otro, en términos más extraños, pero no menos enérgicos; ha agregado: «El 
diablo está formado de jirones de Dios.» Nosotros podríamos resumir y explicar estas aserciones tan 
nuevas, haciendo advertir que en el propio simbolismo, el demonio es un ángel caído por haber 
querido usurpar la divinidad. Esto pertenece al lenguaje alegórico de los profetas y de los autores de 
leyendas. Filosóficamente hablando, el diablo es una idea humana de la divinidad sobrepasada y 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

88

desposeída del cielo por el progreso de la ciencia y de la razón. Moloch, Adramelek, Baal, han sido 
entre los orientales primitivos, las personificaciones del Dios único, deshonradas por los bárbaros 
atributos. El dios de los jansenistas creando para el infierno a la mayoría de los humanos, y 
complaciéndose en las torturas eternas de aquellos a quienes no ha querido salvar, es una 
concepción todavía mas brutal que la de Moloch así, el dios de los jansenistas, es ya para los 
cristianos prudentes e instruidos, un verdadero Satanás caído del cielo.  

Los cabalistas, multiplicando los nombres divinos, los han ligado todos, o a la unidad del 
tetragrámaton, ola figura del ternario, o a la escala sefírica de la década, trazando así la escala de los 
nombres y de los números divinos:  

i 
di 
icy 
dedi 

mild` 
zp`au 

 `zix`x` 
zrcdpl` 
caiomidl` 

zp`aumidl` 

Triángulo que puede traducirse así en letras romanas. 

El conjunto de todos estos nombres divinos formados del único tetragrámaton, pero fuera del propio 
teiragrámaton, es una de las bases del Ritual hebreo y compone la fuerza oculta que los rabinos 
cabalistas invocan con el nombre de Semhamphoras.  

Vamos a hablar aquí de los Tarots, desde el punto de vista cabalístico. Ya hemos indicado el origen 
oculto de su nombre. Este libro jeroglífico se compone de un alfabeto cabalístico y de una rueda o 
círculo de cuadro décadas, especificadas por cuatro figuras progresivas representando a la 
humanidad: hombre, mujer, joven y anciano; amo, ama, combatiente y escudero. Las veintidós 
figuras del alfabeto representan primeramente los trece dogmas, y después, las nueve creencias 
autorizadas de la religión hebraica, religión fuerte y fundada sobre la más elevada razón.  

He aquí la clave religiosa y cabalística del Tarot, manifestada en versos técnicos a la manera de los 
antiguos legisladores:  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

89

1 ` Todo anuncia una causa activa, inteligente.  
2 a El número sirve de prueba a la unidad viviente.
3 b Nada puede limitar a lo que contiene el todo. 
4 c Único, antes de todo principio, está presente en todas partes.
5 d Como es el único dueño, es el único adorable.
6 e Revela a los corazones puros su dogma verdadero.
7 f  Pero es preciso un jefe único a las obras de la fe.
8 g Por esta razón no tenemos más que un altar y una ley.
9 h Y nunca el eterno cambiará la base.
10 i  De los cielos y de nuestros días rige cada fase. 
11 j  Rico en misericordia y poderoso para castigar. 
12 l  Promete a su pueblo un rey en el porvenir. 
13 m  La tumba es el paso a una nueva tierra, ¡a muerte termina, la vida es inmortal. Solo la muerte 
acaba, la vida es eterna. 

Tales  son  los dogmas puros, inmutables y sagrados. Completamos, ahora, los números 
reverenciados: 
14 o  El buen ángel es aquel que calma y atempera.
15 n  El malo es el espíritu del orgullo y de la cólera. 
16 v Dios manda en el rayo y gobierna el fuego.
17 s  Vesper1 y sus resplandores obedecen a Dios. 
18 u Coloca sobre nuestras torres de centinela a la luna. 
19 w Su sol es el manantial en donde todo se renueva. 
20 x  Su aliento hace germinar el polvo de las tumbas. 
0 o 21 y A donde los mortales sin freno descienden en rebaños. 
21 o 22 z  Su corona ha cubierto el propiciatorio, y sobre los querubines hace resplandecer su 
gloria. 

Con la ayuda de esta explicación, puramente dogmática, se pueden comprender las figuras del 
alfabeto cabalístico del Tarot. Así, la figura número 1, llamada el Batelero(o el Mago), representa el 
principio activo en la unidad de la autotelia divina y humana; la núm. 2, llamado vulgarmente la 
Papisa, representa la unidad dogmática fundada en los números; es la Cábala ola Gnosis 
personificada; la núm. 3, representa la Espiritualidad divina bajo el emblema de una mujer alada, 
que sostiene en una mano el águila apocalíptica y en la otra el mundo suspendido por el extremo de 
su cetro. Las demás figuras están tan claras y son tan explicables como las primeras.  

Pasemos ahora a los cuatro signos, es decir, a los Bastos, Copas, Espadas y a los Círculos o 
Pantaculos, llamados vulgarmente Oros. Estas figuras son los jeroglíficos del tetragrámaton; así el 
Basto, es el Phalus de los egipcios o el Jod de los hebreos; la Copa es el Cteis o la He, primitiva; la 
Espada es la conjunción dedos o el Lingan, figurado en el hebreo anterior ala cautividad por la Vau; 
y el Circulo o Pantáculo, imagen del mundo, es la He final del nombre divino.  

Ahora, tomemos un Tarot y reunamos cuatro a cuatro todas las páginas que forma la Rueda o Rota 
de Guillermo Postel; coloquemos juntos los cuatro ases, los cuatro doses, etc., y tendremos diez 
____________ 
1. Lucero vespertino



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

90

paquetes de cartas que dan la explicación jeroglífica del triángulo de los nombres divinos en la 
escala del denario que hemos publicado más atrás. Se podrá, pues, leerlas así refiriendo cada 
número a la Sefirot correspondiente:  

dedi 

Cuatro signos del nombre que contiene todos los nombres 

1.- KETER 
Los cuatro ases: 

La corona de Dios lleva cuatro florones. 

2.- CHOCMAH 
Los cuatro doses 

La sabiduría se esparce y forma cuatro ríos. 

3.- BINAH 
Los cuatro treses 

De su inteligencia da cuatro pruebas. 

4.- CHESED 
Los cuatro cuatros 

De la misericordia resultan cuatro beneficios. 

5.- GERURAH 
Los cuatro cincos 

Su rigor castiga cuatro veces otros tantos crímenes enormes. 

6.- TIPHERET 
Los cuatro seises 

Por cuatro rayos puros se revela su belleza 

7.- NETSATH 
Los cuatro sietes 

Celebremos cuatro veces su eterna victoria. 

8.- HOD 
Los cuatro ochos 

Cuatro veces triunfa en su eternidad. 

9.- JESOD 
Los cuatro nueves 

Sobre cuatro fundamentos está basado su trono. 

10.- MALCHUT 
Los cuatro dieces 

Su único reinado es cuatro veces el mismo.  
Y conforme a los florones de la divina diadema. 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

91

Se ve por este arreglo tan sencillo cabalístico de cada lámina. Así, por ejemplo, el cinco de bastos 
significa rigurosamente Geburah de Jod, es decir, justicia del creador o cólera del hombre; el siete 
de copas significa victoria de la misericordia o triunfo de la mujer; el ocho de espadas significa 
conflicto o equilibrio eterno; y así sucesivamente.  

También puede comprenderse cómo se valían los antiguos para hacer hablar a este oráculo. Tiradas 
las láminas al azar, ofrecen siempre un sentido cabalístico nuevo, pero rigurosamente verídico en su 
combinación, que sólo era fortuita; y con la fe de los antiguos no confiaba nada al azar, leían las 
respuestas de la Providencia en los oráculos del Tarot, que se llamaba entre los hebreos Theraph o 
Theraphims, como lo presento el primer sabio cabalista Gaffaret, uno de los magos titulares del 
cardenal Richelieu.  

Cuanto a las figuras, he aquí un último distico para explicarlas:  

REY, REINA, CABALLERO, SOTA 

Esposo, hombre joven, niño, toda la humanidad 
Por estos cuatro escalones se remonta a la unidad 

Ya publicaremos al final del Ritual otros detalles y documentos completos sobre el maravilloso 
libro del Tarot, y demostraremos que es el primitivo, la clave de todas las potencias y de todos los 
dogmas, y, en una palabra, el libro inspirador de libros, inspirados, cosa que no presintieron ni 
Court de Gebelin en su ciencia, ni Alliette o Etteilla en sus singulares intuiciones.  

Las diez sefirots y los veintidós tarots, forman lo que los cabalistas llaman las treinta y dos vías de 
la ciencia absoluta. Cuanto a las ciencias particulares, las dividen en cincuenta capítulos a los que 
llaman las cincuenta puertas (sabido es, que puerta significa gobierno o autoridad entre los 
orientales).  

Los Rabinos dividen también la Cábala en Bereschit, o Génesis universal y en Mercavah, o carro de 
Ezéquiel. De las dos maneras de interpretar los alfabetos cabalísticos forman dos ciencias 
denominadas: la Gemarría y la Temurah, y componen el arte notorio, que no es 01ra cosa en el 
fondo quela ciencia completa de los signos del Tarot y su aplicación compleja y variada en la 
adivinación de todos los secretos, sea de la filosofía, sea de la Naturaleza o sea también el porvenir.  

Volveremos a hablar de esto en el capítulo XX de esta obra.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

92

11 j L 
LA CADENA MAGICA 

Manus - La fuerza 

El gran agente mágico que hemos llamado luz astral, que otros llaman el alma de la tierra, los 
antiguos alquimistas denominaban Azoe y Magnesio, esa fuerza oculta, única e incontestable la 
llave de todos los imperios, el secreto de todos los poderes, es el dragón volador de Medea, la 
serpiente del misterio Edénico; es el espejo universal de las visiones, el nudo de las simpatías, el 
manantial de amores, de la profecía y de la gloria. Saber apoderarse de ese agente, es ser depositario 
del mismo poder de Dios; toda la magia real, efectiva, todo el verdadero poder oculto, está en esto, 
y todos los libros de la verdadera ciencia no tienen otro fin que el de demostrarlo.  

Para apoderarse del gran agente mágico son necesarias dos operaciones: concentrar y proyectar, o 
en otros términos, fijar y mover.  

El autor de todas las cosas ha dado como base y como garantía al movimiento la fijeza: el mago 
debe operar en la misma forma.  

El entusiasmo es contagioso, se dice. ¿Por qué? Porque el entusiasmo no se produce sin creencias 
arraigadas. La fe, produce la fe; creer es tener una razón de querer; querer con razón, es querer con 
fuerza, yo no diré que infinita, pero si indefinida.  

Lo que se opera en el mundo moral e intelectual se verifica con mayor motivo en el físico; cuando 
Arquímides solicitaba un punto de apoyo para levantar el mundo, buscaba simplemente el gran 
arcano mágico.  

Sobre uno de los brazos del andrógino de Heinrich Khunrath se lee esta palabra: COAGULA y 
sobre el otro: SOLVE.  

Reunir y repartir son los dos verbos de la Naturaleza; pero ¿cómo reunir, acumular, y cómo repartir 
la luz astral o el alma del mundo? Se reúne o acumula por el aislamiento y se reparte por medio de 
la cadena mágica.  

El aislamiento consiste para el pensamiento, en una independencia absoluta; para el corazón, en una 
libertad completa; para los sentidos, en una continencia perfecta:  

Todo individuo que tiene prejuicios y temores; todo hombre apasionado y esclavo de sus pasiones, 
es incapaz de acumular o de coagular, según la expresión de Khunrath, la luz astral o el alma de la 
tierra.  

Todos los verdaderos adeptos han sido independientes hasta el suplicio; sobrios y castos hasta la 
muerte, y la razón de esta anomalía es que, para disponer de una fuerza, no hay que ser presa de esa 
misma fuerza en forma, que sea ella la que dispone de vosotros.  

Pero entonces, exclamarán los hombres que busquen en la magia un medio de contestar 
maravillosamente los anhelos de la naturaleza, ¿de qué sirve un poder del que no puede uno usar 
para su satisfacción? ¡Pobres de las gentes que lo solicitan! Si yo os lo dijera, ¿cómo lo 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

93

comprenderíais? ¿No son nada las perlas porque no tengan valor alguno para las huestes de 
Epicuro? ¿No encontraba Curtius más hermoso mandar a los que tenían mucho con que poseerlo él?  

¿No es preciso ser algo más que un hombre ordinario cuando se tiene la pretensión de ser casi un 
Dios? Por lo demás, yo lamento el afligiros o desanimaros, pero yo no invento aquí las elevadas 
ciencias; las enseño y hago constar las rigurosas necesidades al sentar sus primeras y más 
inexorables condiciones.  

Pitágoras era un hombre libre, sobrio y casto; Apolonio de Tiana, Julio César, fueron hombres de 
una asombrosa austeridad; Paracelso hacía dudar de su sexo, tan extraño era alas debilidades 
amorosas; Raymundo Lulio llevaba los rigores de la vida hasta el más exaltado ascetismo; Jerónimo 
Cardan exagera la práctica del ayuno hasta el punto de morir de hambre si ha de creerse a la 
tradición; Agrippa1, pobre y recorriendo el mundo de pueblo en pueblo, murió casi la miseria, antes 
de sufrir los caprichos de una princesa que insultaba a la libertad de la ciencia. ¿Cuál ha sido, pues, 
la dicha de estos hombres? La inteligencia de los grandes secretos y la conciencia del poder. Era lo 
suficiente para esas grandes almas. ¿Es preciso ser como ellos para saber lo que han sabido? No, 
ciertamente, y este libro que escribo es quizá la prueba; mas, para hacer lo que ellos hicieran, es 
absolutamente necesario tomar los medios que ellos tomaron.  

Pero, realmente, ¿qué es lo que han hecho? Han asombrado y subyugado al mundo, han reinado 
más efectivamente que los reyes. La magia es un instrumento de bondad divina o de diabólico 
orgullo, pero es la muerte de las alegrías de la tierra y de los placeres de la vida mortal.  
—Entonces, ¿para qué estudiar? —dirán los vividores.  
—Pues, sencillamente, para conocerla, y después también para aprender a deshacerse de la 
incredulidad estúpida o de la credulidad pueril. Hombres de placer (y como mitad de esos hombres, 
cuento también a las mujeres), ¿no es un placer muy grande el de la curiosidad satisfecha? Leed, 
pues, sin temor, que no llegaréis a ser magos, a pesar vuestro.  

Además, estas disposiciones de renunciación absoluta no son necesarias más que para establecer las 
corrientes universales y cambiar la paz del mundo; hay operaciones mágicas relativas y limitadas a 
un determinado círculo de acción, para las que no son necesarias tan heroicas virtudes. Puede 
obrarse sobre las pasiones por medio de las pasiones, determinarlas simpatías o las antipatías, hacer 
enfermar o curar, sin poseer el todopoderío del mago; es preciso únicamente prevenirse del riesgo 
que puede correrse en una reacción proporcionada a la acción y de la que fácilmente podría 
convertirse en víctima. Todo esto se explicará en el Ritual.  

Formar la cadena mágica es establecer una corriente magnética, que será más y más fuerte en razón 
a la extensión de la misma. Veremos en el Ritual cómo estas corrientes pueden producirse y cuáles 
son las diversas maneras de formar la cadena. La cubeta de Mesmer era una cadena mágica bastante 
imperfecta; muchos grandes círculos de iluminados, en diferentes países del norte, han sido cadenas 
más poderosas. La misma sociedad de ciertos sacerdotes católicos, célebres por su poder oculto y su 
impopularidad, estaba establecida sobre el plan, y siguiendo las condiciones de las cadenas mágicas 
más poderosas, siendo éste el secreto de su fuerza, que ellos atribuyen exclusivamente a la gracia o 
a la voluntad de Dios, solución vulgar y fácil de todos los problemas de fuerza en influencia o en 
arrastramiento. Ya podrá apreciarse en nuestro Ritual la serie de ceremonias y de evocaciones, 
verdaderamente mágicas, que componen la gran obra de la vocación, bajo el nombre de ejercicios 
de San Ignacio.  
________________________ 
1. Enrique Cornelio Agripa (1486-1535), apodado el “Archihechicero”, fue discípulo de Tritheno. Por su intrepidez,
escandalizo a su siglo, pero nunca alcanzo el Conocimiento Total, y murió de hambre, en el fondo de una prisión.



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

94

Todo entusiasmo propagado en una sociedad por consecuencias de comunicaciones y de prácticas 
convenidas, produce una corriente magnética y se conserva o se aumenta por la corriente. La acción 
de la corriente es arrastrar y exaltar a las personas impresionables y débiles, a las organizaciones 
nerviosas, a los temperamentos dispuestos al histerismo, o a las alucinaciones. Estas personas se 
hacen pronto poderosos vehículos de la fuerza mágica y proyectan con fuerza la luz astral en la 
misma dirección de la corriente; oponerse entonces alas manifestaciones de la fuerza, sería, de 
algún modo, combatir la fatalidad. Cuando el joven fariseo Saul o Schol vino a arrojarse, con todo 
el fanatismo y la testarudez de un sectario contra el cristianismo invasor, se colocaba a sí mismo, y 
a despecho suyo, a merced del poder que creía combatir; así fue fulminado por un relámpago 
magnético, realizado más instantáneamente por el efecto combinado de una congestión cerebral y 
de una insolación.  

La conversación del joven israelita Alfonso de Ratisbonna, es un hecho contemporáneo de idéntica 
naturaleza. Nosotros conocemos una secta de entusiastas a quienes se les oye reír a distancia y de 
cuya risa se contagia uno sin poder remediarlo ni aun combatirla. Diré más; diré que los círculos 
mágicos y las corrientes magnéticas, se establecen por sí mismas, e influencian siguiendo las leyes 
fatales, a aquellos que se someten a su acción. 

Cada uno de nosotros está atraído hacia un círculo de relaciones, que en su mundo y del que sufre la 
influencia. Jean-Jacques Rousseau, ese legislador de la revolución francesa, ese hombre en quien la 
nación más espiritual del mundo acepta como la encamación de la razón humana, fue arrastrado a la 
más triste acción de su vida, al abandono de sus hijos, por la influencia magnética de un círculo de 
libertinos y por una corriente mágica de mesa de hotel.  

Lo refiere sencilla e ingenuamente en sus Confesiones, y es un hecho en que nadie ha reparado. Son 
los grandes círculos los que forman los grandes hombres y recíprocamente. No hay en ellos genios 
incomprendidos; hay sí, hombres excéntricos y la palabra parece haber sido inventada por un 
adepto. El hombre excéntrico en genio, es aquel que trata de formarse un circulo luchando contra la 
fuerza de atracción central de las cadenas y de las corrientes establecidas.  

Su destino es ser vencido en lucha o triunfar. ¿Cuál es la doble condición del éxito es semejante 
caso? Un punto central de fijeza y una acción circular perseverante de iniciativa. El hombre de 
genio es aquel que ha descubierto una ley real y que, por consecuencia, posee una fuerza invencible 
de acción y de dirección. Puede morir en la obra; pero lo que ha querido se cumple a pesar de su 
muerte; porque la muerte es una verdadera asunción para el genio. Cuando yo me eleve de la tierra -
decía el más grande de los iniciadores— yo lo arrastraré todo tras de mí.  

La ley de las corrientes magnéticas es la del movimiento mismo de la luz astral. Este movimiento es 
siempre doble y se multiplica en sentido contrario. Una grande acción prepara siempre una reacción 
igual y el secreto de los grandes éxitos está todo él en la presciencia de las reacciones. Así es como 
Chateaubriand, inspirado por el disgusto de las saturnales revolucionarias, presintió y preparó el 
inmenso éxito de su Genio del Cristianismo.  

Oponerse a una corriente que comienza su círculo, es querer ser quebrantado, como lo fue el grande 
e infortunado Emperador Juliano; oponerse a la corriente que ha recorrido todo el círculo de su 
acción, es tomar la cabeza de la corriente contraria. El gran hombre es aquel que llega a tiempo y 
que sabe innovar oportunamente.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

95

Voltaire, en tiempo de los apóstoles, no hubiera encontrado eco a sus palabras, y no habría sido, 
quizá, mas que un parásito ingenioso de los festines de Trimalcyon.  

En la época en que vivimos todo está preparado para una nueva explosión de entusiasmo evangélico 
y de desinterés cristiano, precisamente a causa del desencadenamiento universal, del positivismo 
egoísta y del público cinismo con que se ostentan los más groseros intereses. El éxito de ciertos 
libros y las tendencias místicas de los espíritus, son síntomas nada equívocos de esta predisposición 
general. Se restauran los viejos templos y se edifican otros nuevos; cuanto más se siente el vacío de 
creencias, con más ahínco se espera; el mundo entero espera, una vez más al Mesías, que no puede 
tardar en venir.  

Que se encuentre, por ejemplo, un hombre colocado en una elevada posición por su rango o por su 
fortuna, un papa, un rey o un judío millonario, y que ese hombre sacrifique pública y solemnemente 
todos sus intereses materiales a la salvación de la humanidad, que se haga el redentor de los pobres, 
el propagador y aun la víctima de doctrinas de abnegación y de caridad; y se formará a su alrededor 
un concurso inmenso, y se producirá una completa conmoción en el mundo.  

Pero la elevada posición del personaje es, ante todo, necesaria, porque es nuestros tiempos de 
miseria y de charlatanismo, todo verbo que proceda de las bajas capas sociales, viene ya con el sello 
de sospecha, de una ambición desmedida y de un interés engañoso. Vosotros que no sois nadie y 
que no tenéis nada, no esperéis ser ni apóstoles ni Mesías. Tenéis fe y queréis proceder en razón de 
vuestra fe, llegad, primero, a los medios de acción, que son: la influencia del rango y del prestigio 
de la fortuna. En otras épocas se hacía el oro con la ciencia; hoy día es preciso rehacer la ciencia 
con el oro. Se fijó lo volátil, es precioso volatilizar lo fijo; en otros términos; se ha materializado el 
espíritu, ahora es necesario llegar a espiritualizar la materia. La palabra más sublime no tiene eco en 
nuestros días, si no se produce bajo la garantía de un nombre, es decir, de un éxito que representa 
un valor material. ¿Cuánto vale un manuscrito? Lo que vale en librería la firma del autor. La razón 
social Alejandro Dumas y Compañía, por ejemplo, representa una de las garantías literarias de 
nuestra época; pero la casa Dumas no vale más que por sus productos habituales, las novelas. Que 
Dumas encuentre una magnífica utopía o una solución admirable al problema religioso, y no se 
considerarán esos descubrimientos más que como caprichos divertidos del novelista y nadie los 
tomará en seno, a pesar de la celebridad Europea del Panurgo de la literatura moderna. Estamos en 
el siglo de las posiciones adquiridas; cada cual vale en razón a los que representa social y 
comercialmente hablando. La ilimitada libertad de la palabra ha producido tal conflicto de 
discursos, que ya hoy día nadie dice: «Qué dicen?» sino: «Qué ha dicho ese?» si es Rothschild, o S. 
S. Pío IX o aun Monseñor Dupanloud, siempre es algo. Si es Tartempión, que fue, por lo demás (lo
que es posible después de todo) un prodigio, todavía ignorado, de genio, de ciencia y de buen
sentido, no es nada.

Aquellos que me dijeran: ¿Si posees el secreto de los grandes éxitos y de la fuerza que puede 
cambiar el mundo, por qué no te sirves de ella? Yo le respondería: Esta ciencia la he adquirido 
demasiado tarde para mí mismo, y he perdido en adquirirla el tiempo y los recursos que quizá me 
hubiera puesto en situación de hacer el uso debido; pero le ofrezco a aquellos que están en posición 
apia para hacerlo. Hombres ilustres, ricos, grandes del mundo, que no estáis satisfechos con lo que 
tenéis y con lo que sois, y que sentís dentro de vuestro corazón una ambición más notable y más 
amplia, ¿queréis ser los padres de un mundo nuevo y los reyes de una civilización rejuvenecida? Un 
sabio, pobre y obscuro, ha encontrado la palanca de Arquímedes y os la ofrece para el solo bien de 
la humanidad y sin pediros nada en cambio.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

96

Los fenómenos que últimamente han agitado a América y a Europa, a propósito de las mesas 
parlantes y de las manifestaciones fluidicas, no son otra cosa que corrientes magnéticas, que 
comienzan a formarse, y las solicitaciones de la naturaleza, que nos invita, para la salvación de la 
humanidad, a reconstruir grandes cadenas simpáticas y religiosas. Efectivamente, el estancamiento 
de la luz astral sería la muerte del género humano, y las torpezas de ese agente secreto se han 
manifestado ya por espantosos síntomas de descomposición y de muerte. El cólera morbo, por 
ejemplo, las epidemias de las patatas y de la uva no obedecen a otra causa, como lo han, oscura y 
simbólicamente, visto en sueños los dos pastorcillos de la Salette.  

La inesperada fe que ha encontrado su relato y el concurso inmenso de peregrinos determinado por 
un relato tan singular como vago, cual es el de dos niños sin instrucción y casi sin moralidad, son 
pruebas de la realidad magnética del hecho, y de la tendencia fluídica de la misma tierra a operar la 
curación de sus habitantes.  

Las supersticiones son instintivas, y todo lo que es instinto tiene una razón de ser en la naturaleza 
misma de las cosas; es en esto en lo que los escépticos no han reflexionado todavía poco ni mucho. 

Nosotros atribuimos, pues, todos los hechos extraños del movimiento de las mesas al agente 
magnético universal, que busca una cadena de entusiasmo para formar nuevas corrientes. Es una 
fuerza ciega, por sí misma, pero que puede ser dirigida por la voluntad de los hombres y que está 
influenciada por las opiniones circulantes1.  

Este fluido universal, si se quiere que sea fluido, siendo el medio común de todos los organismos 
nerviosos y el vehículo de todos las vibraciones sensitivas, establece entre las personas 
impresionables una verdadera solidaridad física, y transmite de las unas alas otras impresiones de la 
imaginación y del pensamiento. El movimiento de la cosa inerte, determinado por las ondulaciones 
del agente universal, obedece a la impresión dominante y reproduce en sus revelaciones, tan pronto 
toda la lucidez de los más maravillosos ensueños, tan pronto toda la extravagancia y toda la falacia 
de los sueños más incoherentes y más vagos.  

Los golpes dados sobre los muebles; la agitación ruidosa de las vajillas; los instrumentos de música 
sonando por sí mismos son ilusiones producidas por las mismas causas. Los milagros de los 
convulsionarios de San Medardo, eran del mismo orden y parecían con frecuencia interrumpir las 
leyes de la naturaleza. Exageración, por una parte, producida por la fascinación, que es la 
embriaguez, ocasionada por las congestiones de luz astral, y de la otra, oscilaciones o movimientos 
reales impresos a la materia inerte por el agente universal y sutil del movimiento y de la vida; he 
aquí todo lo que hay en el fondo de esas cosas tan maravillosas, como podrían fácilmente 
convencerse reproduciendo a voluntad, por los medios indicados en el Ritual, los más asombrados 
de esos prodigios, y comprobar sin dificultad la ausencia de superchería, de alucinación o de error. 

Me ha ocurrido muchas veces, después de haber realizado experiencias de cadena mágica, hechas 
con personas sin buena intención y sin simpatías, de vernie despertado, preso de un sobresalto, 
durante la noche, y víctima de impresiones y contactos verdaderamente horribles; una noche, entre 
otras, sentí la presión de una mano que me estrangulaba; me levanté, encendí la lámpara y me puse 
tranquilamente a trabajar para utilizar mi insomnio y desviar las fantasías del sueño. Entonces, los 
libros se desplazaban cerca de mí, ruidosamente; las maderas crujían con estrépito, como si fueran a 
romperse, y golpes continuados y sordos resonaban en el techo, en el suelo y en las paredes. Yo 
__________________________ 
1. En el Manual de Espiritismo de Lucia Grange, editado por La Irradiación, puede verse el modo de operar con el
trípode o la mesa parlante (N. del T.).



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

97

observaba con curiosidad, pero tranquilamente, todos estos fenómenos, que no serían menos 
maravillosos si solamente mi imaginación hiciera los gastos, tanto había de realidad en sus 
apariencias. Como acabo de decir, no me sentía en forma alguna atemorizado, y me ocupaba en 
aquel momento de otra cosa que no eran ciertamente ciencias ocultas.  

Fue por la repetición de estos hechos por lo que intenté experiencias de evocación, con la ayuda del 
ceremonial mágico de los antiguos, obteniendo resultados verdaderamente extraordinarios, que haré 
constar en el capítulo decimotercero de este libro.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

98

12 l M 
LA GRAN OBRA 

Discite - Crux 

La gran obra es, ante todo, la creación del hombre por sí mismo, es decir, la conquista, plena y 
completa, que hace de sus facultades y de su porvenir; es, especialmente, la emancipación perfecta 
de su voluntad que le asegura el imperio universal del ázoe y el dominio de la magnesia, es decire, 
un pleno poder sobre el agente mágico universal.  

Este agente mágico, que los antiguos filósofos herméticos disfrazaron bajo el nombre de materia 
primera determina las formas de la sustancia modificable, y puede, realmente por su medio, llegar a 
la transmutación metálica y a la medicina universal. Esto no es una hipótesis; es un hecho científico 
ya rigurosamente aprobado y perfectamente demostrable.  

Nicholas Flamel1 y Ramon Liull2, pobres ambos, distribuyeron de un modo evidente, inmensas 
riquezas.  

Agrippa no llegó nunca más que a la primera parte de la gran obra y murió penosamente, luchando 
para poseerse únicamente y fijar su independencia.  

Existen, por consiguiente, dos operaciones herméticas: la una espiritual y la otra material y 
dependientes de la una de la otra.  

Toda la ciencia hermética está contenida en el dogma de Hermes, primitivamente grabado, según 
dicen, sobre una esmeralda. Ya hemos explicado los primeros artículos; he aquí los que se refieren 
ala operación de la gran obra:  
«Tú separarás la tierra del fuego, lo sutil de lo espeso, con gran industria. » 
«Sube de la tierra al cielo, y de rechazo desciende a la tierra, y recibe la fuerza de las cosas 
superiores e inferiores. » 
«Tú tendrás, por ese medio, la gloria de todo el mundo y por eso toda oscuridad huirá de ti. » 
«Es la fuerza fuente de toda fuerza, porque ella vencerá toda cosa sutil y penetrará toda cosa 
sólida.» 
«Así ha sido creado el mundo.»  

Separar lo sutil de lo espeso, en la primera operación, que es puramente interna, es franquear su 
alma de todo prejuicio y de todo vicio; lo que se hace con el uso de la sal filosófica, es decir, de la 
sabiduría; del mercurio, es decir, de la habilidad personal y del trabajo, y, por último, del azufre, 
que representa la energía vital y el calor de las voluntades. Se arriba por este medio a cambiar en 
oro espiritual, desde las cosas menos preciosas, hasta las inmundicias de la tierra.  

En este sentido es como hay que admitir las parábolas de la gran turba de filósofos, de Bernardo el 
Trevisano, de Basilio Valentino3, de María la Egipciaca y de otros profetas de la alquimia; pero, en 
____________________________ 
1. Nicholas Flamel. Se supone que nació en 1330. Depuse de un arduo estudio, consiguió entender que el libro de
Abrahan trataba de alquimia. Opero la transmutación metálica. Murió en 1417, dejando diversos manuscritos.
2. Raymundo Lulio. Alquimista que nació en Palma, en la isla de Mallorca en 1235. En 1311, fue apresado por Eduardo
II, rey de Inglaterra, lo encerraron en una torre y lo obligo a cambiar en oro masas considerables de mercurio y
estaño. Murió en 1313.
3. Basilio Valentino. Monje Benedictino de Erfort, en Alemania, es uno de los mas celebres adeptos del siglo XV. Las
doce llaves y el Azoth de los filósofos, Basilio Valentino, son sus dos obras que deben ser consideradas como las
mejores de todas las que tratan de Alquimia.



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

99

sus obras como en la gran obra, es preciso separar hábilmente lo sutil de lo espeso, lo místico de lo 
positivo, la alegoría de la teoría. Si se quiere leerlos con placer e inteligencia, es necesario, ante 
todo, entenderlos alegóricamente por completo, para después descender de las alegorías a las 
realidades por la vía de las correspondencias o analogías indicadas en el dogma único.  

Lo que está arriba es como lo que está abajo y recíprocamente.  

La palabra ART1 invertida, o leída en la forma que se leían las escrituras sagradas y primitivas, es 
decir, de derecha a izquierda, manifiesta por esas tres iniciales los diferentes grados de la gran obra: 
T, significa ternario, teoría trabajo; R, realización; A, adaptación. En el l2 capítulo del Ritual, 
daremos la receta de los grandes maestros para la adaptación, y, especialmente, la contenida en la 
fortaleza hermética de Henri Khunrath.  

Pero recomendamos a las investigaciones de nuestros lectores un admirable tratado atribuido a 
Hermes Trismegisto y que lleva por título Minerva Mundi.  

Este tratado se encuentra únicamente en algunas ediciones de Hermes y contiene, bajo alegorías 
llenas de poesías y de profundidad, el dogma de la creación de los seres por sí mismos, o de la ley 
de creación que resulta del acuerdo de los fuerzas, de aquellas que los alquimistas llamaban lo fijo y 
lo volátil, y que son, en lo absoluto la necesidad y la libertad. Allí se explica la diversidad de formas 
repartidas en la Naturaleza por la diversidad de espíritus y las monstruosidades por la divergencia 
de los esfuerzos. La lectura y la meditación de esta obra son indispensables a todos los adeptos que 
quieran profundizar los misterios de la Naturaleza y entregarse seriamente a la busca de la gran 
obra.  

Cuando los maestros de la alquimia dicen que es preciso poco tiempo y poco dinero para realizar las 
obras de la ciencia; cuando, sobre todo, afirman que sólo un vaso es necesario; cuando hablan del 
grande y único atanor que todos pueden usar, que está al alcance de todo el mundo y que los 
hombres poseen sin saberlo, aluden a la alquimia filosófica y moral. En efecto, una voluntad fuerte 
y decidida puede llegar en poco tiempo a la independencia absoluta y todos nosotros poseemos el 
instrumento químico, el grande y único atanor que sirve para separar lo sutil de lo espeso y lo fijo 
de lo volátil. Este instrumento completo como el mundo y preciso como las matemáticas esta 
designado por los sabios bajo el emblema del pentagrama o estrella de cinco puntas que es el signo 
absoluto de la inteligencia humana, Yo imitare a los sabios no nombrándole; pero es demasiado 
fácil adivinarlo2. 

La figura del Tarot, que corresponde a este capítulo, ha sido mal comprendida por Court de Gebelin 
y por Etteilla, quienes han creído ver únicamente un error cometido por un fabricante de cartas 
alemán. Esta figura representa a un hombre con las manos atadas detrás de la espalda, llevando dos 
sacos de dinero debajo de los brazos y colgado de un pie a un aparato compuesto de dos troncos de 
árbol, teniendo cada uno de ellos una raíz de seis ramas cortadas y de un travesaño, que completa la 
figura de la TAU hebrea z las piernas del paciente están cruzadas, y sus codos forman un triángulo 
con su cabeza. Ahora bien, el triangulo sobre montado por una cruz, significa en alquimia el fin y la 
perfección de la gran obra, significación idéntica a la de la letra z que es la ultima del alfabeto 
sagrado.  
__________________ 
1. Palabra francesa que significa arte, es prefijo radical de todas las palabras derivadas de la palabra latina ars.
2. Debe referirse al Cuerpo humano que con piernas y brazos abiertos mas la cabeza forma un pentagrama. Además
se sabe que el cuerpo humano es un verdadero laboratorio químico y que las pasiones del hombre son resultado de la
bioquímica.



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

100

Este ahorcado es, pues, el adepto, ligado por sus compromisos, espiritualizado, con los pies 
dirigidos hacia el cielo; es también Prometeo, sufriendo con una tortura inmortal la pena de su 
glorioso vuelo.  

Es, vulgarmente, Judas el traidor, y su suplicio amenaza a los reveladores de la gran obra. Por 
último, para los cabalistas judíos, ese ahorcado, que corresponde a su decimosegundo dogma, el del 
prometido Mesías, es una protesta contra el Salvador reconocido por los cristianos, a quien parece 
todavía decir: ¿Cómo salvarías tú a los demás, si no has podido salvarte a ti mismo?  

En el Libro de las Generaciones de Jesús (Sepher-Toldos-Jeschu), compilación rabínica 
anticristiana, se encuentra una singular parábola: Jeschu —dice el rabino autor de la leyenda-
viajaba con Simón Barjona y Judas Iscariote. Llegaron tarde y fatigados a una casa aislada; tenían 
mucha hambre y no tenían que comer más que una gansa polla, muy pequeña y muy flaca. Era 
bastante poco para tres personas; repartirla, habría sido solamente aguijonear el hambre sin 
satisfacerla. Convinieron, pues, echarla a la suerte; pero como no podían contener el sueño, dijo 
Jesús: Vamos a dormir, mientras se prepara la cena; cuando nos despertemos, nos contaremos 
nuestros sueños, y aquel que haya obtenido el más hermoso ensueño, aquel se comerá solo la 
gansilla. Así se hizo. Durmieron y se despertaron. Yo—dijo San Pablo—he soñado que era el 
vicario de Dios. Yo —dijo Jesús— que era el mismo Dios. Y yo—repuso el hipócritamente Judas— 
he soñado que era sonámbulo y que me levantaba, descendía lentamente y retiraba la gansa del 
asador y me la comía. Después de esto descendieron al piso; pero la gansa había, efectivamente, 
desaparecido. Judas había soñado despierto1.  

Esta leyenda es una protesta del positivismo judío contra el misticismo cristiano. En efecto, en tanto 
que los creyentes se entregaban a hermosos sueños, el israelita proscrito, el Judas de la civilización 
cristiana trabajaba, vendía, hacía agiotajes y se enriquecía, apoderándose de las realidades de la vida 
presente, y se colocaba en situación de prestar medios de existencia a los mismos cultos que le 
habían durante tanto tiempo proscrito. Los antiguos adoradores del arca, fieles al culto del arca del 
dinero, tienen en la actualidad la Bolsa por templo, y es desde ella desde donde gobiernan el mundo 
cristiano. Judas puede, en efecto, felicitarse de no haber dormido como San Pedro.  

En las antiguas escrituras, anteriores a la cautividad, la Tau hebrea tiene la figura de una cruz, lo 
que confirma, una vez más, nuestra interpretación de la duodécima lámina del Tarot cabalístico. La 
cruz, generadora de cuatro triángulos, es también el signo sagrado del duodenario, y los egipcios le 
llamaban por esto mismo la llave del cielo. Así, Etteilla, embarazado en sus largas investigaciones 
para conciliar las necesidades analógicas de la figura con su opinión personal (había sufrido en esto 
la influencia del sabio Court de Gebelin), ha colocado en la mano de su ahorcado vuelta, de laque 
ha hecho la prudencia, un caduceo hermético formado con dos serpientes y una tau griega. Puesto 
que había comprendido la necesidad de la tau o de la cruz en la duodécima página del libro de 
THOT; habría debido comprender el múltiple y magnífico símbolo del ahorcado hermético, el 
Prometeo de la ciencia, el hombre viviente que no toca la tierra más que con el pensamiento, y cuya 
base esta en el cielo, el adepto, libre y sacrificado el revelador, amenazado de muerte: la 
conjuración del judaísmo contra el Cristo, que parece ser una confesión involuntaria de la divinidad 
oculta del sacrificado, el signo, en fin, de la obra realizada, del cielo terminado, la Tau 
intermediaria, que resume, por primera vez ante el último denario, los signos del alfabeto sagrado.  

_________________________ 
1. Esta naracion no se halla en el propio texto del Sepher-Toldos-Jeschu, pero si en los comentarios rabinicos de esta
obra.



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

101

l3 m N 
NIGROMANCIA 

Ex ipsis - Mors 

Ya hemos dicho que en la luz astral se encuentran las imágenes de las personas y de las cosas. Es 
también en esa luz en donde pueden evocarse las formas de aquellos que ya no están en nuestro 
mundo, yes por su medio como se verifican los misterios tan comprobados, como reales, de la 
nigromancia. Los cabalistas que han hablado del mundo de los espíritus, han referido simplemente 
lo que han visto en sus evocaciones.  

Eliphas Levi Zahed1, que escribe este libro, ha evocado y ha visto.  

Digamos primero lo que los maestros han escrito de sus visiones o de sus intuiciones en lo que ellos 
llaman la luz de la gloria. 

Se lee en el libro hebreo de la revolución de las almas, que hay almas de tres clases: las hijas de 
Adán, las hijas de los ángeles y las hijas del pecado. Hay también, según el mismo libro, tres clases 
de espíritus, los espíritus cautivos, los errantes y los libres. Las almas son enviadas por parejas. 
Hay, por consiguiente, almas de hombres que nacen viudos, y cuyas esposas están retenidas como 
cautivas por Lilith y por Naemah, las reinas de las Strigas; estas son las almas que tienen que espiar 
la temeridad de un voto de celibato. Así, cuando un hombre renuncia el amor de las mujeres, hace 
esclava de los demonios de la perversidad a la esposa que le estaba destinada. Las almas crecen y se 
multiplican en el cielo, así como los cuerpos lo hacen en la tierra. Las almas inmaculadas son las 
hijas de los besos de los ángeles.  

Nada puede entrar en el cielo que del cielo no proceda. Después de la muerte, el espíritu divino que 
animaba al hombre retorna sólo al cielo, y deja sobre la tierra y en la atmósfera dos cadáveres: el 
uno terrestre y elemental, y el otro aéreo y sideral; el uno inerte ya; el otro animado todavía por el 
movimiento universal del alma del mundo, pero destinado a morir lentamente, absorbido por las 
potencias astrales que le produjeron. El cadáver terrestre es visible; el otro es invisible a los ojos de 
los cuerpos terrestres y vivientes, y no puede ser apercibido más que por las aplicaciones de la luz 
astral al translucido, que comunica sus impresiones al sistema nervioso y afecta así al órgano de la 
vista hasta hacerse verlas formas que se han conservado y las palabras que están escritas en el libro 
de la luz vital.  

Cuando un hombre ha vivido bien, el cadáver astral se evapora como una nube de incienso, 
subiendo hacia las regiones superiores, pero si el hombre ha vivido en el crimen, su cadáver astral le 
retiene prisionero, busca todavía los objetos de sus prisiones y quiere reanudar la vida. Atormenta 
los sueños de los jóvenes o se baña en el vapor de sangre esparcida y se arrastra por los alrededores 
de los sitios en donde transcurrieron los placeres de la vida: vela, aún, por los tesoros que dejó 
enterrados; se consume en dolorosos esfuerzos para construirse órganos materiales y vivir. Pero los 
astros le aspiran y le absorben; siente debilitarse su inteligencia, su memoria se pierde lentamente, 
todo su ser se disuelve... Los antiguos vicios se le aparecen y le persiguen bajo figuras monstruosas 
que le atacan y le devoran ... El desdichado pierde así sucesivamente todos los miembros que han 
servido para sus iniquidades; después muere por segunda vez y para siempre, porque pierde 
entonces su personalidad y su memoria. Las almas que deben vivir pero que no están purificadas 
_________________ 
1. Estos nombres hebraicos traducidos en Frances son: Alphonse Louis Constant.



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

102

permanecen mas o menos tiempo cautivas en el cadáver astral, en donde son quemados por la luz 
odica que trata de asimilárselas y disolverlas. Es para desprenderse de ese cadáver, como las almas 
que sufren entran algunas veces en los vivos y permanecen en un estado que los cabalistas llaman 
embrionante.  

Estos son los cadáveres aéreos que evoca la nigromancia. Son larvas, sustancias muertas o 
moribundas, con las cuales se pone en relación; pueden ordinariamente hablar, pero nada más que 
con el tintineo de nuestros oídos percibido por el sacudimiento nervioso de que le he hablado, y no 
razonan, ordinariamente, sino reflejándose en nuestros pensamientos o en nuestros sueños.  

Más, para ver estas extrañas formas, es necesario colocarse en un estado excepcional que tiene algo 
del sueño y de la muerte, es decir, que es preciso magnetizarse a sí mismo y llegar a una especie de 
sonambulismo lúcido y despierto.  

La nigromancia obtiene, pues, resultados reales y las evocaciones de la magia pueden producir 
verdaderas visiones. Ya hemos dicho que en el gran agente mágico, que es la luz astral, se 
conservan todas las huellas de las cosas, todas las imágenes formadas, sea por los rayos, sea por los 
reflejos, es en esa luz donde se aparecen nuestros sueños, esa es la luz que embriaga a los alienados 
y arrastra su dormido juicio a la persecución de los más extraños fantasmas.  

Para ver, sin ilusiones, en esa luz, es preciso apartar los reflejos por medio de una voluntad 
poderosa y atraer a sí nada más que los rayos. Soñar despierto, es ver en la luz astral; y las orgías 
del aquelarre, referidas por tantas y tantas brujas en sus juicios criminales, no se explican de otra 
manera. Con frecuencia, las sustancias y las preparaciones empleadas para llegar a ese resultado, 
eran horribles, como ya lo veremos en el Ritual; pero los resultados no eran nunca dudosos. Se 
veían, se escuchaban, se palpaban las cosas más abominables, más fantásticas y más imposibles. Ya 
volveremos sobre este asunto en nuestro capítulo XV; no nos ocuparemos aquí más que de la 
evocación de los muertos.  

En la primavera del año 1854, me dirigí a Londres para escapar de penas internas y entregarme, sin 
distracción alguna, a la ciencia. Poseía cartas de presentación para personajes eminentes que 
estaban deseosos de revelaciones relativas al mundo sobrenatural.  

Visité a varios y encontré en ellos, con mucha cortesía, un gran fondo de indiferencia o de ligereza. 
Lo único que solicitaron de mí fueron prodigios, ni más ni menos que si se tratara de un charlatán. 
Me encontraba un poco descorazonado, porque, a decir verdad, lejos de estar dispuesto a iniciar a 
los demás en los misterios de la magia ceremonial, había tenido siempre, por lo que a mí respecta, 
temor a las ilusiones ya las fatigas. Por otra parte, esta clase de ceremonias exige un material 
dispendioso y difícil de reunir.  

Me encerré, pues, en el estudio de la alta cábala y no pensaba más en los adeptos ingleses, cuando 
un día al volver a mi hotel, encontré una nota dirigida a mí. Esta nota contenía la mitad de una carta 
cortada transversalmente y en cuyo frente reconocí en seguida el carácter del sello de Salomón, y un 
papel asaz pequeño en el cual estaba escrito con lápiz: «Mañana a lastres delante de la Abadía de 
Westminster, en donde se os presentará la otra mitad de esta carta». Fui a esta singular cita. Había 
un carruaje estacionado en la plaza.  

Yo tenía, sin afectación, mi fragmento de carta en la mano; un doméstico se acercó respetuosamente 
a mí y me hizo un signo abriéndome la portezuela del coche. Dentro de él había una señora vestida 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

103

de negro y cuyo sombrero estaba, como el rostro, cubierto por un espeso velo. Esa señora me hizo 
señas de que subiera al carruaje, enseñándome la otra mitad de la carta que yo había recibido. La 
portezuela se cerró, el coche echó a andar y habiéndose la señora levantado el velo, puede ver que 
tenía que habérmelas con una persona de edad, de cejas grises y unos ojos extremadamente negros y 
vivos y de una extraña fijeza. Sir—.me dijo con un acento inglés muy pronunciado— yo sé que la 
ley del secreto es rigurosa entre los adeptos; una amiga de Sir B*** L***, que os ha visto, sabe que 
han solicitado de vos experiencias y que habéis rehusado satisfacer esa curiosidad. Quizá no poseáis 
las cosas necesarias; yo voy a mostraros un gabinete mágico completo; pero solicito de vos, ante 
todo, el más inviolable secreto.  

Si no me hacéis esa promesa, por vuestro honor, daré orden para que os conduzcan a vuestra casa. 
Hice la promesa que se me exigía y soy fiel a ella no diciendo ni el nombre, ni la jerarquía social, 
niel domicilio de esa señora, en quien reconocí inmediatamente a una iniciada, no precisamente de 
primer orden, sino de un grado muy superior. Tuvimos muy largas y amplias conversaciones, 
durante las cuales ella insistió siempre en la necesidad de prácticas para completar la iniciación. Me 
enseño una colección de trajes y de instrumentos mágicos y aun me presto algunos libros raros de 
que yo carecía. Luego, me determinó a intentar en su casa la experiencia de una evocación 
completa, para la cual me preparé durante veintiún días observando escrupulosamente las prácticas 
indicadas en el decimotercero capítulo del Ritual.  

Mi preparación había terminado el 24 de julio. Se trataba de evocar el fantasma del divino 
Apollonius (Apolonio de Tiana) y de interrogarle acerca de los secretos; uno que me concernía a mí 
exclusivamente, y otro que interesaba a la dama en cuestión. Esta había contado al principio con 
asistir ala evocación acompañada de una persona de confianza; pero, a última hora; esa persona 
tuvo miedo, y como el temario o la unidad son rigurosamente requeridos para los ritos mágicos, me 
dejaron solo. El gabinete preparado para la evocación estaba practicado en una especie de altar con 
piedra de mármol blanco y rodeado de una cadena de hierro imantado.  

Sobre el blanco mármol estaba grabado y dorado el signo del pentagramaton, tal y como está 
representado en la siguiente figura; yen el mismo signo estaba trazado, en diversos colores, sobre 
una piel blanca de cordero, completamente nueva, que estaba extendida bajo el altar. En el centro de 
la mesa de mármol había un exahumerio de cobre con carbón de madera de émula y de laurel; otro 
exahumerio estaba colocado delante de mí sobre un trípode.  

Yo estaba vestido con una túnica blanca, muy parecida al alba de los sacerdotes católicos, pero más 
amplia y más larga y llevaba en la cabeza una corona de hojas de verbena entrelazadas por una 
cadenilla de oro. En una mano tenía una espada nueva y en la otra el Ritual. Encendí los dos fuegos 
con las sustancias requeridas y preparadas y comencé, en voz baja primero, las invocaciones del 
Ritual.  

El humo se extendió; las llamas hicieron vacilar los objetos que iluminaban y después se apagaron. 
El humo se elevaba blanco y lento sobre el altar de mármol y me pareció sentir una sacudida, como 
si fuera un temblor de tierra; sentía un tintineo en los oídos y mi corazón latía con fuerza.  

Volví a echar algunas ramas y perfumes en los exahumerios, y cuando la llama se elevó, vi 
claramente, delante del altar, una figura de hombre mayor de tamaño natural, que se descomponía y 
se borraba. Volví a comenzar las evocaciones y vine a colocarme en un circulo que había 
previamente trazado entre el altar y el trípode; vi entonces aclararse poco apoco e! fondo del espejo 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

104

que estaba enfrente de mí, detrás del altar y una forma blancuzca se dibujó en él, agrandándose y 
pareciendo acercarse poco a poco.  

Llamé tres veces «Apol1onius!» cerrando los ojos, y cuando los abrí, un hombre se hallaba frente a 
mí, envuelto por completo en una especie de sudario que me pareció ser gris más bien que blanco; 
su rostro era delgado, y estaba triste y sin barba, hecho que no correspondía en forma alguna con la 
idea que precisamente me había formado en un principio de Apolonio  

Experimenté una sensación de frío extraordinaria, y cuando abrí la boca para interpelar al fantasma, 
me fue imposible articular un sonido. Puse entonces la mano sobre el signo del pentagramaton y 
dirigí hacia él la punta de la espada, ordenándole, mentalmente por ese signo, de no espantarme y 
de obedecerme.  

Entonces la forma se hizo más confusa y desapareció de repente. Le ordené que volviera; entonces 
sentí pasar cerca de mí como un soplo, y que algo me había tocado en la mano que sustentaba la 
espada, sintiendo inmediatamente el brazo como entumecido hasta el hombro. Creí comprender que 
esa espada ofendía al espíritu y la hinqué por la punta dentro del círculo, cerca de mí.  

La figura humana reaprecio inmediatamente; pero sentí una debilidad tan grande en todos mis 
miembros y un desfallecimiento tan repentino que de mí se apoderaba, que di dos pasos para 
sentarme. En cuanto me senté, caí en una especie de profundo sopor, acompañado de ensueños, de 
los que no me quedaron, al despertarme, más que un recuerdo confuso y vago.  

Tuve, durante muchos días, el brazo entumecido y dolorido. La figura no me había hablado, pero 
me parece que las preguntas que tenía que hacerle, se habían resuelto por sí mismas en mi espíritu. 
A la de la señora, una voz interior respondía en mí; Muerto. (Se trataba de un hombre de quien 
quería saber noticias.) En cuanto a mí, yo quería saber si el acercamiento y el perdón serían posibles 
entre dos personas en las que yo pensaba, y el mismo eco interior respondía implacablemente: 
¡Muertas!  

Refiero aquí los hechos tal y como han pasado; no los impongo a la fe de nadie. El efecto de esta 
experiencia, tuvo en mí algo extraordinario, algo inexplicable. Yo no era ya el mismo hombre; algo 
del otro mundo había pasado por mí; no estaba ni alegre, ni triste, pero experimentaba un encanto 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

105

singular por la muerte, sin sentir, no obstante, ningún intento de recurrir al suicidio. Yo analizo 
cuidadosamente lo que experimenté, ya pesar de una repugnancia nerviosa muy vivamente sentida, 
reiteré dos veces, sólo con intervalo de algunos días, la misma prueba. El relato de los fenómenos 
que se produjeron difiere muy poco del que acabo de referir, y lo suprimo por no hacer demasiado 
extensa la narración. Pero, el resultado de estas otras dos evocaciones fue para mí la revelación de 
los secretos cabalísticos, que si fueran conocidos por todo el mundo cambiarían en poco tiempo las 
bases y las leyes de todas las sociedades modernas.  

¿Concluiré de ello que he, realmente, evocado, visto y palpado al gran Apolonio de Tiana? No estoy 
ni bastante alucinado para creerlo, ni soy tan poco serio para afirmarlo. El efecto de las 
preparaciones, de los perfumes, de los espejos, de los pantáculos, es una verdadera embriaguez de la 
imaginación que debe obrar vivamente sobre una persona de suyo impresionable y nerviosa. Yo no 
explico por qué leyes fisiológicas he visto y tocado; afirmo, únicamente, que he visto y he tocado; 
que he visto clara y distintamente, sin sueños, y esto basta para creer en la eficacia real de las 
ceremonias mágicas. Creo, por otra parte, peligrosa y nociva la práctica; la salud, sea moral, sea 
física, no resistiría a semejantes operaciones, si éstas se hicieran habituales. La dama de edad de que 
he hablado y de la que tuve después por qué quejarme, sería una prueba; porque a pesar de sus 
negaciones, yo no dudo que ella no tenga la costumbre de la nigromancia y de la goecia. A veces 
disparataba por completo, entregándose otras a insensatas cóleras, de las que apenas podía ella 
determinar la causa. Abandoné a Londres sin haberla vuelto a ver; pero cumpliré fielmente el 
compromiso que con ella contraje de no revelar a nadie, sea a quien fuere, nada que pueda darla a 
conocer o poner en la pista, de quién es por sus prácticas, a las cuales se entrega sin duda a espaldas 
de su familia, que es, por lo que supongo, bastante numerosa y ocupa una posición muy respetable. 

Hay evocaciones de inteligencia, evocaciones de amor y evocaciones de odio; pero nada prueba que 
los espíritus abandones las esferas superiores para conversar y entretenerse con nosotros, y lo 
contrario es aun mas probable, nosotros evocamos los recuerdos que ellos han dejado en la luz 
astral, que es el receptáculo común del magnetismo universal. Es en esta luz donde el emperador 
Juliano vio en otro tiempo aparecer a los dioses, pero viejos, enfermos, decrépitos, nueva prueba de 
la influencia de las opiniones corrientes y acreditadas sobre los reflejos de ese mismo agente 
mágico, que hace hablar a las mesas y responde por golpes dados en las paredes. Después de la 
evocación de que acabo de hablar, he vuelto a leer con atención la vida de Apolonio, a quien los 
historiadores nos representan como un tipo ideal de belleza y de elegancia antigua. En ella he 
advertido también que Apolonio, en los postreros días de su vida, se cortó el pelo y sufrió largos 
tormentos en la prisión. Esta circunstancia, que yo había retenido, sin duda en otros tiempos, sin 
pensar en ella, después para acordarme, habrá determinado, quizá la forma, poco atractiva de mi 
visión, que yo considero únicamente como el sueño voluntario de un hombre despierto. He visto 
otras dos personas, que importa poco nombrar, y siempre diferentes, por su aspecto y por su traje, 
de lo que yo esperaba ver.  

Recomiendo por los demás, la mayor reserva a las personas que quieran entregarse a este género de 
experiencias; resulta de ellas grandes fatigas y, aun con frecuencia, desórdenes orgánicos, bastante 
anormales, que pueden ocasionar enfermedades.  

No terminaré este capítulo sin señalar en él la opinión, bastante rara, de algunos cabalistas, que 
distinguen la muerte aparente de la muerte real, y que creen que raramente vienen ambas juntas. 
Según dicen, la mayor parte de las personas que han enterrado estarían vivas, y otras muchas, a 
quienes se creían vivas, estaban muertas.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

106

La locura incurable, por ejemplo, sería para ellos una muerte incompleta, pero real, que deja al 
cuerpo terrestre bajo la dirección puramente instintiva del cuerpo sideral. Cuando el alma humana 
sufre una violencia que no puede soportar, se separaría así del cuerpo y dejaría en su puesto al alma 
animal o al cuerpo sideral, lo que hace de esos restos humanos alguna cosa menos viviente, de 
algún modo, que el animal mismo. Se reconoce —decían los cabalistas—los muertos de esta 
especie en la extinción completa de los sentidos afectuoso y moral; no son malos, pero tampoco 
buenos; están muertos. Estos seres, que son los hongos venenosos de la especie humana, absorben 
tanto cuanto pueden la vida de los vivientes. Es, por esta causa, por lo que ante su proximidad se 
entorpece el alma y se siente frío en el corazón.  

Estos seres cadáveres, si existen, realizarían todo lo que se afirmaba en otros tiempos acerca de los 
duendes y de los vampiros.  

¿No es acerca de estos seres en donde se siente uno menos inteligente, menos bueno y aun, a veces, 
menos honrado?  

¿No es ante su proximidad cuando se extingue toda creencia y todo entusiasmo, ligándoos a ellos 
por vuestras debilidades, dominados por vuestras malas inclinaciones y haciéndoos morir 
moralmente en medio de un suplicio parecido al de Macencio?  

¡Son muertos, que nosotros tomamos por vivos; son vampiros, que nosotros tomamos por amigos!  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

107

14 o O 
LAS TRANSMUTACIONES 

Sphera Lunae - Sempiternum - Auxilium 

San Agustín duda seriamente que Apolonio haya podido ser cambiado en asno por una hechicera de 
Tesalia. Los teólogos han disertado ampliamente sobre la transmutación de Nabucodonosor en 
bestia salvaje. Esto prueba sencillamente que, el elocuente doctor de Hippona, ignoraba los arcanos 
mágicos, y que los teólogos en cuestión no estaban muy, avanzados en exégesis.  

Vamos a examinar en este capítulo maravillas increíbles, desde otro punto de vista, e incontestables 
sin embargo. Hablo de la lycantropia o de la transformación nocturna de los hombres en lobos, tan 
célebres en las veladas de nuestros campesinos, por las historias de lobos-duendes; historias tan 
bien compuestas que, para explicarlas la ciencia incrédula, ha recurrido a locuras furiosas y a 
disfrazamientos de animales. Pero semejante hipótesis son pueriles y nada explican. Busquemos en 
otra parte el secreto de los fenómenos observados por este motivo y comprobemos primeramente: 

l. Que nunca ha sido muerto nadie por un lobo-duende, sino ha sido por sofocación, sin efusión de
sangre y sin heridas.
2. Que los lobos-duendes cercados, perseguidos y aun heridos, no han sido jamás muertos sobre el
terreno.
3. Que las personas sospechadas de estas transformaciones han sido siempre halladas en sus casas,
después de la cacería al lobo-duende, más o menos heridas, algunas veces moribundas, pero
siempre en su forma natural.

Ahora comprobemos fenómenos de otro orden. 

Nada en el mundo está más y mejor atestiguado ni más incontestablemente probado, que la 
presencia real y visible del padre Alfonso de Ligorio cerca del Papa agonizante, mientras que el 
mismo personaje era observado en su casa, a una gran distancia de Roma, en oración y en éxtasis. 

La presencia simultánea del misionero Francisco Javier en muchos sitios a la vez, no ha sido menos 
rigurosamente comprobada. 

Se dirá que estos son milagros; nosotros responderemos que los milagros, cuando son reales, 
constituyen para la ciencia pura y simplemente fenómenos. 

Las apariciones que no son queridas, coincidiendo con el momento de su muerte, son fenómenos 
del mismo orden y atribuibles a idéntica causa. 

Ya hemos hablado del cuerpo sideral, y dicho que es el intermediario entre el alma y el 
cuerpo físico o material. Ese cuerpo-permanece generalmente despierto, en tanto que el otro 
dormita y se transporta con nuestro pensamiento en todo el espacio que abre ante él, la imantación 
universal. De este modo ensancha, sin romperla, la cadena simpática que le retiene ligado a nuestro 
corazón y a nuestro cerebro, y esto es lo que hace peligroso el despertar sobresaltados alas personas 
que sueñan. En efecto, una conmoción demasiado fuerte, puede romper de golpe esa cadena y 
ocasionar súbitamente la muerte.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

108

La forma de nuestro cuerpo sideral está conforme con el estado habitual de nuestros pensamientos, 
y modifica a la larga los rasgos del cuerpo material. Por esto es por lo que Swedenborg, en sus 
intuiciones sonambúlicas, veía con frecuencia espíritus en forma de diversos animales.  

Osemos decir ahora que un lobo duende no es otra cosa que el cuerpo sideral de un hombre, de 
quien el lobo representa los instintos salvajes y sanguinarios, y que mientras su fantasma se pasea 
asi por las campiñas, duerme penosamente en su lecho y sueña que es un verdadero lobo.  

Lo que hace el lobo-duende visible, es la sobreexcitación casi sonambúlica, causada por el espanto 
de aquellos que le ven, o la disposición, más particular en las personas sencillas del campo, de 
ponerse en comunicación directa con la luz astral, que es el medio común de las visiones y de los 
sueños. Los golpes dirigidos al lobo-duende hieren realmente a la persona dormida, por congestión 
odica y simpática de la Luz astral por correspondencia del cuerpo inmaterial con el cuerpo material. 
Muchas personas creerán soñar leyendo semejantes cosas, y nos preguntarán si estamos bien 
despiertos; pero rogaremos, únicamente a los hombres de ciencia, que reflexionen en los fenómenos 
del embarazo y en las influencias de la imaginación de las embarazadas sobre la forma de su fruto. 
Una mujer, que había asistido al suplicio de un hombre al que arrastraban vivo, dio a luz un niño 
cuyos miembros estaban todos fracturados. Que se nos explique cómo la impresión producida en el 
alma de la madre por tan horrible espectáculo, pudo llegar a fracturar los miembros del niño, y 
nosotros explicaremos cómo los golpes dirigidos al lobo y recibidos en sueño, pueden romper 
realmente y herir aun gravemente el cuerpo de aquel que los recibe en la imaginación, sobre todo 
cuando su cuerpo está nutriendo y sufriendo las influencias nerviosas y magnéticas.  

Es a estos fenómenos y a las leyes ocultas que los producen a quien hay que cargar en cuenta los 
efectos del hechizo, del que habremos de hablar. Las obsesiones diabólicas y la mayoría de las 
enfermedades nerviosas que afectan al cerebro, son heridas infligidas al aparato nervioso por la luz 
astral pervertida, es decir, absorbida o proyectada en proporciones anormales. Todas las tensiones 
extraordinarias y extranaturales de la voluntad disponen a las obsesiones y a las enfermedades 
nerviosas; el celibato forzoso, el ascetismo, el odio, la ambición, el amor rechazado, son otros 
tantos principios generadores de formas y de influencias infernales. Paracelso dice que la sangre 
regular d~ las mujeres engendra fantasmas en el aire; los conventos, desde ese punto de vista, serían 
el semillero de pesadillas, y se podrían compararlos diablos a esas cabezas de la hidra de Lema, que 
renacían sin fin y se multiplicaban por la sangre misma de sus heridas.  

Los fenómenos de la posesión de las Ursulinas de Loudun, tan fatal para Urbano Grandier, han sido 
desconocidos. Las religiosas estaban realmente poseídas de histeria y de imitación fanática de los 
pensamientos secretos de sus exorcistas, transmitidos a su sistema nervioso por la luz astral. 
Recibían la impresión de todos los odios que ese desdichado sacerdote había levantado contra él 
mismo, y esa comunicación esencialmente interna les parecía a ellas mismas diabólica y milagrosa. 
Así, en este desdichado asunto, todo el mundo estaba de buena fe, hasta Laubardemont que, 
ejecutando ciegamente las sentencias prejuzgadas por el cardenal Richeliu, creía cumplir al mismo 
tiempo los deberes de un verdadero juez, y sin sospechar que era un criado de Poncio Pilato, cuanto 
menos posible le era ver en el cura, espíritu fuerte y libertino, de San Pedro del Mercado, un 
discípulo de Cristo y un mártir.  

La obsesión de las religiosas de Louviers no es más que una copia de las de Loudun; los demonios 
inventan poco y se plagian los unos a los otros. El proceso de Gaufridi y de Magdalena de la Palud, 
tiene un carácter más extraño. Aquí son las mismas víctimas las que se acusan así mismas. Gaufridi 
se reconoce culpable de haber quitado a muchas mujeres, por un simple soplido en las narices, la 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

109

libertad de defenderse contra las seducciones. Una joven y hermosa señorita, de familia noble, 
insuflada por él, refiere, con los mayores detalles, escenas en que la lujuria disfruta con lo 
monstruoso y lo grotesco. Tales son las alucinaciones ordinarias del falso misticismo y del celibato 
mal conservado. Gaufridi y su querida estaban obsesionados por sus recíprocas quimeras, y la 
cabeza del uno reflejaba las pesadillas del otro. El mismo marqués de Sade, ¿no ha sido contagioso 
para ciertas naturalezas debilitadas y enfermas?  

El escandaloso proceso del padre Girard es una nueva prueba de los delirios del misticismo y de las 
singulares neuralgias a que puede dar lugar. Los desvanecimientos de la Cadiére, sus éxtasis, sus 
estigmas, todo aquello era tan real como la insensata maldad, tal vez involuntaria, de su director. 
Ella le acusó cuando él trató de abandonarla, y la conversión de esa joven fue una venganza, porque 
nada es tan cruel como los amores depravados. Una poderosa Corporación que intervino en el 
proceso Grandier para perder en él al posible sectario, salvo al padre Girard, por el honor de la 
Compañía. Grandier y el padre Girard habían llegado al mismo resultado por vías diametralmente 
opuestas, de cuyos hechos nos ocuparemos especialmente en el capítulo decimosexto.  

Obramos con nuestra imaginación sobre la imaginación de los otros, por nuestro cuerpo sideral 
sobre el suyo y por nuestros órganos sobre sus órganos. De modo que, por la simpatía, sea de 
atracción, sea de obsesión, nos poseemos los unos a los otros, y nos identificamos con aquellos 
sobre quienes queremos obrar. Son las reacciones contra ese dominio las que hacen suceder, con 
frecuencia, a las más vivas simpatías las más pronunciadas antipatías. El amor tiene la tendencia de 
identificar a los seres; ahora bien, al identificarlos, los hace, a menudo, rivales y, por consecuencia, 
enemigos. Si el fondo de ambas naturalezas fuera de una disposición insociable, como lo sería, por 
ejemplo, el orgullo, saturar igualmente de orgullo a dos almas unidas, es desunirlas haciéndolas 
rivales. El antagonismo es el resultado necesario de la pluralidad de los dioses.  

Cuando soñamos con una persona viva, es, o su cuerpo sideral el que se presenta al nuestro en la luz 
astral, o por lo menos el reflejo de ese mismo cuerpo, y la forma en que nos sentimos 
impresionados por su encuentro nos revela, con frecuencia, las disposiciones secretas de esa 
persona a nuestro respecto. El amor, por ejemplo, modela el cuerpo sideral del uno a imagen y 
semejanza del otro, de modo que el medium anímico de la mujer es como el de un hombre, y el del 
hombre como el de una mujer. Los cabalistas manifiestan este cambio de una manera oculta cuando 
dicen, al explicar un pasaje oscuro del Génesis: «Dios ha criado el amor metiendo una costilla a 
Adán en el pecho de la mujer, y la carne es un hueso de hombre, y el fondo del corazón del hombre 
de came de mujer.» Alegoría es esta que no carece ni de profundidad ni de belleza.  

Ya hemos dicho algo, aunque poco, en el precedente capítulo, de lo que los maestros en Cábala 
llaman embrionato de las almas. Ese embrionato, completo después de la muerte de la persona que 
posee otra, es con frecuencia comenzado en vida, sea por la obsesión, sea pore! amor. He conocido 
a una joven a laque sus padres inspiraban un gran terror, y que se entregó de repente aun persona 
inofensiva cuyos actos temía. También he conocido a otra que, después de haber tomado parte en 
una evocación, en la que se trataba de una mujer culpable y atormentada en el otro mundo por 
ciertos hechos excéntricos, imitó sin razón alguna los hechos de la mujer muerta. Es a este poder 
oculto al que hay que atribuir la temible influencia de la maldición paternal, tan temida en todos los 
pueblos de la tierra, y el peligro verdadero de las operaciones mágicas, cuando no se ha adquirido el 
verdadero aislamiento de los adeptos.  

Esta virtud de transmutación sideral, que existe realmente en el amor, explica los prodigios 
alegóricos de la varita de Circe. Apuleyo habla de una tesaliana que se transformaba en pájaro; se 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

110

hizo amar por la criada de una señora a fin de sorprender los secretos del alma, y no llegó más que a 
transformarse en asno. Esta alegoría explica los misterios más ocultos del amor. Los cabalistas 
aseguran que cuando se ama a una mujer elemental, sea ondina, sea silfide, sea gnomina, se 
inmortaliza o se muere con ella. Ya hemos visto que los seres elementales son hombres imperfectos 
y todavía mortales. La revelación de que hablamos, y que ha sido mirada como una fábula, es, sin 
embargo, el dogma de la solidaridad moral en amor, que es el fondo del amor mismo, y que explica 
por sí sólo toda su santidad y todo su poderío.  

¿Cuál es esa maga que cambia a sus adoradores en cerdos y cuyos encantos quedan destruidos en 
cuanto se someten al amor? Esta antigua cortesana es la mujer de mármol de todos los tiempos. La 
mujer sin amor, absorbe y envilece todo cuanto se le aproxima; la mujer que ama, esparce el 
entusiasmo y ennoblece la vida.  

Se ha hablado mucho en el siglo último de un adepto acusado de charlatanismo, y que se llamó en 
vida el divino Cagliostro. Se sabe que practicaba las evocaciones y que no ha sido superado en este 
arte más que por el iluminado Schroepffer1. Sábese que se vanagloriaba de anudar las simpatías, y 
que se decía estar en posesión del secreto de la Gran obra; pero lo que todavía le hacía más célebre 
era la confección de cierto elixir de vida, que devolvía instantáneamente a los viejos el vigor y la 
savia de la juventud. Esta composición tenía por base el vino llamado malvasía, y se obtenía por la 
destilación de la esperma de ciertos animales con el jugo de muchas plantas. Nosotros poseemos la 
receta, y desde luego se comprenderá por qué nos debemos callarla.  

___________________ 
1. Ver, en el Ritual, los secretos y las formulas Schroepffer para las evocaciones.



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

111

15 n P 
LA MAGIA NEGRA 
Samael - Auxiliator 

Penetramos en la magia negra. Vamos a afrontar, hasta en su santuario, al dios negro del Sabbat o 
Sábado, al formidable macho cabrío de Mendés. Aquí, aquellos que tengan miedo, pueden cerrar el 
libro, y las personas sujetas a impresiones nerviosas harán bien en distraerse o abstenerse; pero 
nosotros nos hemos impuesto una tarea y forzoso es llevarla a cabo.  

Abordemos, pues, franca y audazmente el asunto:  
- ¿Existe un diablo?
- ¿Qué cosa es un diablo?

A la primera pregunta la ciencia se calla; la filosofía niega, al azar, y sólo la religión responde 
afirmativamente.  

A la segunda, la religión dice que el demonio es el ángel caído; la filosofía oculta acepta y explica 
esta definición. Ya volveremos sobre lo que hemos dicho al respecto; pero, permítasenos aquí una 
nueva revelación.  

EL DIABLO EN MAGIA NEGRA ES EL GRAN AGENTE MÁGICO EMPLEADO PARA EL 
MAL, POR UNA VOLUNTAD PERVERSA  

La antigua serpiente de la leyenda no es otra cosa que el agente universal; es el fuego eterno de la 
vida terrestre; es el alma de la tierra y el foco viviente del infierno.  

Ya hemos dicho que la luz astral es el receptáculo de las formas. Evocadas por la razón, esas formas 
se producen con armonía; evocadas por la locura, se aparecen desordenadas y monstruosas; tal es el 
origen de las pesadillas de San Antonio y de los fantasmas del Sabbat.  

Las evocaciones de la goecia y de la demonomancia, ¿ofrecen o no resultados? Sí, ciertamente; un 
resultado incontestable y más terrible que cuanto pueden referir las leyendas.  

Cuando se llama al diablo con las ceremonias requeridas, el diablo acude y se leve.  

Para no morir de espanto ante su presencia, para no volverse idiota, es preciso estar loco.  

Grandier era un libertino por indevoción, y quizá también por escepticismo; Girard había sido 
depravado y depravador por entusiasmo, por consecuencia del ascetismo y por las cegueras de la fe. 

En el decimoquinto capítulo de nuestro Ritual, publicaremos todas las evocaciones diabólicas y las 
prácticas de la magia negra, no para que el lector se sirva de ellas, sino para que las conozca y las 
juzgue y pueda preservarse de semejantes aberraciones.  

M. Eudes de Mirville, cuyo libro sobre los veladores parlantes ha hecho últimamente tanto ruido,
puede estar a la vez contento y descontento de la solución que aquí ofrecemos de los problemas de
la magia negra. En efecto, nosotros sostenemos como él la realidad y los maravillosos efectos;
nosotros le asignamos, como él, por causa la antigua serpiente, el principio oculto de este mundo;



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

112

pero no estamos de acuerdo sobre la naturaleza de ese agente ciego, que es al mismo tiempo, pero 
bajo diversas direcciones, el instrumento de todo bien y de todo mal, el servidor de los profetas y el 
inspirador de las pitonisas. En una palabra, el diablo, para nosotros, es la fuerza puesta por un 
tiempo al servicio del error, como el pecado mortal es, en nuestro concepto, la persistencia de la 
voluntad en el absurdo. De Mirville tiene mil veces razón, pero tiene falta de razón una vez y una 
gran vez. 

Lo que es preciso excluir del reinado de los seres, es lo arbitrario. Nada llega ni por el azar, ni por la 
autocracia de una voluntad buena o mala.  

Hay dos cámaras en el cielo, y el tribunal de Satán esta contenido en sus desplantes por el Senado 
de la divina sabiduría.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

113

16 v Q 
LOS HECHIZOS 

Fons - Oculus - Fulgur 

El hombre que mira a una mujer con un deseo impuro profana a esa mujer ha dicho el gran maestro. 
Lo que se quiere con perseverancia se hace. Toda voluntad real se confirma por actos; toda voluntad 
confirmada por un acto, es un hecho. Todo hecho está sometido a un juicio, y este juicio es eterno. 
Estos son dogmas y principios.  

Según estos principios y estos dogmas, el bien o el mal que deseéis, sea a vosotros mismos, sea a 
los demás, en la extensión de vuestro querer y en la esfera de vuestra acción, ocurrirá 
infaliblemente, sea a los demás, sea a vosotros mismos, si confirmáis vuestra voluntad y si fijáis 
vuestra determinación por hechos.  

Los hechos deben ser análogos a la voluntad. La voluntad de causar mal o de hacerse amar, debe ser 
confirmada para ser eficaz, por actos de odio o de amor.  

Todo lo que lleva la huella de un alma humana pertenece a ese alma; todo lo que el hombre se 
apropia de cualquier modo, se convierte en su cuerpo, en la acepción más amplia de la palabra, y 
todo cuanto se hace al cuerpo de un hombre lo siente, sea mediata, sea inmediatamente, su alma. 

Por esto es por lo que toda especie de acción hostil al prójimo, es considerada por la teología moral 
como un comienzo de homicidio.  

El hechizo es, pues, un homicidio y un homicidio tanto más cobarde cuanto que escapa al derecho 
de defensa de la víctima y a la venganza de las leyes.  

Establecido este principio para tranquilidad de nuestra conciencia y advertencia a los débiles, 
afirmemos sin temor que el hechizo es posible.  

Vayamos más lejos y afirmemos que es, no solamente posible, sino de algún modo necesario y 
fatal. Se verifica incesantemente en el mundo social, aun a despecho de los agentes y de los 
pacientes. El hechizo involuntario es uno de los más terribles peligros de la vida humana.  

La simpatía pasional somete necesariamente el más ardiente deseo a la más fuerte voluntad. Las 
enfermedades morales son más contagiosas que las físicas y hay en ellas tantos éxitos, por 
preocupación y moda, que hasta podrían compararse con la lepra o con el cólera.  

Se muere de un mal conocimiento como de un contacto contagioso, y la horrible enfermedad que, 
desde hace algunos siglos únicamente, en Europa, castiga la profanación de los misterios del amor, 
es una revelación de las leyes analógicas de la Naturaleza y no presenta aún más que una imagen 
debilitada de las corrupciones, morales que resultan diariamente de una simpatía equívoca.  

Se habla de un hombre celoso y cobarde, que, para vengarse de un rival, se infectó a sí mismo 
voluntariamente un mal, incurable, infiltrándolo a los que con él compartían el lecho. Esta historia 
es la de todo mago, o mejor, de todo brujo que practica los hechizos. Se envenena para envenenar, 
se condena para torturar, aspira el infierno para respirarle, se hiere de muerte para hacer morir. Pero 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

114

si hay en esto un valor triste, no es menos positivo y cierto que envenenará y matará por la 
proyección sola de su voluntad perversa.  

Pueden existir amores que maten lo mismo que el odio, y los hechizos de la benevolencia son la 
tortura de los malvados. Las oraciones que se dirigen a Dios para la conversión de un hombre, 
llevan la desgracia a ese hombre si el no quiere convertirse. Hay, como hemos dicho, fatiga y 
peligro en luchar contra las corrientes fluiditas excitadas por cadenas de voluntades unidas.  

Existen, pues, dos clases de hechizos: el hechizo voluntario y el hechizo involuntario. Pueden 
también distinguirse el hechizo físico y el hechizo moral.  

La fuerza atrae la fuerza; la vida atrae la vida; la salud atrae la salud; esta es una ley de naturaleza. 

Si dos niños viven juntos, y sobre todo se acuestan juntos, y de ellos son el uno fuerte y el otro 
débil, el fuerte absorberá al débil, y éste perecerá. Por esta sola causa, es importante que los niños 
se acuesten solos.  

En los colegios, ciertos alumnos absorben la inteligencia de sus demás condiscípulos, y en todo 
circulo de hombres, pronto se encuentra un individuo que se apodera de la voluntad de los demás.  

El hechizo por corrientes es una cosa muy común, como ya lo hemos hecho advertir; se siente uno 
impulsado por la muchedumbre en lo moral como en lo físico. Pero lo que vamos a hacer constar 
más particularmente en este capítulo es el poder casi absoluto de la voluntad humana sobre la 
determinación de sus actos y la influencia de toda demostración exterior de una voluntad sobre las 
cosas hasta externas.  

Los hechizos voluntarios son todavía frecuentes en nuestras campiñas porque las fuerzas naturales, 
entre personas ignorantes y solitarias, obran sin ser debilitadas por ninguna duda o por ninguna 
diversión. Un odio franco, absoluto y sin ninguna mezcla de pasión rechazada o de concupiscencia 
personal, es un decreto de muerte para aquel que es objeto de él en ciertas y determinadas 
condiciones. Digo sin mezcla de pasión amorosa y de concupiscencia, porque un deseo, siendo una 
pasión, contrabalancea y anula el poder de proyección. Así, por ejemplo, un celoso no hechizará 
nunca a su rival, y un heredero concupiscente no abreviará, por el solo hecho de su voluntad, los 
días de un lío avaro y miserable. Los hechizos ensayados en estas condiciones caen sobre aquel que 
los opera, y son más bien saludables que novicios para la persona que es objeto de ellos, porque se 
desprenden de una acción odiosa que se destruye por sí misma al exaltarle desmesuradamente.  

Las palabras envoûtement o hechizo, muy enérgica en su sencillez gala, manifiesta admirablemente 
la misma cosa que envoultement, acción de tomar, por decirlo así, y envolver a alguien en un voto, 
en una voluntad formulada.  

El instrumento de los hechizos no es otro que el gran agente mágico, que bajo una voluntad 
perversa, se convierte, real y positivamente, en el demonio.  

El maleficio propiamente dicho, es decir, la operación ceremonial para el hechizo, no obra más que 
sobre el operador, y sirve para fijar y confirmar su voluntad, formulándola con perseverancia y 
esfuerzo, condiciones ambas que hacen la voluntad eficaz.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

115

Cuanto más difícil u horrible es la operación, más eficaz resulta, porque obra mayor fuerza sobre la 
imaginación y confirma el esfuerzo en razón directa con la resistencia.  

Esto es lo que explica la bizarría y la atrocidad de las operaciones de la magia negra entre los 
antiguos y en la Edad Media, las misas del diablo, los sacramentos administrados a reptiles, las 
efusiones desangre, los sacrificios humanos y otras monstruosidades que son la esencia misma y la 
realidad de la goecia y la nigromancia. Son semejantes prácticas las que han atraído sobre las brujas 
en todas los tiempos la justa represión de las leyes. La magia negra no es realmente más que una 
combinación de sacrilegios y de crímenes graduados para pervertir para siempre una voluntad 
humana y realizar en un hombre vivo el fantasma repugnante del demonio. Es, propiamente 
hablando, la religión del demonio, el culto de las tinieblas, el odio hacia el bien llevado al 
paroxismo; es la encamación de la muerte y la creación permanente del infierno.  

El cabalista Bodin, que como se supondrá fue un espíritu débil y supersticioso, no ha tenido otro 
motivo para escribir su Demoniomanía que la necesidad de prevenir a los espíritus contra la 
peligrosísima incredulidad. Iniciado por el estudio de la Cábala en los verdaderos secretos de la 
magia había templado a pensar en los peligros a los cuales se expondría la sociedad abandonando 
ese poder a la maldad de algunos hombres. Intentó, pues, lo que ahora acaba de ensayar entre 
nosotros Eudes de Mirville; recogió hechos sin explicarlos, y denunció alas ciencias desatentas o 
preocupadas, la existencia de influencias ocultas y de operaciones criminales de la mala magia. 
Bodin no fue escuchado en su tiempo, como tampoco lo será ahora Eudes de Mirville, porque no 
basta indicar fenómenos y prejuzgar la causa para impresionar a los hombres serios; esta causa es 
preciso estudiarla, explicarla, demostrar su existencia, y esto es lo que tratamos de hacer. 
¿Tendremos nosotros mejor éxito?  

Puede morirse por amor de ciertos seres, como puede morirse por su odio; existen pasiones 
absorbentes bajo cuya aspiración se siente uno desfallecer como las prometidas de los vampiros. No 
son únicamente los malvados los que atormentan a los buenos, sino que es a su vez los buenos 
quienes atormentan a los malvados. La dulzura de Abel era un amplio y penoso hechizo debido a la 
ferocidad de Cain. El odio al bien entre los malvados, procede del mismo instinto de conservación 
Por otra parte, mostrarse tranquilos, desafiando y justificando el mal; Abel, ante Cain, era un 
hipócrita y un cobarde que deshonraba la fiereza humana por sus escandalosas sumisiones a la 
divinidad. ¡Cuánto no ha debido sufrir el primero de los asesinos antes de proceder al espantoso 
asesinato contra su hermano! Si Abel hubiera podido comprenderle, le habría causado horror. 

La antipatía no es otra cosa que el presentimiento de un probable hechizo; hechizo que muy bien 
pudiera ser de amor o de odio, porque se ve con frecuencia suceder al amor la antipatía. La luz 
astral no advierte acerca de las influencias venideras por medio de una acción ejercida sobre el 
sistema nervioso, más o menos sensible y más o menos viva. Las simpatías instantáneas, los amores 
fulminantes, son explosiones de luz astral motivadas tan exactamente y no menos matemáticamente 
explicables y demostrables que las descargas eléctricas de fuertes y poderosas baterías. Puede verse 
por todas partes cuántos y cuán graves son los peligros que amenazan al profano que juega sin cesar 
con fuego sobre pólvoras que no ve.  

Nos hallamos saturados de luz astral y la proyectamos sin cesar para dar lugar a nuevas 
impresiones. Los aparatos nerviosos destinados sea para la proyección, sea para la atracción, tiene 
particular asiento en los ojos y en las manos. La polaridad de éstas reside en el pulgar y es por esto 
por lo que siguiendo la tradición mágica conservada aun en nuestros campos cuando uno se halla en 
compañía sospechosa, se coloca el dedo pulgar replegado y oculto en la palma de la mano, a fin de 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

116

evitar de que nadie nos fije, y tratando de ser el primero en mirar a aquellos de quienes algo 
tenemos que temer y de evitar, asimismo, las proyecciones fluidicas inesperadas y las miradas 
fascinadoras.  

Existen también ciertos animales cuya propiedad no es otra que la de romper las corrientes de la luz 
astral por una absorción que les es peculiar. Estos animales no son violenta y soberanamente 
antipáticos y tienen, en su mirada, algo que fascina; tales son el sapo, y el basilisco. Estos animales 
prisioneros y llevados vivos o guardados en las habitaciones en que vivimos garantizan de las 
alucinaciones y las ilusiones de ¡a embriaguez astral. LA EMBRIAGUEZ ASTRAL, palabra que 
aquí escribimos por primera vez, y que explica todos los fenómenos de las pasiones furiosas, de las 
exaltaciones mentales y de la locura.  

—Criad sapos y basiliscos, mi querido señor —me diría un discípulo de Voltaire—; llevadle 
consigo y no escribáis mas! A esto puedo responder que pensaré en ello seriamente en cuanto me 
sienta dispuesto a reír de lo que ignoro ya tratar de locos a los hombres de quienes no comprenda ni 
la ciencia ni la sabiduría.  

Paracelso, el más grande de los magos cristianos, oponía al hechizo las prácticas de un hechizo 
contrario. Componía remedios simpáticos y los aplicaba, no a los miembros que padecían, sino a 
representaciones de esos mismos miembros, formadas y consagradas según el ceremonial mágico. 
El éxito era prodigioso y nunca médico alguno consiguió las maravillosas curas de Paracelso.  

Pero Paracelso había descubierto el magnetismo mucho antes que Mesmer, y había llevado hasta las 
postreras consecuencias tan luminoso descubrimiento, o más bien esa iniciación en la magia de los 
antiguos que más que nosotros comprendían el gran agente mágico y no hacían de la luz astral, del 
ázoe, de la magnesia universal de los sabios, un fluido animal y particular emanado únicamente de 
algunos seres especiales.  

En la filosofía oculta, Paracelso combate la magia ceremonial, de la que ignoraba tal vez el terrible 
poder, pero de la que quiso sin duda describir las prácticas, a fin de desacreditar la magia negra. 
Coloca todo el poder de mago en el magnes interior y oculto. Los más hábiles magnetizadores del 
día, no dirían otro tanto en la actualidad. Sin embargo, quiere que se empleen los signos mágicos y 
especialmente los talismanes, para la curación de las enfermedades. Ya tendremos ocasión de 
volver sobre este asunto, es decir, sobre los talismanes de Paracelso, en el octavo capítulo, 
abordando asimismo, según Gaffarel, la gran cuestión de la iconografía y la numismática ocultas. 

Se cura también el hechizo por la sustitución, cuando ella es posible y por la ruptura o cambio de la 
corriente astral. Las tradiciones del campo sobre este punto son admirables y proceden de épocas 
remotas; son restos de la enseñanza de los druidas, quienes habían sido iniciados en los misterios de 
la India y del Egipto por hierofantes viajeros. Sábese, pues, en magia vulgar, que un hechizo, es 
decir, una voluntad determinada y confirmada para causar mal, obtiene siempre su efecto, y que no 
puede retractarse sin peligro de muerte. El brujo que causa a una persona un maleficio, debe tener 
otro objeto que su malevolencia, porque sabe ciertamente que él será también alcanzado y perecerá 
víctima de su propio maleficio. Siendo circular el movimiento astral, toda emisión azótica o 
magnética, que no encuentra a su médium, retorna con fuerza a su punto de partida. Así es corno se 
explica una de las más extrañas historias de un libro sagrado, la de los demonios enviados a los 
puercos que se precipitaron al mar.. Esta obra de la alta iniciación no fue otra cosa que a ruptura de 
una corriente magnética infestada por malvadas voluntades. Yo me llamo legión, decía la voz 
instintiva del paciente, porque nosotros somos muchos.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

117

Las obsesiones del demonio no son otra cosa que hechizos y existe en nuestros días una numerosa 
cantidad de poseídos. Un santo religioso que está dedicado al servicio de alineados, el hermano 
Hilaire Tissot, ha conseguido, por una larga experiencia y la práctica constante de las virtudes 
cristianas, curar a muchos enfermos y practica, sin saberlo, el magnetismo de Paracelso. Atribuye la 
mayoría de las enfermedades a desórdenes de la voluntad o a la influencia perversa de voluntades 
extrañas; considera todos los crímenes como actos de insania y querría que se tratara a todos los 
criminales como enfermos, en vez de exasperarlos y hacerlos incurables, so pretexto de castigarlos. 
¡Cuánto tiempo transcurriría todavía antes de que el hermano Hilaire sea reconocido como un 
hombre de genio! Y ¡cuántos hombres graves al leer este capítulo dirán que Hilaire Tissot y yo nos 
debíamos tratar el uno a otro según las ideas que nos son comunes, librándonos bien de publicar 
nuestras teorías, sino queremos que se nos tome por médicos dignos de ser enviados a los 
incurables!  

Y, sin embargo, ¡se mueve! gritaba Galileo dando con el pie en tierra. Conoced la verdad y la 
verdad os hará libres —ha dicho el salvador de los hombres—. Podría agregarse: Amad la justicia y 
la justicia os hará sanos. Un vicio es un veneno, aun para el cuerpo; la verdadera virtud es un gaje 
de longevidad.  

El método de los hechizos ceremoniales, varía según los tiempos y las personas, y todos los 
hombres artificiosos y dominadores, encuentran en sí mismos los secretos y la práctica, sin calcular 
precisamente, ni razonar los resultados. Siguen en esto, las inspiraciones intuitivas del gran agente, 
que se asimila maravillosamente, como ya lo hemos dicho, a nuestros vicios y a nuestras virtudes; 
pero, puede decirse generalmente que estamos sometidos a las voluntades de los demás por las 
analogías de nuestras inclinaciones y sobre todo de nuestros defectos. Acariciar las debilidades de 
una individualidad, es apoderarse de ella y convenirse en su instrumento en el orden de los mismos 
errores o de las mismas depravaciones. Ahora bien, cuando dos naturalezas analógicas en defectos 
se subordinan launa a la otra, se opera una especie de sustitución del más fuerte al más débil, y una 
verdadera obsesión de un espíritu por el otro. Con frecuencia el débil se debate y querría rebelarse; 
pero, después cae más bajo que nunca en la servidumbre. Así es como Luís XIII conspira contra 
Richelieu y luego obtenía, hasta cierto punto su gracia, por el abandono de sus cómplices.  

Todos tenemos un defecto dominante que es para nuestra alma, como el ombligo de su nacimiento 
pecador, y es por allí por donde el enemigo puede siempre apoderarse de nosotros; la vanidad en los 
unos, la pereza en los otros y el egoísmo en casi todos. Que un espíritu astuto y malvado se apodere 
de ese resorte y estáis perdidos. Entonces os convertís, no en un loco, no en un idiota, sino en un 
alienado en toda la fuerza de esta expresión, es decir, en un ser sometido a una impulsión extraña. 
En este estado, sentís un horror intuitivo por todo aquello que pudiera devolveros la razón, y ni aun 
siquiera queréis escuchar las representaciones contrarias a vuestra demencia. Es una de las 
enfermedades más peligrosas que pueden afectar ala moral humana. 

El único remedio aplicable a esta suerte de hechizo es el de apoderarse de la misma locura para 
curarla y hacer encontrar al enfermo satisfacciones imaginarias en un orden contrario a aquel en que 
se ha perdido. Así, por ejemplo, curar a un ambicioso haciéndole desear las glorias del cielo, 
remedio rústico; curar a un malvado por medio de un amor verdadero, remedio natural; procurar a 
un vanidoso éxitos honrados, mostrar desinterés a los avaros y procurarles un justo beneficio por 
una participación honrada en empresas generosas, etcétera.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

118

Obrando de este modo sobre la moral, se conseguirá curar un gran número de enfermedades físicas, 
porque lo moral influye sobre lo físico en virtud del axioma mágico: «Lo que está encima es como 
lo que está debajo.» Por esto es por lo que el maestro decía hablando de una mujer paralítica: 
«Satán la ha ligado»; una enfermedad proviene siempre de un defecto o de un exceso y siempre 
hallaréis en el origen de un mal físico un desorden moral; esta es una ley invariable de la naturaleza.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

119

17 s R 
LA ASTROLOGIA 
Stella - Os - Influxus 

De todas las artes derivadas del magismo de los antiguos, la astrología es ahora la menos 
desconocida. Ya no se cree más en las armonías universales de la naturaleza y en el encadenamiento 
necesario de todos los efectos con todas las causas. Por otra parte, la verdadera astrología, la que 
está ligada al dogma universal y único de la Cábala, ha sido profanada por los griegos y por los 
romanos de la decadencia; la doctrina de los siete cielos y de los tres móviles, emanaba 
primitivamente de la década sefirótica, el carácter de los planetas, gobernados por ángeles cuyos 
nombres han sido cambiados por los de divinidades del paganismo, la influencia de las esferas una 
sobre las otras, la fatalidad que va unida a los números, la escala de proporción entre las jerarquías 
humanas, todo, todo esto, ha sido materializado y hecho supersticioso por los genethliacos y los 
lectores de horóscopos de la decadencia y de la edad media. Devolver la astrología a su primitiva 
pureza, sería, hasta cierto punto, crear una nueva ciencia. Tratemos, pues, únicamente de indicar los 
primeros principios, con sus consecuencias más inmediatas y más próximas.  

Ya hemos dicho que la luz astral recibe y conserva todas las huellas de las cosas visibles; de aquí 
resulta que la disposición cotidiana del cielo se refleja en esa luz, que, siendo el agente principal de 
la vida, opera por una serie de aparatos destinados a ese fin por la naturaleza, la concepción, el 
embrionato y el nacimiento de los niños. Ahora bien, si esa luz es bastante pródiga en imágenes 
para dar al fruto de una preñez las huellas visibles de una fantasía, o de una delectación de la madre, 
con mayor razón debe trasmitir al temperamento, móvil todavía e incierto del recién nacido, las 
impresiones atmosféricas y las influencias diversas que resulten en un momento dado en todos el 
sistema planetario de tal o cual disposición particular de los astros.  

Nada es indiferente en la naturaleza; un guijarro de más o de menos en una carretera puede romper 
o modificar profundamente los destinos de los grandes hombres, o aun de los más grandes imperios;
con mayor razón el lugar de talo cual estrella en el cielo no podría ser indiferente en los destinos del
niño que nace y que entra por su nacimiento en la armonía universal del mundo sideral. Los astros
están encadenados unos a otros por las atracciones que los mantienen en equilibrio y los hacen
moverse regularmente en el espacio; esas redes de luz van de todas a todas las esferas y no existe un
solo punto en cada planeta al cual no esté unido uno de esos hilos indestructibles. El lugar preciso y
la hora del nacimiento deben ser perfectamente calculados por el verdadero adepto en astrología;
luego, cuando haya hecho el cálculo exacto de las influencias astrales, les resta contar las
probabilidades de estado, es decir, las facilidades o los obstáculos que el niño debe hallar un día en
un estado, en sus padres, en su carácter, en el temperamento que de ellos ha recibido y por
consecuencia en sus disposiciones naturales para el cumplimiento de sus destinos; y todavía, habrá
de tener en cuenta la libertad humana y su iniciativa, si el niño llega un día a ser verdaderamente un
hombre capaz de sustraerse por una poderosa voluntad alas influencias fatales y ala cadena de los
destinos. Se ve que no concedemos demasiado a la astrología; pero, en cambio, lo que le atribuimos
es incontestable, el cálculo científico y de las probabilidades1.

La astrología es tan antigua, o más antigua aún que la astronomía y todos los sabios de la 
antigüedad viviente, le han acordado la más completa confianza. No hay, pues, que condenar o 
desdeñar ligeramente lo que nos llega rodeado y sostenido por tan imponentes autoridades.  
__________________________ 
1. En el tiempo actual, la astrología judiciaria se halla mucho mas desarrollada y el lector no se debe extrañar de las
palabras del autor, pues el habla de astrología cabalística, que todavía se halla en la oscuridad y que constituye uno de
los mas interesantes estudios del autor en su “Biblia de la humanidad”, obra que se torno muy rara (N. del T.)



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

120

Largas y pacientes observaciones, comparaciones concluyentes, experiencias a menudo reiteradas, 
debieron conducir a los antiguos sabios a sus conclusiones, y sería necesario si se pretendiera 
refutarlas, comenzar en sentido inverso el mismo trabajo. Paracelso ha sido quizás el último gran 
astrólogo de las prácticas; curaba las enfermedades por medio de talismanes formados bajo 
influencias astrales y reconocía en todos los cuerpos la marca de su estrella dominante, y esa era, 
según él, la verdadera medicina universal, la ciencia absoluta de la naturaleza perdida por causa de 
los hombres y únicamente hallada por un pequeño número de iniciados. Reconocer el signo de cada 
estrella en los hombres, en los animales y en las plantas, es la verdadera ciencia de Salomón, esa 
ciencia que se ha considerado como perdida y cuyos principios se han, no obstante, conservado 
como todos los demás secretos, en el simbolismo de la Cábala. Se comprende que para leer la 
escritura de las estrellas es preciso conocer las mismas estrellas, conocimiento que se obtiene por la 
domificación cabalística del cielo y por el conocimiento del planisferio cabalístico, encontrado y 
explicado por Gaffarel, En este planisferio, las constelaciones forman las letras hebraicas y las 
figuras mitológicas pueden ser reemplazadas por los símbolos del Tarot. Es a ese mismo planisferio 
al que Gaffarel refiere el origen de la escritura de los patriarcas, que se encontrarían en las cadenas 
de atracción de los astros los primeros lineamientos de los caracteres primitivos; el libro del cielo 
habrá, pues, servido de modelo al de Enoc, y el alfabeto cabalístico sería el resumen de todo el 
cielo. Esto no carece ni de poesía, ni, especialmente, de probabilidades, y el estudio del Tarot, que 
es evidentemente el libro primitivo y jeroglífico de Enoc, como lo ha entendido el sabio Guillermo 
Postel, bastaría para convencernos de ello.  

Los signos impresos en la luz astral por el reflejo y la atracción de los astros, se reproducen, pues, 
como lo descubrieron los sabios, sobre todos los cuerpos que se forman mediante el concurso de esa 
luz. Los hombres llevan las signaturas de su estrella en la frente, y sobre todo, en las manos; los 
animales en su configuración y en sus signos particulares; las plantas las dejan ver en sus hojas y en 
sus grano; los minerales en sus vetas y en el aspecto de sus cortes.  

El estudió de estos caracteres ha constituido el trabajo de toda la vida de Paracelso, y las figuras de 
sus talismanes son el resultado de sus investigaciones; pero no nos ha transmitido la clave y el 
alfabeto cabalístico astral con sus correspondencias; permanece todavía por hacer; la ciencia de la 
escritura mágica no convencional se ha detenido, para la publicidad, en el planisferio de Gaffarel.  

El arte serio de la adivinación reposa por completo en el conocimiento de estos signos. La 
quiromancia es el arte de leer en las líneas de la mano la escritura de las estrellas, y la metoposcopia 
busca los mismos caracteres, u otros análogos, sobre la frente de los consultantes. Efectivamente, 
los pliegues formados en la faz humana por las contradicciones nerviosas, están fatalmente 
determinados, y la irradiación del tejido nervioso es absolutamente análoga a esas redes formadas 
entre los mundos por las cadenas de atracción de las estrellas.  

Las fatalidades de la vida se escriben, pues, necesariamente en nuestras arrugas, y se reconocen, con 
frecuencia a primera vista, sobre la frente de un desconocido una o muchas letras misteriosas del 
planisferio cabalístico. Esa letra es todo un pensamiento, y ese pensamiento debe dominar la 
existencia de ese hombre Si la letra no está muy clara y está penosamente grabada, hay lucha en él 
entre la fatalidad y la voluntad, y ya en sus emociones y en sus tendencias más fuertes, todo su 
pasado se revela al mago; el porvenir entonces es fácil de conjeturar, y silos acontecimientos 
engañan a veces la sagacidad del adivino, el consultante no queda menos asombrado y convencido 
de la ciencia sobrehumana del adepto.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

121

La cabeza del hombre está hecha sobre el modelo de las esferas celestes; atrae e irradia, y es ella la 
que, en la concepción del feto, se manifiesta y se forma la primera.  

Sufre, pues, de una manera absoluta la influencia astral y atestigua, por sus diversas protuberancias, 
sus diversas atracciones. La frenología debe, por tanto, encontrar su última palabra en la astrología 
científica y depurada, de la que sometemos los problemas a la paciencia y buena fe de los sabios.  

Según Ptolomeo, el sol reseca y la luna humedece; según los cabalistas, el sol representa la justicia 
rigurosa, y la luna es simpática a la misericordia. Es el sol el que forma las tempestades; es la luna 
la que, por una especie de dulce presión atmosférica, hace crecer y decrecer y como respirar al mar. 
Se lee en el Sohar, uno de los grandes libros sagrados de la Cábala, que, «la serpiente mágica, hija 
del sol, iba a devorar al mundo cuando la mar, hija de la luna, le puso el pie sobre la cabeza y la 
dominó». Por esto es por lo que, entre los antiguos, Venus era la hija del mar, como Diana era 
idéntica a la luna; también por esto el nombre de María significa estrella del mar o sal del mar.  

Para consagrar este dogma cabalístico en las creencias del vulgo, se dijo en lenguaje profético: «Es 
la mujer la que debe aplastar la cabeza de la serpiente.»  

Jerónimo Cardan, uno de los mas audaces investigadores, y, sin contradicción, el astrólogo más 
hábil de su tiempo, y que fue, si hemos de dar crédito a la leyenda de su muerte, el mártir de su fe 
en astrología, ha dejado un cálculo, por medio del cual todo el mundo puede prever la buena o mala 
fortuna de todos los años de su vida. Para saber, pues cual será la buena o mala fortuna de un año, 
resume los acontecimientos de aquellos que han precedido en 4, 8, 12, 19, 30; el numero 4 es el de 
la realización; el 8, el de Venus o el de las cosas naturales; el 12, que es el del cielo de Júpiter, 
corresponde a l os éxitos a los buenos acontecimientos; al 19 corresponde a los ciclos de la Luna y 
de Marte, y el numero 30 es el de Saturno, o sea e de la fatalidad. Así por ejemplo, yo quiero saber 
lo que me acontecerá en este año de 1855; repasare en mi memoria todo cuanto me ha ocurrido de 
decisivo y real en el orden del progreso y de la vida, ahora hace cuatro años, lo que me ha ocurrido 
en dicha o desdicha de un modo natural, hace ocho años; lo que puedo contar de éxitos o de 
infortunios hace doce años, las vicisitudes, las desgracias o enfermedades que me han acontecido 
hace diecinueve años, y lo que he experimentado de triste y de fatal hace treinta años. Después, 
teniendo en cuenta hechos irrevocablemente acaecidos, y los progresos de la edad, cuento sobre 
análogas probabilidades alas que ya debo ala influencia de los mismos planetas, y digo: en 1851 he 
tenido ocupaciones mediocres, pero suficientemente lucrativas, con algunos apuros; en 1847 me he 
visto violentamente separado de mi familia, resultando de esta separación grandes sufrimientos para 
los míos y para mí; en 1843 he viajado como apóstol, hablando al pueblo, y he sido perseguido por 
personas mal intencionadas; fui, en dos palabras, honrado y perseguido; por último, en 1825, la vida 
de familia cesó para mí y he penetrado definitivamente en una vida fatal, que me condujo a la 
ciencia y a la desgracia. Puedo, por consiguiente, creer que tendré este año trabajo, pobreza, 
incomodidades, cambios de lugar, publicidad y contradicciones, acontecimiento decisivo para el 
resto de mi existencia, y encuentro ya en el presente toda clase de razones para creer en este 
porvenir. Concluyo que, para mí y por lo que al año presente se refiere, la experiencia confirma 
perfectamente la exactitud del cálculo astrológico de Cardan.  

Este año se refiere, por lo demás, al de los años climatéricos, o mejor climatéricos, de los antiguos 
astrólogos. Climatéricos quiere decir dispuestos en escala o calculados sobre los grados de una 
escala Juan Trithemo, en su libro De las causas secundarias, ha calculado muy curiosamente la 
vuelta de los años dichosos o funestos para todos los imperios del mundo; daremos un análisis 
exacto y más claro que el mismo libro en el capítulo XXI de nuestro Ritual, con la continuación del 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

122

trabajo de Trithemo hasta nuestros días y la aplicación de su escala mágica a los acontecimientos 
contemporáneos para deducir las probabilidades más asombrosas relativamente al porvenir próximo 
de Francia, de Europa y del mundo.  

Según todos los grandes maestros en Astrología, los cometas son las estrellas de los héroes 
excepcionales y no se acercan a la tierra mas que para anunciarla grandes cambios; los planetas 
presiden las colecciones de seres y modifican los destinos de las agregaciones de hombres; las 
estrellas más lejanas y más débiles en atracción atrae alas personas y deciden de sus atractivos; 
algunas veces un grupo de estrellas influye todo él en los destinos de un solo hombre, y con 
frecuencia un gran número de almas se ven atraídas por los rayos lejanos de un mismo sol. Cuando 
morimos, nuestra luz interior se va, siguiendo la atracción de su estrella, siendo de ese modo como 
revivimos en otros universos, en donde el alma se hace una nueva vestidura, análoga a los progresos 
o decrecimientos de su belleza, porque nuestras almas, separadas de nuestros cuerpos, se parecen a
las estrellas errantes, son glóbulos de luz animada que buscan siempre su centro para encontrar su
equilibrio y su movimiento, pero antes deben desprenderse de los anillos de la serpiente, es decir, de
la luz astral no depurada que las rodea y las cautivas, en tanto que la fuerza de la voluntad no las
eleva hacia arriba. La inmersión de la estrella viviente en la luz muerta es un suplicio espantoso,
sólo comparable al de Mezencio. El alma se hiela y se abrasa en ella al mismo tiempo, y no tiene
otro medio de desprenderse que volviendo a entrar en la corriente de las formas exteriores y
adquirir una envoltura de carne, y luchar después con energía contra los instintos para afirmar la
libertad moral que le permitirá, en el momento de la muerte romper las cadenas de la tierra y volar
triunfante hacia el astro consolador, cuya luz le ha sonreído.

Por este dato, se comprende lo que es el fuego del infierno, idéntico al demonio, o a la antigua 
serpiente, en que consiste la salvación ola reprobación de los hombres, todos llamados y todos 
sucesivamente elegidos, pero en pequeño número, después de haber estado expuestos por su falta a 
caer en el fuego eterno.  

Tal es la grande y sublime revelación de los magos, revelación madre de todos los símbolos, de 
todos los dogmas, de todos los cultos, de todas las religiones descendientes únicamente de la 
astronomía. Puede verse también cómo Dupuis se engañaba, cuando creía todas las religiones 
descendientes únicamente de la astronomía. Es, por el contrario, la astronomía la que ha nacido de 
la astrología, y la astrología primitiva es una de las ramas de Santa Cábala, la ciencia de las ciencias 
y la religión de las religiones.  

Así se ve, en la lámina 17 del Tarot, una admirable alegoría: Una mujer desnuda, que representa a la 
vez la Verdad, la Naturaleza y la Sabiduría, sin velo, inclinando dos urnas hacia la tierra, donde 
vierte fuego y agua; por encima de su cabeza brilla el septenario estrellado, alrededor de una estrella 
de ocho rayos, la de Venus, símbolo de paz y de amor; alrededor de la mujer, verdean las plantas de 
la tierra, y sobre una de esas plantas viene a posarse la mariposa de Psique, emblema del alma, 
reemplazada en algunas copias del libro sagrado por un pájaro, símbolo más egipcio y 
probablemente más antiguo. Esta figura, que en el Tarot moderno lleva el Titulo de estrella 
brillante, es análoga a muchos símbolos herméticos, y no deja de guardar analogías con la estrella 
flameante de los iniciados en francmasonería, manifestando la mayor parte de los misterios de la 
doctrina secreta de los Rosa-cruz.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

123

18 u S 
LOS FILTROS Y LOS SORTILEGIOS 

Justitia - Mysterium - Canes 

Abordamos ahora el abuso más criminal que pueda hacerse de las ciencias mágicas: la magia, o más 
bien la brujería envenenadora. Debe comprenderse que esto lo escribimos, no para enseñar sino 
para prevenir.  

Si la justicia humana, al perseguir a los adeptos, no lo hubiera hecho nada más que contra los 
nigromantes y brujos o hechiceros envenenadores, es cierto, como ya lo hemos advertido, que sus 
rigores habrían sido excesivas contra semejantes malvados.  

Sin embargo, no hay que creer que el poder de vida y de muerte que pertenece secretamente al 
mago, haya sido siempre ejercido para satisfacer alguna cobarde venganza, o una concupiscencia 
más cobarde todavía. En la Edad Media como en el mundo antiguo, las asociaciones mágicas han, 
con frecuencia, fulminado o hecho perecer lentamente a los reveladores o profanadores de los 
misterios, y cuando la espada mágica debía abstenerse de funcionar, cuando la efusión de sangre era 
de temer entonces el agua Toffana, los ramilletes perfumados y las camisas-de Nessus y otros 
instrumentos de muerte, más desconocidos y más extraños, servían para ejecutar más pronto o más 
tarde la terrible sentencia de los jueces del tribunal secreto.  

Ya hemos dicho que existe en Magia un grande e indecible arcano, que no se comunica jamás entre 
adeptos, y que, sobre todo, es preciso impedir a todo trance que los profanos lo adivinen; cualquiera 
que en otro tiempo revelara, o lo hiciera descubrir a los demás por imprudentes revelaciones, la 
clave de ese arcano supremo, era condenado inmediatamente a muerte y obligado, con frecuencia, a 
ser él mismo el ejecutor de la sentencia.  

La famosa comida profética de Cazotte, escrita por Laharpe, no ha sido aún comprendida; y 
Laharpe al narrarla, ha cedido al deseo, bastante natural por cierto, de maravillar a sus lectores 
ampliando los detalles. Todos los hombres presentes en esa comida, con excepción de Laharpe, eran 
iniciados y reveladores, o por lo menos, profanadores de misterios.  

Cazotte, más elevado que todos ellos en la escala de la iniciación, les pronunció su decreto de 
muerte en nombre del iluminismo, y ese decreto fue diversamente, pero rigurosamente ejecutado, 
como otros decretos semejantes lo habían sido muchos años y muchos siglos antes contra el abate 
de Villars, Urbano Grandier, y tantos otros, y los filósofos revolucionarios perecieron, como 
también debían perecer Cagliostro, abandonado en las prisiones de la inquisición, la banda mística 
de Catalina de Theos, el imprudente Schroepffer, forzado a matarse en medio de sus triunfos 
mágicos y de la admiración universal, el desertor Kotzebüe, apuñalado por Carl Sand y tantos otros, 
cuyos cadáveres han sido hallados sin que se supiera la causa de su muerte súbita y sangrienta.  

Fresca está todavía la memoria de la extraña alocución que dirigió al mismo Cazotte, al condenarle 
a muerte, el presidente del Tribunal revolucionario, su colega y co-iniciado.  

El nudo terrible del drama del 93, está todavía oculto en el santuario más oscuro de las sociedades 
secretas; a los adeptos de buena fe que querían emancipar a los pueblos, otros adeptos de una secta 
opuesta y que estaban ligados a más antiguas tradiciones, les hicieron una oposición terrible por 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

124

medios análogos a los de sus adversarios, e hicieron imposible la práctica del gran arcano, al 
desenmascarar la teoría.  

La muchedumbre no comprendió nada, pero desconfió de todos y cayó, por descorazonamiento, 
más bajo de lo que habían querido llevarla.  

El gran arcano permaneció más desconocido que nunca. Únicamente los adeptos, neutralizados los 
unos por los otros, no pudieron ejercer el poder, ni para dominar a los demás, ni para librarse ellos 
mismos; se condenaron, pues, mutuamente como traidores y se entregaron los unos a los otros al 
exilio, al suicidio, al puñal y al cadalso.  

Se me preguntará tal vez, si peligros tan terribles amenazan todavía en nuestros días, sea a los 
intrusos del santuario oculto a los reveladores del arcano. ¿Por qué he de responder yo a la 
incredulidad de los curiosos? Si me expongo a una muerte violenta por instruirlos, no me salvarán 
ciertamente; si tienen miedo por sí mismos, que se abstengan de toda investigación imprudente; he 
aquí todo lo que puedo decirles.  

Volvamos a la magia envenenadora. Alejandro Dumas, en su novela El conde de Montecristo, ha 
revelado algunas de las prácticas de esta ciencia funesta. No repetiremos de él las tristes teorías del 
crimen, cómo se envenenan las plantas, no diremos cómo, por medio de unciones venenosas, se 
envenenan las paredes de las casas y el aire respirable por medio de fumigaciones que requieren que 
el observador emplee la careta de vidrio de Santa Cruz; dejaremos a la antigua Canidia sus 
misterios y no busquemos tampoco, hasta qué punto los ritos infernales de Sagane han 
perfeccionado el arte de Locusta. Nos basta decir que estos hechiceros destilaban junto al virus de 
las enfermedades contagiosas, el veneno de los reptiles, y el jugo nocivo de las plantas; extraían el 
coagulo y su humor viscoso y narcótico, de la datura stramonium sus principios asfixiantes, veneno 
que basta una sola gota en la lengua u oído, como un rayo, hará caer y matara al ser vivo mas bien 
constituido y al mas fuerte. Hacían hervir con el jugo blanco de titimalo la leche en que habían 
ahogado víboras y áspides; que tomaban y traían de sus viajes o hacían traer, a altos preciso, una 
savia de un arbol venenoso de las Antillas y los frutos de Java, el jugo de la mandioca y de otros 
venenos; pulverizaban el silex, mezclaban con cenizas impuras la baba seca de los reptiles; 
efectuaban filtros horrendos con los virus de los jumentos con rabia y las secreciones de las 
hembras en celo. La sangre humana se mezclaba con drogas infames y con eso componían un aceite 
que mataba solo por su mal olor; esto nos recuerda la mas bubónica de Panurgo. Hasta se escribían 
recetas para envenenar y las disfrazaban bajo términos técnicos de alquimia, y en más de un libro 
antiguo, sedicente hermético, el secreto de la pólvora de proyección no es otro que el de la pólvora 
de sucesión. En el gran grimorio se encuentra aún una de esas recetas menos disfrazadas que las 
demás, pero titulada únicamente, medio de hacer el oro; es una horrible decoración de verdete, 
vitriolo, arsénico y aserrín de madera que debe, para ser buena, consumir inmediatamente un ramo 
que en el fuera mojado. Juan Bautista Porta, en su Magia Natural, da una receta del veneno de los 
Borgia; pero, como puede suponerse, se burla de su público y no divulga la verdad, demasiado 
peligrosa en semejante materia. Podemos pues, dar aquella receta de Porta, solamente para 
satisfacer la curiosidad de nuestros lectores. 

El sapo, por si mismo, no es venenoso, pero es una esponja de venenos: es el coagulo del reino 
animal. Toma, pues, un gran sapo, dice Porta, y introdúcelo en una garrafa con víboras y áspides; 
dales como alimento, coágulos venenosos, la digital y la cicuta, después irrítalos, batiéndolos, 
quemándolos y atormentándolos de todas las maneras posibles, hasta que mueran de rabia y 
hambre; salpicándolos entonces de escamas de cristal pulverizado y eforbio, después, ponerlos 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

125

sobre una redoma bien hecha y hacerlos secar lentamente con fuego; se deja enfriar y se debe 
separar las cenizas  de los cadáveres del polvo incombustible que hubiera quedado en el fondo de la 
redoma: tendréis entonces dos venenos, uno liquido y otro en polvo. El líquido será tan eficaz como 
el agua Toffana, el polvo hará disecar o envejecer en algunos días y después morir en medio de 
horribles sufrimientos, o una atonia general por aquel que la haya tomado en su bebida. Es 
necesario convenir que esta receta tiene una fisonomía mágica de las mas feas y mas negras, y que 
recuerda, indignando el corazón, las abominables cocinas de Canidia y Medeia. 

Eran los polvos de la receta de Porta los que las brujas de la Edad Media pretendían recibir en el 
aquelarre y que expedían a gran precio a la ignorancia o al odio. Es por la tradición de semejantes 
misterios como ellas sembraban el espanto en los campos y hacían sus sortilegios.  

El hechicero o la hechicera eran casi siempre una especie de sapos humanos, hinchados de 
inveterados rencores; eran pobres, estaban rechazados de todos y, por consecuencia, odiaban.  

El temor que inspiraban era su consuelo y su venganza; envenenados ellos mismos por una sociedad 
de la que no habían conocido más que los desperdicios y los vicios, envenenan a su vez a aquellos 
que eran bastante débiles para tenerlos y vengaban en la juventud y en la belleza su vejez maldita y 
su imperdonable fealdad.  

Sólo la operación de esas malvadas obras y el cumplimiento de esos repugnantes misterios, 
constituían y confirmaban los que entonces se llamaba pacto con mal espíritu.  

Es cierto que el operador debía pertenecer en alma y cuerpo al mal, y que merecía con justo título la 
reprobación universal e irrevocable manifestada por la alegoría del infierno.  

Que las almas humanas hayan descendido a ese grado de perversidad y de demencia, no debe 
asombramos, pero si afligimos: ¿el abismo de los infiernos no demuestra ser por antítesis, la 
elevación y la grandeza del cielo?  

En el Norte, donde los instintos están más comprimidos y son más vivaces; en Italia, en donde las 
pasiones son más expansivas y más ardientes, se temen todavía los sortilegios y el mal de ojo; en 
Nápoles no se afronta impunemente la jettatura, y aun se reconoce en ciertos signos exteriores a los 
seres que desdichadamente están dotados de ese poder.  

Para garantirse contra ella, es preciso llevar encima cuernos —dicen los expertos— y el pueblo, que 
todo lo toma el pie de la letra, se apresura a adornarse con ellos, sin pensar más en el sentido de esta 
alegoría.  

Los cuernos, atributos de Júpiter Ammon, de Baco y de Moisés, son el símbolo del poder moral o 
del entusiasmo, y los magos quieren decir que, para evitar la jettatura, es necesario dominar con una 
gran audacia, por un gran entusiasmo o por un gran pensamiento la corriente fatal de los instintos. 
Así es como casi todas las supersticiones populares son interpretaciones profanas de algún axioma o 
de algún maravilloso arcano de la sabiduría oculta. Pitágoras, al escribir sus admirables símbolos, 
¿no ha legado a los sabios una filosofía perfecta y al vulgo una nueva serie de vanas observancias y 
de prácticas ridículas? Así, cuando decía: «No recojáis lo que cae de la mesa, no cortéis los árboles 
del gran camino, no matéis a la serpiente que han caído en vuestro cercado. ¿No ofrecía bajo 
transparentes alegorías los preceptos de la caridad, sea social, sea particular? Y cuando decía: No te 
mires al espejo a la luz de la antorcha. ¿No era un modo ingenioso de enseñar el verdadero 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

126

conocimiento del sí mismo, que no podría existir con las luces ficticias y los prejuicios de los 
sistemas?  

Lo propio sucede con los demás preceptos de Pitágoras que, como se sabe, fueron seguidos al pie de 
la letra por una muchedumbre de discípulos imbéciles, hasta el punto de que en las observancias 
supersticiosas de nuestras provincias hay un gran número de ellas que se remontan a la inteligencia 
primitiva de los símbolos de Pitágoras.  

Superstición, procede de una palabra latina que significa sobrevivir. Es el signo que sobrevive al 
pensamiento; es el cadáver de una práctica religiosa. La superstición es a la iniciación lo que la idea 
del diablo es a la de Dios. Es en este sentido como el culto de las imágenes está prohibido y como el 
dogma más santo en su concepción primera puede convenirse en supersticioso e impío cuando se ha 
perdido la inspiración y el espíritu.  

Entonces es cuando la religión, siempre una como la razón suprema, cambia de vestiduras y 
abandona los antiguos ritos ala codicia ya la farsa de los sacerdotes convertidos, metamorfoseados, 
por su maldad y su ignorancia, en charlatanes y juglares.  

Fig. 7 Los pantáculos de Ezequiel y Pitágoras1 

Pueden compararse con las supersticiones los emblemas y los caracteres mágicos, cuyo sentido no 
es comprendido ya, y que se graban al azar sobre amuletos y talismanes. Las imágenes mágicas de 
los antiguos eran pantáculos, es decir, síntesis cabalísticas. La rueda de Pitágoras es un pantáculo 
análogo al de las ruedas de Ezequiel, y ambas figuras son los mismos secretos e idéntica filosofía, 
______________________ 
1. El querubín de cuatro cabezas de la profecía de Ezequiel, explicado por el doble triangulo de Salomón. Por debajo,
la rueda de Ezequiel, llave de todos los pantaculos, y el pantaculo de Pitágoras. El querubín de Ezequiel esta
representado tal como el profeta lo describe. Sus cuatro cabezas son el cuaternario de la Mercabah; sus seis alas son
el senario de Bereschit. La figura humana que esta en el medio representa la razón; la cabeza de águila es la creencia;
el buey es la resignación y el trabajo, el león es la lucha y la conquista. Este símbolo es análogo al de la Esfinge de los
Egipcios, pero es mas apropiado a la Cabala de los Hebreos.



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

127

es la llave de todos los pantáculos y ya hemos hablado de ello. Los cuatro animales, mejor, las 
esfinges de cuatro cabezas del mismo profeta son idénticas a un admirable símbolo indio, del cual 
publicamos el grabado, y que se refiere a la ciencia del gran arcano. San Juan, en su Apocalipsis, ha 
copiado y ampliado a Ezequiel, y todas las figuras monstruosas de este libro maravilloso son otros 
tantos pantáculos mágicos, de los cuales, los cabalistas encuentran fácilmente la clave. Pero los 
cristianos, habiendo desdeñado la ciencia con el deseo de ampliar la fe, quisieron ocultar más tarde 
los orígenes de su dogma y condenaron al fuego todos los libros de cábala y de magia. Anular los 
originales es dar una especie de originalidad a las copias y, sin duda, lo sabia San Pablo 
perfectamente cuando, con las intenciones más loables sin duda, cumplía su auto de fe científico, en 
Efeso. Así es cómo seis siglos más tarde el creyente Omar debía sacrificar a la originalidad del 
Coran la biblioteca de Alejandria, ¿quién sabe si en el porvenir, un futuro apóstol no quiera 
incendiar nuestros Museos literarios y confiscar la imprenta en beneficio de algún apasionamiento 
religioso y de alguna leyenda nuevamente acreditada?  

El estudio de los talismanes y de los pantáculos es una de las más curiosas ramas de la magia y está 
ligada a la numismática histórica.  

Existen talismanes indios, egipcios y griegos, medallas cabalísticas procedentes de hebreos, 
antiguos y modernos, abraxas gnósticos, amuletos bizantinos, monedas ocultas en usos entre los 
miembros de Sociedades secretas y llamadas, a veces, retoños del sabbat, medallas de los 
templarios y alhajas de los francmasones. Goglenius en su Tratado de las maravillas de la 
Naturaleza, describe los talismanes de Salomón y los del rabino Chael. El dibujo de alguno de ellos, 
de una mayoría también y de los más antiguos, fue grabado en los calendarios mágicos de Tycho-
Brahe y de Duchenteau, y deben de estar reproducidos en totalidad o en parte en los fastos 
iniciativos de J. M. Ragon, vasto y sabio trabajo que recomendamos a nuestros lectores.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

128

19 m T 
LA PIEDRA DE LOS FILOSOFOS - ELAGABALA 

Vocatio -Sol -Aurum 

Los antiguos adoraban al sol bajo la forma de una piedra negra, a la que llamaban Elagabala o 
Heliogábala ¿Qué significaba esta piedra y cómo podía ser ella imagen del más brillante de los 
astros?  

Los discípulos de Hermes1, antes de prometer a sus adeptos el elixir de larga vida o el polvo de 
proyección, les recomendaban que buscasen la piedra filosofal. ¿Qué es esta piedra y por qué una 
piedra?  

El gran iniciador de los cristianos invita a sus fieles a edificar sobre piedra, si no quieren ver sus 
construcciones derrumbadas. El mismo se nombra la piedra angular, y dice al más creyente de sus 
apóstoles: «Llámate Petrus, porque tú eres la primera piedra sobre la cual edificaré mi iglesia.»  

Esta piedra, dicen los maestros en alquimia, es la verdadera sal de los filósofos, que entra en su 
tercio en la composición del azoe. Ahora bien, AZOE es, como se sabe, el nombre del gran agente 
hermético y del verdadero agente filosofal; también representan ellos su sal bajo la forma de una 
piedra cúbica, como puede verse en las doce claves de Basilio Valentín o en las alegorías de 
Trevisan.  

¿Qué es, no obstante, esta piedra? Es el fundamento de la filosofía absoluta; es la suprema e 
inquebrantable razón. Antes de pensar en la obra metálica, es necesario haberse fijado para siempre 
sobre los principios absolutos de la sabiduría, es necesario poseer esa razón, que es la piedra de 
toque de la verdad. Jamás un hombre con prejuicios podrá llegar a ser rey de la Naturaleza y 
maestro en trasmutaciones. La piedra filosofal es, ante todo, necesaria, pero ¿cómo hallarla? 
Hermes nos lo dice en su tabla de esmeralda: Es necesario separar lo sutil de lo fijo, con un gran 
cuidado y atención extremada. Así, pues, debemos desprender nuestras certidumbres de nuestras 
creencias, y distinguir bien los dominios de la ciencia de los de la fe; comprender bien que no 
sabemos todas las cosas en que creemos, y que no creemos ya en ninguna de las cosas en que 
llegamos a saber, y que, así la creencia de bascosas de la fe, es lo desconocido y lo indefinido, en 
tanto que sucede todo lo contrario en las cosas de la ciencia. Hay, pues, que concluir que la ciencia 
reposa sobre la razón y la experiencia, mientras que la fe tiene por base el sentimiento y la razón. 
En otros términos, la piedra filosofal es la verdadera certeza que la prudencia humana asegura alas 
investigaciones concienzudas ya la modesta duda, mientras que el entusiasmo religioso lo da 
exclusivamente la fe. Luego, no pertenece ni a la razón sin aspiraciones, ni alas aspiraciones 
irrazonables; la verdadera certeza es la aquiescencia recíproca de la razón, que sabe en el 
sentimiento que cree y del sentimiento que cree en la razón que sabe. La alianza definitiva de la 
razón y de la fe resultará de su distensión y de su separación absoluta, pero de su mutua marca y de 
su fraternal concurso. Tal es el sentido de las dos columnas del pórtico de Salomón, de las cuales 
una se llama Jakin, y la otra Bohas; una debas cuales es blanca y otra negra. Son distintas, están 
separadas y, al parecer, son contrarias; pero si la fuerza ciega quiere reunirlas, acercándolas, la 
bóveda del templo se derrumbará, porque, separadas, constituyen una misma fuerza y, reunidas, son 
dos fuerzas que se destruyen mutuamente. Por esta misma razón es por la que el poder espiritual se 
debilita, desde el punto en que quiere usurpar el temporal, y por lo que el poder temporal perece 
_______________ 
1. Hermes Trismegistro, filosofo, legislador y bienhechor del Egipto en el siglo XX antes de Jesús Cristo (N. del T.).



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

129

víctima de sus abrogaciones sobre el poder espiritual. Gregorio VII perdió el papado, y los reyes 
cismáticos han perdido y perderán la monarquía. El equilibrio humano tiene necesidad de dos pies, 
los mundos gravitan mediante dos fuerzas, la generación exige dos sexos. Tal es el sentido del 
arcano de Salomón, simbolizado por las dos columnas del templo Jakin y Bohas. 

El sol y la luna de los alquimistas corresponden al mismo símbolo y concurren al perfeccionamiento 
y a la estabilidad de la piedra filosofal El sol es el signo jeroglífico de la verdad, porque es el 
manantial visible de la luz, y la piedra bruta es el símbolo de la estabilidad. Por esta razón, los 
antiguos magos tomaban la piedra Elagabala por la figura del sol, y por esto también es por lo que 
los alquimistas de la Edad Media indicaban la piedra filosofal como el primer medio de hacer el oro 
filosófico, es decir, la transformación de todos los poderes vitales, figurados por los seis metales, en 
sol, o lo que es igual, en verdad y en luz, primera e indispensable operación de la gran obra, que 
conduce a las adaptaciones secundarias, y que hace, por las analogías de la naturaleza, encontrar el 
oro natural y grosero a los creadores del oro espiritual y viviente, a los poseedores de la verdadera 
sal, del verdadero mercurio y del verdadero azufre filosófico.  

Encontrar la .piedra filosofal es haber encontrado lo absoluto, como lo dicen todos los maestros. 
Ahora bien, lo absoluto es lo que no admite errores, es lo fijo de lo volátil es la regla de la 
imaginación, es la necesidad misma del ser, es la ley inmutable de la razón y de la verdad; lo 
absoluto es loquees. Luego lo que es en cierto modo, es antes de lo que es. El mismo Dios no es sin 
razón de ser, y no puede existir más que en virtud de una suprema e inevitable razón. Es, pues, esta 
razón la que es lo absoluto; es a ella a la que debemos creer si queremos que nuestra fe tenga una 
base razonable y sólida. Se ha podido decir en nuestros días que Dios no es más que una hipótesis; 
pero la razón absoluta no es más que una, y ella es esencial al ser.  

Santo Tomas ha dicho: Una cosa no es justa porque dios la quiera, sino que dios la quiere porque es 
justa Santo Tomás hubiera deducido lógicamente todas las consecuencias de tan hermoso 
pensamiento, habría encontrado la piedra filosofal, y, en vez de limitarse a ser ángel de la escuela, 
habría sido el reformador.  

Creer en la razón de Dios y en el Dios de la razón es hacer el ateísmo imposible. Son los idólatras 
los que han hecho los ateos. Cuando Voltaire decía: «Si Dios no existiera, habría que inventarle», 
sentía más bien que comprendía la razón de Dios. ¿Existe realmente Dios? Nosotros no sabemos 
nada, pero deseamos que así sea, y por eso creemos en su existencia. Formulada así la fe, es una fe 
razonable, porque admite la duda de la ciencia y, en efecto, no creemos más que en las cosas que 
nos parecen probables, aun cuando no las conozcamos. Luego no es a semejante personas a quienes 
la piedra filosofal ha sido prometida.  

Los ignorantes que han desviado el cristianismo de su camino, sustituyendo a la ciencia por la fe, a 
la experiencia por el sueño, a la realidad por lo fantástico; los inquisidores que, durante siglos y 
siglos declararon a la magia una guerra de exterminio, sólo lograron cubrir de tinieblas los 
descubrimientos del espíritu humano, de tal modo, que hoy marchamos tanteando para volver a 
encontrar la clave de los fenómenos de la naturaleza. Ahora bien, todos los fenómenos naturales 
dependen de una sola e inmutable ley, representada por la piedra filosofal y, especialmente, por su 
forma simbólica, que es el cubo. Esta ley, manifestada en la Cábala por el cuaternario, había 
suministrado a los hebreos todos los misterios de su tetragrama divino. Puede, por tanto, decirse, 
que la piedra filosofal es cuadrada en todos sentidos, como la Jerusalén celeste de San Juan, y que 
en un lado llevan escrito el nombre de dmly y en otro el de Dios; sobre una de sus faces, el de 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

130

ADÁN, y sobre la otra el de EVA, y después los de AZOE e INRI, sobre los otros dos lados. A la 
cabeza de una traducción francesa de un libro del Sr. de Nuisement, acerca de la sal filosófica, se ve 
el espíritu de la tierra de pie sobre un cubo, que recorren lenguas de fuego; tiene por falo un 
caduceo, y el sol y la luna sobre el pecho, a la derecha y a la izquierda; es barbudo, está coronado y 
tiene un cetro en la mano. Es el ázoe de los sabios sobre pedestal de sal y de azufre. Se coloca a 
veces a esta imagen la cabeza simbólica del macho cabrío de Mendés; es el Baphomet de los 
Templarios, el macho cabrío del sabbat y el verbo creado de los gnósticos; imágenes extrañas que 
sirvieron de espantajos al vulgo, después de haber servido de meditaciones a los sabios; jeroglíficos 
inocentes del pensamiento y de la fe, que también sirvieron de pretexto a los furores de las 
persecuciones. ¡Cuán desdichados son los hombres en su ignorancia, pero cuánto se desprecian a sí 
mismos si llegan a conocerla!  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

131

20 p U 
LA MEDICINA UNIVERSAL 
Caput - Resurrectio - Circulus 

La mayor parte de nuestras enfermedades físicas proceden de nuestras enfermedades morales, según 
el dogma mágico único y universal, y en razón de la ley de las analogías.  

Una gran pasión a la cual se abandone uno, corresponde siempre a una gran enfermedad que se 
separa. Los pecados mortales son llamados así porque física y positivamente causan la muerte.  

Alejandro Magno murió de orgullo. Era temperante por naturaleza, pero se entregó por orgullo a los 
excesos que le produjeron la muerte.  

Francisco I murió a causa de un adulterio.  

Luis XV murió en su parque de los ciervos.  

Cuando Marat fue asesinado, se moría de soberbia y de envidia. Era un mitómano de orgullo, que se 
creía el único ser justo y que habría querido matar a todo el que no fuera Marat.  

Muchos de nuestros contemporáneos han muerto de ambición, después de la Revolución de 
Febrero.  

En cuanto nuestra voluntad se confirma irrevocablemente en una tendencia absurda, estamos 
muertos, y el ataúd que habrá de recibir nuestros restos, no muy lejano.  

Es, por consiguiente, una verdad el decir que la sabiduría conserva la vida.  

El gran maestro ha dicho: «Mi carne es un aliento y mi sangre una bebida. Comed mi carne y bebed 
mi sangre y viviréis.» Y como el vulgo murmurase, agregó: «La carne no entra aquí en nada; las 
palabras que os dirijo, son espíritu y son vida.» Así quería decir: Abrevad en mí espíritu y vivid mi 
vida.  

Y cuando iba morir ligó el recuerdo de su vida al signo del pan, y el de su espíritu al del vino, 
instituyendo de este modo la comunión de la fe, de la esperanza y de la caridad.  

En el mismo sentido es como han dicho los maestros herméticos: Haced el oro potable y tendréis la 
medicina universal; es decir, apropiad la verdad a vuestros usos, y sea ella el manantial en que 
abrevéis todos los días y adquiriréis para siempre la inmortalidad de los sabios. La templanza, la 
tranquilidad de alma, la sencillez de carácter, la calma y la razón de la voluntad hacen al hombre, no 
solamente dichosos, sino sano y robusto.  

Es haciéndose razonable y bueno como el hombre llega a la inmortalidad. Somos los autores e 
nuestros propios destinos, y Dios nos salva sin nuestro concurso.  

La muerte no existe para el sabio; la muerte es un fantasma tildado de horrible por la ignorancia y la 
debilidad del vulgo.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

132

El cambio atestigua el movimiento, y el movimiento no revela otra cosa que la vida. El mismo 
cadáver no se descompondría si estuviera muerto; todas las moléculas que lo componen 
permanecen vivas y no se mueven con otro objeto que con el de desprenderse unas de otras. ¿Podéis 
figuraros que es el espíritu el que primero se desprendió del cuerpo para morir? ¿Podéis creer que el 
pensamiento y el amor pueden morir cuando la misma materia grosera no muere?  

Si al cambio debe llamársele, moriremos y renacemos diariamente, porque todos los días cambian 
nuestras formas.  

Tememos, al salir a la calle, destrozar nuestras vestiduras, y nada no importa abandonarlas cuando 
llega la hora del reposo.  

El embalsamamiento y la conservación de los cadáveres es una superstición contra la naturaleza. Es 
un ensayo de creación de la muerte; es la inmovilización forzosa de una sustancia de que la vida 
tiene necesidad. Pero no hay que apresurarse en destruir o en hacer desaparecer los cadáveres, 
porque nada se verifica bruscamente en la naturaleza, y no debe correrse el riesgo de romper 
violentamente los lazos de un alma que se desprende.  

La muerte no es nunca instantánea; se opera gradualmente como el sueño. En tanto que la sangre no 
se ha enfriado por completo, mientras que los nervios pueden estremecerse, el hombre no está 
completamente muerto, y si alguno de los órganos esenciales de la vida no está destruido, el alma 
pude ser llamada, sea por accidente, sea mediante una voluntad poderosa.  

Un filósofo ha dicho que mejor dudaría del testimonio universal antes que creer en la resurrección 
de un muerto, y en esto procedió temerariamente, porque es bajo la fe del testimonio universal 
como él creía en la imposibilidad de una resurrección.  

Probada una resurrección ¿qué resultaría? ¿Habría que negar la evidencia o renunciar a la razón? 
Esto sería absurdo sólo al suponerlo. Habría que deducir sencillamente que había sido temerario 
creer en la imposibilidad de la resurrección. Ab actu ad posse valet consecutio.  

Osemos afirmar ahora que la resurrección es posible y que se produce con mayor frecuencia de lo 
que se cree. ¡Cuántas personas cuya muerte ha sido jurídica y científicamente probada, han sido 
halladas muertas, es cierto, en su ataúd, pero que habían vivido y que se habían destrozado los 
dedos y las uñas al tratar de abrirse las arterias para escapar por una nueva muerte a tan horribles 
sufrimientos!  

Un médico nos dirá que esas personas no estaban muertas, sino en estado de letargia. ¿Pero qué es 
la letargia? Es el estado que dais a la muerte comenzada y no concluida, ala muerte que viene a 
desmentir un retomo a la vida. No se sale fácilmente del atolladero con estas palabras, cuando es 
imposible explicar las cosas.  

El alma está ligada al cuerpo por la sensibilidad yen cuanto ésta cesa, es un signo cierto de que el 
alma se aleja. El sueño magnético es una letargia o una muerte ficticia y curable a voluntad. La 
eterización o la torpeza producida por el cloroformo son verdaderas letargias que a veces concluyen 
por una muerte definitiva, cuando el alma, feliz por su pasajero desprendimiento, hace esfuerzos de 
voluntad para alejarse definitivamente, lo que es posible en aquellos que han vencido al infierno, es 
decir, cuya fuerza moral es superior a la de la atracción astral.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

133

Así, pues, la resurrección no es posible más que para las almas elementales, y son éstas, 
especialmente, las que están más predispuestas a revivir en la tumba. Los grandes hombres y los 
verdaderos sabios no son enterrados vivos.  

En nuestro Ritual explicaremos la teoría y la práctica del resurreccionismo y aquellos que me 
preguntaran si yo he resucitado muertos, les responderé que si yo se lo dijera no me creerían. 

Quédanos por examinar aquí si la abolición del dolor es posible y si es saludable emplear el 
cloroformo o el magnetismo en las operaciones quirúrgicas. Opinamos, y la ciencia lo reconocerá 
más tarde, que disminuyendo la sensibilidad se disminuye la vida y que todo cuanto evita el dolor 
en semejantes circunstancias se vuelve en provecho de la muerte.  

El dolor atestigua la lucha de la vida; adviértase, pues, que en las personas operadas en estado de 
letargia, las curas son excesivamente dolorosas. Si se reiterara en cada una de estas curas, el 
aturdimiento por el cloroformo, sucedería de estas dos cosas una: o que el enfermo moriría, o que 
en las curaciones el dolor volvería y sería continuo. No se violenta impunemente a la Naturaleza.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

134

21 y X 
LA ADIVINACION 

Dentes - Furca - Amens 

El autor de este libro ha osado mucho en su vida, y jamás un temor ha tenido su pensamiento 
cautivo. No es, sin embargo, sin un legítimo terror como llega al final del dogma mágico.  

Se trata ahora de revelar, o más bien, de volver sobre el gran Arcano, ese terrible secreto, ese 
secreto de vida y de muerte, manifestando en la Biblia por aquellas formidables y simbólicas 
palabras de la serpiente, también simbólica:  
I Nequaquan moriemini,  
II Sed eritis,  
III Sicut dii,  
IV Scientes bonum et malum.  

Uno de los privilegios del iniciado en el gran Arcano y aquel que resume todos los demás es el de la 
Adivinación.  

Según el sentido vulgar de la palabra, adivinar significa conjeturar lo que se ignora; pero el 
verdadero sentido de la palabra es inefable a fuerza de ser sublime. Adivinar (divinari) es ejercer la 
divinidad. La palabra divinus, en latín significa algo más que la otra palabra divus, cuyo sentido es 
equivalente a hombre dios. Devin1, en francés, contiene las cuatro letras de la palabra Dieu2 (Dios), 

más la letra N que corresponde por su forma al ` hebreo y que manifiesta cabalística y
jeroglíficamente el gran Arcano, cuyo símbolo en el Tarot, es la figura del batelero.  

Aquel que comprenda perfectamente el valor numeral absoluto de ` multiplicada por N, con la
fuerza gramatical de la N final en las palabras ciencia, arte, potencia, adicionando después las cinco 
letras de la palabra DEVIN, a fin de hacer entrar cinco en cuatro, cuatro en tres, tres en dos y dos en 
uno, aquel al traducir el número que encuentre en letras hebraicas primitivas, escribirá el nombre 
oculto del gran Arcano y poseerá una palabra de la que el mismo santo tetragrama no más que el 
equivalente y como la imagen.  

Ser adivino, según la fuerza de la palabra, es, pues, ser divino, y algo más misterioso todavía.  

Los dos signos de la divinidad humana, o de la humanidad divina, son las profecías y los milagros. 

Ser profeta es ver por anticipado los efectos que existen en las causas; es leer en la luz astral; hacer 
milagros, es obrar valiéndose del agente universal y someterle a nuestra voluntad.  

Se preguntará al autor de este libro si es profeta y taumaturgo.  

Que los curiosos averigüen y lean todo cuanto ha escrito antes de ciertos acontecimientos que se 
han verificado en el mundo. Cuanto a lo que han podido decir y hacer, si lo refiriera, y si en ello 
hubiera realmente algo maravilloso, ¿se le creería bajo su palabra?  
_____________ 
1. Adivino
2. Dios



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

135

Además, una de las condiciones esenciales de la adivinación, es la de no verse obligado a ella, no 
someterse nunca a la tentación, es decir, a la prueba. Nunca los maestros de la ciencia han cedido a 
la curiosidad de nadie. Las sibilas queman sus libros cuando Tarquino rehúsa apreciarlos en su justo 
valor; el gran Maestro se calla cuando se solicitan de él signos de su misión divina Agrippa muere 
de miseria antes de obedecer a aquellos que solicitan de él un horóscopo. Dar pruebas de la ciencia 
a aquellos que dudan de la ciencia misma, es iniciar a indignos, es profanar el oro del santuario, es 
merecer la excomunión de los sabios y la muerte de los reveladores.  

La esencia de la adivinación, es decir, el gran Arcano mágico, está figurado por todos los símbolos 
de la ciencia, y se liga estrechamente con el dogma único y primitivo de Hermes. En filosofía da la 
certeza absoluta; en religión el secreto universal de la fe; en física, la composición, la 
descomposición, la recomposición, la rea1izacion y la adaptación del mercurio filosofal, llamado 
ázoe por los alquimistas; en dinámica, multiplica nuestras fuerzas por las del movimiento continuo; 
es a la vez místico, metafísico y material con correspondencias de efectos en los tres mundos; 
procura caridad en Dios, verdad en ciencia y oro en riqueza, porque la transmutación metálica es, a 
la vez, una alegoría y una realidad, como lo saben bien todos los adeptos de la verdadera ciencia.  

Sí, se puede real y materialmente hacer oro con la piedra de los sabios, que es un amalgama de sal, 
de azufre y de mercurio combinados tres veces en ázoe por una triple sublimación y una triple 
fijación. Sí, la operación es con frecuencia fácil y puede hacerse en un día, en un instante; otras 
veces requiere meses y aun años. Pero, para tener éxito en la gran obra, es preciso ser divinus, o 
adivino en el sentido cabalístico de la palabra y es indispensable haber renunciado, por interés 
personal, a las ventajas de las riquezas, de las cuales se convierte uno, de esa forma, en dispensador 
de ellas. Ramon Liull enriquecía a los soberanos; sembraba a Europa con sus fundaciones y 
permanecía pobre; Nicholas Flamel, que está bien muerto, diga cuanto quiera la leyenda, no 
encontró la gran obra hasta después de haber conseguido, por el ascetismo, un desligamiento 
completo de las riquezas. Fue iniciado por el saber que le proporcionó repentinamente la lectura del 
libro de Asch de Mezareph, escrito en hebreo por el cabalista Abraham, el mismo quizá, que redactó 
el Sepher Jezirah. Ahora bien, ese saber, fue en Flamel, una intención merecida, o más bien posible 
por las preparaciones personales del adepto. Creo haber dicho bastante.  

La adivinación, es, por tanto, una intención y la llave de ella está en el dogma universal y mágico de 
las analogías. Es por las analogías como el mago interpreta los sueños, como vemos en la biblia que 
lo hizo el patharca José, en Egipto, porque las analogías en el reflejo de la luz astral son tan 
rigurosas como los matices de colores lo son en la luz solar y pueden ser calculadas y explicadas 
con la mayor exactitud. Únicamente que es indispensable conocer el grado de vida intelectual del 
soñador quien se revelará a sí mismo por completo, por sus propios sueños, hasta causar en él 
mismo, el mayor asombro.  

El sonambulismo, los presentimientos y la segunda vista no son más que una predisposición, sea 
accidental, sea habitual, a soñar en un sueño voluntario, o en estado de vigilia, es decir, a percibir 
despierto los reflejos analógicos de la luz astral. Ya explicaremos todo esto en nuestro Ritual, 
cuando proporcionemos el medio, tan buscado, de producir y dirigir regularmente los fenómenos 
magnéticos.  

En cuanto a los instrumentos adivinatorios son sencillamente un medio de comunicación entre el 
adivino y el consultante, y no sirven, con frecuencia, más que para fijar las dos atenciones y las dos 
voluntades, sobre un mismo signo; las figuras vagas, complicadas, móviles, ayudan a ensamblar los 
efectos de la luz astral, y así es como se ve en el poso del café, en las nubes, en la clara del huevo, 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

136

etc., etc., formas fatídicas, existentes únicamente en lo translucido, es decir, en la imaginación de 
los operadores.  

La visión en el agua se opera por desvanecimiento y fatiga del nervio óptico, que cede sus 
funciones al translucido, y produce una ilusión en el cerebro que toma por imágenes reales los 
reflejos de la luz astral; así, las personas nerviosas, que tengan la vista debilitada y la imaginación 
viva, son más propias para este género de adivinación que excede a lo increíble, sobre todo, cuando 
se realiza por medio de niños.  

No se desprecie, por tanto, la función que aquí atribuimos a la imaginación en las artes 
adivinatorias. Se ve, por la imaginación, sin duda, y esta es la parte natural del milagro; pero se ven 
cosas verdaderas y en esto es en lo que consiste lo maravilloso de la obra natural.  

Emplazamos a la experiencia a todos los adeptos. El autor de este libro ha empleado todos los 
métodos de experimentación y ha obtenido siempre resultados proporcionales con la exactitud de 
sus operaciones científicas y con la buena fe de los consultantes.  

El Tarot, ese libro milagroso, inspirador de todos los libros sagrados de los antiguos pueblos, es, a 
causa de la precisión analógica de sus figuras y de sus números, el instrumento de adivinación más 
perfecto.  

Efectivamente, los oráculos de este libro son siempre rigurosamente verdaderos, por lo menos en un 
sentido, y cuando no predice nada, revela siempre cosas ocultas y ofrece a los consultantes los más 
sabios consejos.  

Alliette, de peluquero que era, se convirtió en el siglo XVIII en cabalista, después de haber pasado 
treinta años meditando sobre el Tarot; Alliette, que se llamaba cabalísticamente Etteilla, al leer su 
nombre como se lee la escritura hebrea sagrada, estuvo a punto de encontrar todo cuanto había de 
oculto en ese extraño libro; pero, sucedió que, al separarlas claves del Tarot, por no haberlas 
comprendido bien, invirtió el orden y el carácter de las figuras, sin destruir completamente las 
analogías. Los escritos de Etteilla, ya muy raros, son fatigosos y oscuros. No todos ellos fueron 
impresos y los manuscritos de ese padre de los cartománticos modernos permanecen aún en manos 
de un librero de París, que tuvo la bondad de enseñármelos. Lo más notable que en ello pudo verse, 
es la pertinacia, la incontestable buena fe del autor, que presintió durante toda su vida la grandeza 
de las ciencias ocultas y que hubo de morir a la puerta del santuario sin poder penetrar en él y sin 
lograr descorrer el velo. Apreciaba poco a Agrippa-y hacía mucho caso de Jean Belot, y no conocía 
nada la filosofía oculta de Paracelso; pero, en cambio, poseía una intuición muy ejercitada, una 
voluntad muy perseverante y más ensueño que juicio. Todo esto le impedía ser mago, pero hacía de 
él un adivino vulgar muy hábil y, por consiguiente, muy acreditado.  

Al decir, al final de nuestro Ritual, la última palabra sobre el Tarot, indicaremos el modo completo 
de leerle y de consultarle, tratando, no sólo de las probabilidades marcadas por el destino, sino 
también de los problemas de religión y de filosofía, acerca de los cuales da siempre solución exacta 
y precisa, si se explica uno en el orden jerárquico, las analogías de los tres mundos con tres colores 
y los cuatro matices que componen el septenario sagrado. Todo esto pertenece a la practica positiva 
de la magia y solamente puede ser sumariamente indicado y establecido, en principio, en esta 
primera parte que contiene exclusivamente el dogma de la alta magia y a la llave filosófica y 
religiosa de las altas ciencias conocidas o antes ignoradas con el nombre de ciencias ocultas. 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

137

22 z Z 
RESUMEN Y CLAVE GENERAL DE  
LAS CUATRO CIENCIAS OCULTAS 

Signa - Thot - Pan 

Resumamos ahora toda la ciencia por los principios.  

La analogía es la última palabra de la ciencia y la primera de la fe.  

La armonía está en el equilibrio, y éste subsiste por la analogía de los contrarios.  

La unidad absoluta es la razón suprema y última de las cosas. Pero esta razón no puede ser ni una 
persona, ni tres personas; es una razón, y es la razón por excelencia.  

Para crear el equilibrio es preciso separar y unir, separar por los polos y unir por el centro.  

Razonar sobre la fe es destruir la fe; hacer el misticismo en filosofía es atentar contra la razón.  

La razón y la fe se excluyen mutuamente por su naturaleza y se excluyen por la analogía.  

La analogía es el único mediador posible entre lo visible y lo invisible, entre lo finito y lo infinito. 
El dogma es la hipótesis, ascendente, de una ecuación presumible.  

Para el ignorante la hipótesis es la que resulta de la afirmación absoluta y ésta, sin embargo, es la 
que verdaderamente es la hipótesis.  

Hay en la ciencia hipótesis necesarias, y el que trata de realizarlas ensancha los dominios de la 
ciencia, sin restringir la fe; porque del otro lado de la fe, existe el infinito.  

Se cree lo que se ignora, pero nada más que lo que admite la razón. Definir el objeto de la fe y 
circunscribirle, es, por tanto, formular lo desconocido. Las profesiones de fe son fórmulas de la 
ignorancia y de las aspiraciones del hombre. Los teoremas de la ciencia son los monumentos de sus 
conquistas.  

El hombre que niega a Dios es tan fantástico como el que lo define con una pretendida infalibilidad. 
Se define, ordinariamente, a Dios, diciendo todo lo contrario de lo que es.  

El hombre hace a Dios por una analogía del menos al más; de menor a mayor, resultando que la 
concepción de Dios en el hombre, es siempre la de un hombre infinito que hace del hombre un Dios 
finito.  

El hombre puede realizar lo que cree en la medida de lo que él sabe, y en razón a lo que ignora y 
hace todo lo que quiere en la medida de lo que cree y en razón de lo que sabe.  

La analogía de los contrarios es la analogía de la luz con la sombra, de lo cóncavo con lo convexo, 
de lo lleno con lo vacío. La alegoría, madre de todos los dogmas, es la substitución de las huellas 
por los sellos, de las sombras por las realidades. Es la mentira de la verdad y la verdad de la 
mentira.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

138

No se inventa un dogma, pero se vela una verdad y se produce una sombra en favor de los ojos 
débiles. El iniciador no es un impostor, es un revelador, es decir, según la expresión de la palabra 
latina revelare, un hombre que vela de nuevo. Es el creador de una nueva sombra.  

La analogía es la clave de todos los secretos de la Naturaleza y la única razón de ser de todas las 
revelaciones.  

He aquí por qué todas las religiones parecen estar escritas en el cielo yen toda la Naturaleza. Esto 
debe ser así, porque la obra de Dios es el libro de Dios, y en lo que él escribe, debe de verse la 
expresión de su pensamientos y por consecuencia de su ser, pues que le concebimos como 
pensamiento supremo.  

Desde Volney, no se ha visto más que un plagio en esa espléndida analogía que habría debido 
conducir a reconocer la catolicidad, es decir, la universalidad del dogma primitivo, único, mágico, 
cabalístico e inmutable de la revelación por la analogía.  

La analogía da al mago todas las fuerzas de la naturaleza; la analogía es la quinta esencia de la 
piedra filosofal; es el secreto del movimiento continuo; es la cuadratura del circulo; es el templo 
que reposa sobre las dos columnas JAKIN y BOAS; es la clave del gran Arcano; es la ciencia del 
bien y del mal.  

Encontrar la escala exacta de las analogías en las cosas apreciables para la ciencia, es fijar las bases 
de la fe y apoderarse también de la varita de los milagros.  

En ello existe un principio y una fórmula rigurosa, que es el gran Arcano. Si el sabio no lo busca es 
porque ya lo ha hallado; pero que el vulgo lo busque, que lo buscará siempre sin hallarlo.  

La transmutación metálica se opera espiritual y materialmente por la clave positiva de las analogías.  

La medicina oculta no es más que el ejercicio de la voluntad aplicada al manantial mismo de la 
vida, a esa luz astral cuya existencia es un hecho y cuyo movimiento está conforme a los cálculos, 
de los que la escala ascendente y descendente es el gran arcano mágico.  

Este arcano universal, último y eterno secreto de la alta iniciación, está representado en el Tarot por 
una joven desnuda que no toca la tierra más que con un pie; tiene una varita imantada en cada mano 
y parece correr dentro de una corona que soportan un ángel, un águila, un buey y un león.  

Esta figura es análoga en cuanto al fondo de las cosas al querube de Jekeskiel, del que ofrecemos el 
grabado, y al símbolo indio de Addhanari, análogo al Adonai de Jekeskiel, a quien llamamos 
vulgarmente Ezequiel.  

La comprensión de esta figura es la clave de todas las ciencias ocultas.  

Los lectores de mi libro deben comprenderla ya filosóficamente, si se han familiarizado un tanto 
con el simbolismo de la cábala.  

Quédanos ahora por realizarla más importante operación de la gran obra. Encontrar la piedra 
filosofal ya es algo sin duda. Pero, ¿cómo hemos de triturar a ésta para hacer el polvo de 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

139

proyección? ¿Cuál es el uso de la varita mágica? ¿Cuál es el poder real de los nombres de la cábala? 
Los iniciados lo saben y los iniciables lo sabrán también si por las indicaciones tan múltiples como 
precisas que acabamos de darles, descubren el gran arcano.  

¿Por qué estas verdades, tan sencillas y tan puras, están necesariamente ocultas a los hombres? Es 
que los elegidos de la inteligencia son un pequeño número en la tierra y se parecen, en medio de los 
imbéciles y de los malvados, a Daniel en la cueva de los leones.  

Además, la analogía nos enseña las leyes de las jerarquías, y siendo la ciencia absoluta un poder, 
debe ser exclusivamente compartido entre los más dignos. La confusión de la jerarquía es el 
verdadero desfallecimiento de las sociedades, porque entonces los ciegos conducen a los ciegos 
según la palabra del maestro.  

Devuélvase la iniciación a los reyes y a los sacerdotes y el orden surgirá de nuevo. Así, haciendo 
llamada a los más dignos y aun cuando me exponga a maldiciones que rodean a los reveladores, yo 
creo realizar una cosa tan útil como grande: ¡Yo dirijo sobre el caos social el aliento del Dios vivo 
sobre la humanidad y evoco a los sacerdotes ya los reyes para el mundo del porvenir!  

Una cosa no es más justa porque Dios la quiera, dijo el ángel de la escuela; sino que Dios la quiere 
porque es justa. Esto es como si hubiera dicho: Lo absoluto es la razón. La razón existe por sí 
misma; es porque es, y ¿cómo queréis que exista alguna cosa sin razón? La misma locura no se 
produce sin razón. La razón es la necesidad, es la ley, es la regla de toda la libertad y la dirección de 
toda iniciativa. Si Dios existe es por la razón. La concepción de un Dios absoluta fuera o 
independientemente de la razón, es el ídolo de la magia negra; es el fantasma del diablo.  

El demonio es la muerte que se disfraza con las vestiduras usadas de la vida; es el espectro de 
Hirren Kesept, tronando sobre los escombros de las civilizaciones arruinadas y ocultando su 
horrible desnudez con los abandonados y olvidados despojos de las encamaciones de Vishnú1.  

_____________________ 
1. Uno de los individuos de la trinidad Indostanica. (N. del T.)

FIN DEL PRIMER VOLUMEN 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

140

Fig. 8 Addhanari, gran pantáculo indio1 
____________________ 
1. Esta imagen panteísta representa a Religión o la Verdad, terrible para los profanos y suave para los iniciados y
además tiene analogía con el querubim de Ezequiel. La figura humana está colocada entre un becerro embriado y
un tigre, formando el triangulo de Kether. Geburah y Gedulah ou Chesed. En este simbolismo indu, se
encuentran los cuatro signos mágicos del Tarot en las cuatro manos de Addha-Nari; del lado del iniciado y de la
misericordia, el cetro y la copa; del lado del profano, representado por el tigre, la espada y el círculo, que puede
transformarse en anillo de cadena o collar de hierro. Del lado del iniciado, la diosa está vestida solamente con los
despojos del tigre; del lado del tigre trae un vestido estrellado, y sus cabellos están cubiertos con un velo. Un
manantial de leche brota de su frente, corre al lado del iniciado y forma alrededor de Addha-Nari y sus dos
animales un círculo mágico que los encierra dentro de una isla, representación del mundo. La diosa lleva sobre el
cuello una cadena mágica formada con anillos de hierro del lado de los profanos, y de cabezas pensadoras del
lado de los iniciados; lleva también sobre la frente la figura de lingam, y a cada lado, tres líneas superpuestas
que representan el equilibrio del ternario y recuerdan los trigramas de Fo-Hi.



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

141

Segunda Parte  

RITUAL 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

142

Fig.1 Macho cabrio del Sabbat (Sábado) Baphomet de Mendés1

_________________ 
1. Figura panteísta y mágica del absoluto. La antorcha colocada entre los dos cuernos representa la inteligencia



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

143

INTRODUCCION 

Conocéis a la anciana soberana del mundo que siempre camina y nunca se cansa? 

Todas las pasiones, voluptuosidades egoístas, todas las fuerzas desenfrenadas de la humanidad y 
todas las flaquezas tiránicas preceden a la propietaria avarienta de nuestro valle de lágrimas y con 
una boina en la mano,  estas operarias infatigables hacen una eterna colecta. 

La reina es vieja como el tiempo, esconde su esqueleto con los restos de belleza de las mujeres a las 
que roba su juventud y sus amores. 

Su cabeza esta cubierta de cabellos fríos que no le pertenecen. Desde la cabellera de Berenice, toda 
brillante de estrellas, hasta los cabellos encanecidos procasmente, que alguien corto de la cabeza de 
Maria Antonieta, la espoliadora de las frentes coronadas se lleno con los despojos de las reinas. 

Su cuerpo pálido es frió y esta cubierto de ropa desabotonada y mortajas de trapos. 

Sus manos óseas y llenas de anillos llevan diademas, hierros, cetros y huesos, piedras y cenizas. 

Cuando ella pasa, las puertas se abren por si solas, entra a través de las paredes, penetra hasta en las 
alcobas de los reyes, sorprende a los despojadores de pobres en sus mas secretas orgías, se sienta en 
su mesa y les da de beber, sonríe a sus cantos con sus dientes sin encía y toma el lugar de la 
cortesana impura que se esconde en sus salas. 

Le gusta caminar junto a los voluptuosos que se adormecen; buscando sus caricias como si esperase 
adormecerse en sus brazos, sin embargo congela todo lo que toca y no se olvida jamás. Siempre va 
con rapidez, ella no pasea con lentitud, corre; y si sus pies no son muy rápidos chicotea las ancas de 
su caballo pálido y se lanza a todo galope a través de las multitudes. Con ella galopa el asesinato en 
un caballo ruso; el incendio, extendiendo su cabellera de humo, va delante de el, moviendo sus alas 
rojas y negras, y el hambre y la peste le siguen paso a paso, en caballos enfermos y desencarnados, 
cantando las ranas egipcias que ella olvida para completar sus cohortes. 

Después de este cortejo fúnebre, vienen las criaturas irradiantes de sonrisa y de vida, la 
inteligencia y el amor del siglo futuro, el doble genio de la humanidad que va ha nacer. 

Delante de ellas, las sombras de la muerte escapan como la noche ante las estrellas de la aurora; 
labran la tierra con y siembran en ella, la esperanza do otro año. 

Pero, la muerte no vivirá mas, implacable y terrible, como mato seco, en las espigas maduras del  
______________________________ 
equilibrante del ternario; la cabeza del Macho Cabrio sintética, que reúne algunos rasgos de perro, de toro y de asno, 
representa la responsabilidad de la materia sola y la expiación en los cuerpos de pecados corporales. Las manos son 
humanas para demostrar la santidad del trabajo; hacen la señal de esoterismo arriba y abajo, para recomendar el 
misterio a los iniciados y muestran dos medias lunas crecientes, una blanca que esta encima, la otra negra que esta 
bajo, para explicar las relaciones del bien y del mal, de la misericordia y de la justicia. La parte inferior del cuerpo esta 
cubierta y es la imagen de los misterios de la generación universal, expresada solamente por el símbolo del caduceo. 
El vientre del Macho Cabrio esta escamado y debe colorearse de color verde; el semi-circulo que esta encima debe ser 
azul; los plumas que suben hasta el pecho, deben ser de varios colores. El Macho Cabrio presenta pechos de mujer y, 
no lleva por eso de la humanidad, mas que los signos de la maternidad y del trabajo, que son los signos redentores. 
En su frente y entre los cuernos y debajo de la antorcha, vemos el signo del microcosmos o pentagrama con la punta 
hacia arriba, símbolo de la inteligencia humana, que, colocado debajo de la antorcha, hace de llama una imagen de la 
revelación divina. Este panteus debe tener por asiento un cubo, y por escabel sea una sola bola, o una bola y un 
escabel triangular. En nuestro diseño, solamente mostramos la bola, para no complicar la figura. 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

144

siglo venidero; ella cederá el lugar al ángel del progreso que desprenderá suavemente las almas 
de su cadena mortal, para dejarla subir a Dios. 

Cuando lo hombres sepan vivir, no morirán mas, al transformarse como la crisálida que se 
vuelve una mariposa brillante. 

Los terrores de la muerte son hijos de nuestra ignorancia, y la propia muerte no es tan horrenda 
sino por los restos de que se cubre y los colores sombríos con que rodea su imagen. La muerte es 
verdaderamente el trabajo de la vida. 

Existe en la naturaleza una fuerza que no muere, y es esta fuerza transforma continuamente los 
seres para conservarlos. Ella es la razón o verbo de la naturaleza. 

Existe también en el hombre una fuerza análoga a la de la naturaleza, y esta fuerza es la razón o el 
verbo del hombre. El verbo del hombre es una expresión de su voluntad dirigida por la razón. 

Este verbo es omnipotente cuando es razonable, porque entonces es análogo al propio verbo de 
Dios. 

Por el verbo de su razón, el hombre se hace conquistador de la vida y puede triunfar sobre la 
muerte. 

La vida entera del hombre es un parir o abortar de su verbo. Los seres humanos que mueren sin ser 
entendidos y sin haber formulado la palabra razón, mueren sin esperanza eterna. 

Para luchar con ventaja contra el fantasma de la muerte es necesario que el hombre se identifique 
con las realidades de la vida. 

Que le importa a Dios un aborto que muere, desde que la vida es eterna? Que le importa a la 
naturaleza un desvarió que perece, desde que la razón siempre viva conserva las llaves de la vida? 

La fuerza terrible y justa que mata eternamente los abortos fue llamada, por los hebreos, Samael; 
por los orientales, Satán y por los latinos Lucifer. 

El lucifer de la Cabala no es un ángel maldito y fulminado, es el ángel que ilumina y que regenera 
quemando; es para los ángeles de la paz como el cometa es para las tranquilas estrellas de las 
constelaciones de primavera. 

La estrella fija es bella, radiante y calma; ella respira los celestes aromas y mira con amor a sus 
hermanas; vestida con su ropaje esplendido y adornada de diamantes, ella sonríe, entonando su 
cántico de la mañana y de la tarde; goza un reposo eterno que nada puede perturbar, y camina 
solamente, sin salir del lugar que le es determinado entre los centinelas de la luz. 

Con todo, el cometa errante, todo ensangrentado y desgreñado, recorre desde las profundidades del 
cielo; se precipita a través de las esferas tranquilas, como un carro de guerra entre las hileras de una 
procesión de vestales; osa afrontar la espada flamígera de los guardianes del sol, y como una esposa 
apasionada que busca al esposo soñado por en sus noches de viudez, penetra hasta el tabernáculo 
del rey de los días, después huye, exhalando los fuegos que lo devoran y arrastrando detrás de si un 
largo incendio; las estrellas palidecen al verlo aproximarse, los rebaños constelados que pastan 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

145

flores de luz en las bastas campiñas del cielo parecen huir de su soplo terrible. El gran consejo de 
los astros se reúnen, y la consternación es universal: la más bella de las estrellas fijas es, al fin, 
encargada de hablar en nombre de todo el cielo y proponer la paz al mensajero vagabundo. 

Mi hermano – dice ella – por que perturbas la armonía de nuestras esferas? Que mal te hicimos y 
porque, en vez errar en el ocaso, no fijas un lugar en la corte del sol? Por que no vienes a cantar con 
nosotros el himno de la tarde, arreglado, como nosotros, con una ropa blanca que se prende en el 
pecho por un broche de diamante? Por que dejas flotar, a través de los vapores de la noche, tu 
cabellera, de la que escurre un sopor de fuego? Oh! Si tomases un lugar entre los hijos del cielo, 
parecerías mas bello. Tu frente no quedara mas inflamada por la fatiga de tu carrera inaudita, tus 
ojos serian puros y tu frente sonriente seria blanca y rojiza como la de tus felices hermanas, todos 
los astros te conocerían, y, lejos de temer tu paso, se alegrarían de tu aproximación, porque estarías 
unido a nosotras por los lazos indestructibles de la armonía universal, y tu existencia seria una voz 
mas en el cántico del amor infinito. 

Y el cometa responde a la estrella fija: 

No creas, hermana mía, que puedo vagar al ocaso y perturbar la armonía de las esferas; Dios trazo 
mi camino como el tuyo, y si mi carrera te parece incierta y vagabunda, es porque tus rayos no 
pueden extenderse tan lejos como para abarcar la elipse que me fue dada por carrera. Mi cabellera 
inflamada es el fanal de Dios, soy el mensajero de los solitarios y me fortalecen sus fuegos para 
alumbrar mi camino a los mundos nuevos que todavía no tienen bastante calor y a los astros 
envejecidos que tiene frió en su exilio. Si me afano en mis largos viajes, si soy de una belleza 
menos atractiva que la tuya, si me arreglo es menos virginal que el tuyo, no dejo por eso de ser 
como tu, un noble hijo del cielo. Déjame el secreto de mi destino terrible, déjame el espanto que me 
rodea, maldíceme si no puedes comprenderme: no dejare por eso de realizar la obra que me fue 
impuesta y continuare mi camino con el impulso del soplo de Dios! Felices las estrellas que reposan 
y brillan, como jóvenes reinas, en la sociedad tranquila de los universos! Yo soy el proscrito que 
viaja siempre y tiene el infinito por patria. Me acusan de incendiar los planetas que quemo y de 
atemorizar los astros que ilumino; me censuran de perturbar la armonía de los universos porque no 
giro alrededor de sus centros particulares y los ensamblo unos a los otros, quedando mis miradas en 
el centro único de todos los soles. Queda, pues, sosegada, bella estrella fija, que no quiero turbar tu 
luz tranquila; por el contrario, agotare por ti mi vida y mi calor. Podré desaparecer del cielo cuando 
me consuma; e igual mi suerte hubiera sido tan bella! Debes saber que en templo de Dios arden 
fuegos diferentes que le dan gloria; la tuya es la luz de los candelabros de oro, y la mía la llama del 
sacrificio: realicemos nuestros destinos. 

Terminando de decir estas palabras, el cometa sacude su cabellera, se cubre con su coraza ardiente 
y se lanza a los espacios infinitos en los cuales parece desaparecer para siempre. 

Es así que aparece y desaparece Satán, en las narraciones alegóricas de la Biblia. 

Un día, dice el libro de Job, los hijos de Dios habían venido para presentarse al Señor y, dentro de 
ellos estaba Satán, a quien el Señor pregunto: de donde vienes? 

Y el respondió: Realice una vuelta por la tierra y la recorrí. 

Es como un evangelio gnóstico, hallado en el Oriente por un viajero muy sabio, nuestro amigo, 
explica, en provecho del simbólico Lucifer el origen de la luz: 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

146

“La verdad que se conoce es el pensamiento vivo. La verdad es el pensamiento que esta en si 
mismo; y el pensamiento formulado es la palabra. Cuando el pensamiento eterno busca una forma, 
dice: Hágase la luz!” 

Este pensamiento que habla es el verbo; y el Verbo dice: “Hágase la luz, porque el propio verbo es 
la luz de los espíritus”. 

La luz increada, que es el verbo divino, irradia porque quiere ser visto; y cuando dice: “Hágase la 
luz!”, ordena a los ojos que se abran; crea inteligencias. 

Y cuando Dios dice: “Hágase la luz!”, la inteligencia fue hecha y la luz apareció. 

La inteligencia, que Dios había vertido en el soplo de su boca, como una estrella desprendida del 
sol, tomo la forma de un ángel esplendido y el cielo lo saludo con el nombre de Lucifer. 

La inteligencia se despertó y se comprendió totalmente a si misma y oyó esta palabra del Verbo 
divino: “Hágase la luz!”. 

Ella se sintió libre, porque Dios le había ordenado Ser; el respondió, levantando la cabeza y sus 
alas: 
- No seré la esclavitud!
- Serás pues el dolor?- le pregunto la voz increada
- Seré la libertad! – respondió a la voz
- El orgullo te seducirá – retruco la voz suprema – y producirás la muerte
- Tengo necesidad de luchar contra la muerte para conquistar la vida – le decía, todavía, a la luz

creada

Dios, entonces, desprendió de su seno el hilo de esplendor que retenía al ángel soberbio y, viéndolo 
lanzarse en la noche que señalaba la gloria, amo al hijo de su pensamiento y, sonriendo una 
infalible sonrisa, se dijo a si mismo:”Como la luz era bella!”. 

Dios no creo el dolor; es la inteligencia que la acepto para ser libre. El dolor fue la condición 
impuesta para ser libre, por aquel que es el único al que no se puede engañar, porque es infinito. 

Porque la esencia de la inteligencia es el juicio; y la esencia del juicio es la libertad. 

El ojo percibe realmente la luz por la facultad de cerrarse y abrirse. Si fuese forzado a estar siempre 
abierto, seria esclavo y victima de la luz; y para huir del ese suplicio, dejaría de ver.  

Así, la Inteligencia creada solo es feliz afirmando a Dios, por la libertad que tiene de negar a Dios. 
Sin embargo la inteligencia que niega, afirma siempre alguna cosa, pues así afirma su libertad. 

Es por eso que el blasfemo glorifica a Dios; es por eso que el infierno era necesario para la felicidad 
del cielo. Si la luz no fuera repelida por la sombra, no habría formas visibles. 

Si el primero de los ángeles no hubiese afrontado las profundidades de la noche, el parto de Dios no 
hubiera sido completo y la luz creada no hubiera podido secarse de la luz por esencia. 

Jamás la inteligencia hubiera sabido cuan bueno es Dios, si nunca se hubiera perdido!. 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

147

Jamás el amor infinito de Dios hubiera brillado en las alegorías de su misericordia, si el hijo 
prodigo del cielo se hubiese quedado en la casa de su padre. 

Cuando todo era luz, la luz no estaba en ninguna parte; ella estaba contenida en el seno de Dios que 
estaba trabajando para producirla. Y cuando dice: “Hágase la luz!”, permitió que la noche repeliese 
la luz y el universo salio del caos. 

La negación del ángel, que al nacer se rehusó a ser esclavo, constituyo el equilibrio del mundo y el 
movimiento de las esferas comenzó. 

Y los espacios infinitos adoran este amor a la libertad, tan inmenso para llenar el vació de la noche 
eterna y tan fuerte para soportar el odio de Dios. 

Pero Dios no podía odiar al más noble de sus hijos, y solo experimentaba su cólera, para 
confirmarlo en su poder. 

Por eso, el propio verbo de Dios, como si tuviese envidia de Lucifer, quiso descender del cielo y 
atravesar triunfalmente las sombras del infierno. 

Quiso ser proscrito y condenado; y medito la la hora terrible en que exclamaría, en el extremo de su 
suplicio: “Dios Mio!” “Dios Mio! por que me abandonasteis?”1

________________ 
1. El mismo Jesús fue un iniciado en los Misterios de Egipto. Encuentro una prueba innegable de en un error de
traducción, evidentemente adrede, que hicieron sucesivamente todos los traductores oficiales del evangelio de Mateo.
He aquí: El versículo 46 del capitulo XXVII de este autor es concebido así: Y en la hora nona, Jesús dio un gran suspiro
diciendo: Eli, Eli, lamma sabachtbani!. Esto es Dios Mió, Dios Mió, porque me abandonasteis?”
Todos los manuscritos griegos transcriben como sigue estas cuatro palabras hebraicas: Eli, Eli, lamma sabachtbani.
Estas transcripciones unánimes, se pueden, por tanto, considerarlas absolutamente exactas; pero debemos precisarla
mejor. No representa ninguna dificultad en ser, a su vez, sustituida por el hebraico, en que, letra por letra, se escribe
(el hebreo no contiene vocales) de esta manera: “LI LI LMH ShBHhTn-NI; ahora bien, la traducción de esta frase no
es: “Dios Mió, Dios Mió, porque me abandonasteis”, pero si: “Dios Mio, Dios Mio cuanto me glorificas”.
Esta frase era precisamente (con la unica diferencia proveniente de la adaptación de la idea a otro lenguaje) la
formula con que terminaba, en los Misterios del Egipto, la oración de acción de gracias del Iniciado; en una palabra,
ella era sacramental y era parte de los ritos misteriosos.
El fundamento que tengo para afirmar que la traducción oficial es intencionalmente errónea, se basa en que las
ediciones que contienen esta traducción no dejan de remitir al lector al salmo XXII (XXI en ciertas ediciones) vers. 1.,
que dice:”Oh Dios Mió!, Oh Dios Mió! Por que me abandonasteis?”
La traducción de este versículo del Salmo es, en efecto, exacta, pero el texto es muy diferente del de Mateo: “LI, LI,
LMH, HhZBTh-NI (o adicionando la transcricion de los puntos masoréticos: hazabatva-ni), se hace observar al lector
que no debe confundir el Hh del primer texto con el Hh del segundo; en el primer caso es una Hheth, una aspiración
gutural muy fuerte, que el griego sustituye por un Shi; en el segundo texto es un Ayin, otra aspiración muy fuerte;
para representar estos sonido guturales de las lenguas semíticas, el alfabeto latino ofrece una sola letra: H para las
aspiraciones débiles y Hh para las aspiraciones fuertes.
A que hombre de buen criterio se le puede hacer creer que, entre todos los traductores oficiales de hebreo que
estudiaron estos textos no hubiera uno capaz de hacer el simplísimo trabajo que acabo de presentar al lector y por
consiguiente, desvelar el error?
De donde deriva este error? Simplemente de esto: en la época en que el evangelio de Mateo fue traducido al griego
por Jerónimo, esta forma ritual era conocida por los “Padres” contemporáneos, pues existían entonces un buen
número de Iniciadores Hierofantes. Dar una traducción exacta seria clasificar a Jesús, de ipso facto, entre los
Iniciadores de Egipto. Esto es tan verdadero que ha existido y todavía existe en las cámaras secretas de la biblioteca
del Vaticano el texto original hebreo de Mateo y que Jerónimo, después de haberse servido de el para establecer su
propia traducción (que en realidad es una adopción muy abreviada), que no fue dada en forma errónea y que
actualmente esta en voga, trata de hieráticos a los otros que no lo son, y denuncia como heréticos a todas las sectas
cristianas, ebonitas, gnósticas, cabalísticas, etc, que se sirven del libro original hebreo de Mateo.
Con todo, no se debe buscar la razón de este ostracismo en el único hecho que acabamos de mostrar, también hay
otra causa: el libro hebreo de Mateo probaba la existencia en la enseñanza cristiana, de una doctrina esotérica
secreta, que solo debía ser conocida por ciertos iniciados. Esta cuestión de la enseñanza secreta en el origen del
cristianismo será tratada aparte.



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

148

Como la estrella de la mañana precede al Sol, la rebeldía de Lucifer anuncio a la naturaleza naciente 
la próxima encarnación de Dios. 

Puede ser que Lucifer, cayendo en la noche, arrastro una lluvia de soles y estrellas por atracción de 
su gloria!. 

Es por eso que, sin duda, queda tranquilo al iluminar las horribles angustias de la humanidad y la 
lenta agonía de la tierra, por que es libre en su exilio y posee su luz. 

Estas eran las tendencias de los herejes de los primeros siglos. Unos, como los otros, adoraban al 
demonio en la figura de la serpiente; otros como los Cainitas, justificaban la revuelta del primer 
angel como la del primer asesinato. Todos estos errores, todas estas sombras, como estos ídolos 
monstruosos de la anarquía, que la India opone, en sus símbolos, a la mágica Trimurti, habían 
encontrado, en el cristianismo, sacerdotes y adoradores. 

En ninguna parte del génesis se habla del demonio. Es una serpiente alegórica que engaña a 
nuestros primeros padres: Lo que la mayoría de los traductores hacen decir el texto sagrado es: 
“La serpiente era mas sutil que cualquier animal del campo que el Señor había hecho” 

Ha aquí lo que dice Moisés: 

Esto es, de acuerdo a Fabre d’Olivet: 
“La atracción original era la pasión arrastradota de toda la vida elemental (el resorte interior) en 
la naturaleza, obra de Ilhoah, el Ser de los Seres” 

Pero, aquí Frabre d’Olivet esta fuera de la verdadera interpretación, porque ignoraba las grandes 
llaves de la Cabala. La palabra Nahasch, explicada por las tres letras simbólicas del Taro, significa 
rigurosamente: 

La palabra empleada por Moisés, leída cabalísticamente, nos da pues, la descripción y definición de 
este agente mágico universal, simbolizado en todas las teogonías por la serpiente y al igual que los 
hebreos daban también el nombre de Od, cuando manifiesta su parte activa; el nombre de Ob 
cuando muestra su parte pasiva, y de Aur cuando se revela enteramente su poder equilibrado, 
productor de la luz en el cielo y del oro entre los metales. 

Es esta antigua serpiente que envuelve al mundo y que apacigua su cabeza devoradora debajo del 
pie de la Virgen, figura del iniciado, de la Virgen que presenta una criatura recién nacida para su 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

149

adoración a los tres reyes magos y recibe de ellos, en cambio de este favor, oro, mirra e incienso. 

El dogma sirve, así, en todas las religiones heréticas, para encubrir el secreto de las fuerzas de la 
naturaleza que puede disponer el iniciado; las formulas religiosas son los resúmenes de estas 
palabras llenas de misterio y fuerzas que hacen los dioses descender del cielo y las someten a la 
voluntad de los hombres. Judea obtuvo los secretos de Egipto, Grecia envió sus hierofantes, y mas 
tarde sus teósofos a la escuela de los grandes profetas; Roma de los Cesares, minada por la 
iniciación cristiana de las catacumbas, se desmorono un día en la Iglesia y recrearon un simbolismo 
con los restos de todos los cultos que la reina del mundo había sometido. 

Conforme la narración del Evangelio, la inscripción por la cual estaba declarada la realeza espiritual 
del Cristo era escrita en hebreo, griego y latín; era la expresión de la síntesis universal. 

El Helenismo, esta gran y bella religión de la forma, no era ajena a lo que anunciaban los profetas 
del judaísmo, la llegada del Salvador, la fabula de Psique es una abstracción mas de que el cristiano, 
y el culto de los panteos rehabilitando a Sócrates, preparaba los altares para esta unidad de Dios, de 
la que Israel fue el misterioso conservador. 

Pero la Sinagoga renegó de su Mesías y las letras hebreas se apagaron a los ojos ciegos de los 
judíos. 

Los perseguidores romanos deshonraron el helenismo, que la falsa moderación de Juliano, el 
filosofo, no puede rehabilitar, el cual fue llamado, tal vez injustamente, Apostata porque su 
cristianismo nunca fue sincero. La ignorancia de la edad media vino, después, a oponer a los santos 
y las vírgenes a los dioses, diosas y ninfas; el sentido profundo de los símbolos helénicos quedo 
mas incomprendido que nunca; la propia Grecia no solamente perdió las tradiciones de su antiguo 
culto, sino también se separo de la Iglesia latina y de esta forma, ante los ojos de los latinos, las 
letras griegas fueron apagadas, como las letras latinas desaparecieron a los ojos de los griegos. 

Así, la inscripción de la Cruz del Salvador desapareció totalmente y solo quedaron iniciales 
misteriosas. 

Paro cuando la ciencia y la filosofía, reconciliadas con la fe, reúnan en uno solo los diferentes 
símbolos, entonces todas las magnificencias de los cultos antiguos florecerán de nuevo en la 
memoria de los hombres, proclamando el progreso del espíritu humano en la intuición de la luz de 
Dios. 

Sin embargo, de todos los progresos el mayor será el que, poniendo las llaves de la naturaleza en las 
manos de la ciencia, destruirá para siempre el horrendo fantasma de Satán y, explicando todos los 
fenómenos excepcionales de la naturaleza, destruirá el imperio de la superstición y de la tonta 
credulidad. 

Es para la realización de este progreso que consagramos nuestra vida y que pasamos nuestro tiempo 
en las investigaciones mas laboriosas y mas difíciles. Deseamos libertar los altares, derrumbando 
los ídolos; deseamos que el hombre de inteligencia se vuelva sacerdote y rey de la naturaleza, y 
queremos conservar, explicándolas, todas las imágenes del santuario universal. 

Los profetas hablaron mediante parábolas e imágenes, porque les falto el lenguaje abstracto y 
porque la percepción profética, siendo el sentimiento de la armonía o de las analogías universales, 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

150

se traducen naturalmente por imágenes, las cuales tomadas materialmente por el vulgo, se vuelven 
ídolos o misterios impenetrables. 

El conjunto y la sucesión de estas imágenes y de estos misterios son los que denominamos 
simbolismo, que viniendo de dios, sin embargo son formuladas por los hombres. 

La revelación acompaño a la humanidad en todas sus edades y se transfiguro con el genio humano, 
pero siempre mostró la misma verdad. 

La verdadera religión es una y sus dogmas son simples y al alcance de todos. 

Mas aun, la multiplicación de los símbolos apenas fue un libro de poesía necesario para la 
educación del genio humano. 

La armonía de las bellezas exteriores y la poesía de la forma debían revelar a Dios en la infancia 
humana, pero Venus tuvo a Psique como rival, y psique sedujo el amor. 

Es así que el culto de la forma debía ceder a estos sueños ambiciosos del alma que ya embelezaba la 
elocuente sabiduría de Platón. La venida de Cristo era así preparada, y es por eso que era esperada, 
vino porque el mundo la esperaba y la filosofía se transformo en una creencia para popularizarse. 

Libertado por esta misma creencia, el espíritu humano protesto contra la escuela que deseaba 
materializar sus señales, y la obra del catolicismo romano fue únicamente preparar, sin saber, la 
emancipación de las consciencias y sentar las bases de la asociación universal. 

Todas estas cosas fueron solamente el desarrollo regular y normal de la vida divina en la 
humanidad; porque Dios es la gran alma de todas las almas, es el centro inmutable alrededor del 
cual gravitan todas las inteligencias, como una inmensidad de estrellas. 

La inteligencia humana tuvo su mañana, su medio día y enseguida vendrá su declinación, y Dios 
será siempre el mismo. 

A los habitantes de la tierra les parece que el sol se levanta nuevo y tímido, que brilla al medio día 
con toda su fuerza, y que en la tarde cae fatigado. Con todo, es la tierra que gira, y el solo es 
inamovible. 

Teniendo fe en el progreso humano y en la estabilidad de Dios, el hombre libre respeta la religión 
en sus formas pasadas y no blasfemaría mas Júpiter que Jehová; saluda con amor la irradiante 
imagen de Apolo Pythio, y halla una semejanza fraterna con el rostro glorioso del Redentor 
resucitado. 

Cree en la gran misión de la Jerarquía católica y apoyas al ver a los pontífices de la Edad Media 
poner la religión como dique al poder absoluto de los reyes; pero protesta, con todos los siglos 
revolucionaros, contra la esclavitud de la conciencia que las llaves pontificias querían poner; se mas 
protestante que Lucero, ya que ni el mismo creía en la confesión de Augsburgo, y es mas católico 
que el papa, por que no tenia miedo que la unidad religiosa sea rota por la malevolencia de las 
cortes. 

Confía en Dios mas que en la política de Roma para la salvación de la idea unitaria, respeta la vejez 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

151

de la Iglesia, pero no temas que muera, sabes que su muerte aparente será una transformación y una 
ascensión gloriosa. 

El autor de este libro hace un nuevo llamado a los magos del oriente para que vengan a reconocer 
una vez mas, en el Maestro divino, cuya cuna saludaron, el gran iniciador de todos los tiempos. 

Todos su enemigos caerán, todos los que lo condenan morirán, los que lo persiguen estarán caídos 
para siempre, y el siempre estará de pie!. 

Los envidiosos se unirán contra el y concordaran en un solo punto, los hombres de división se 
unirán para destruirlo; se harán reyes y los proscribirán; se harán jueces y le darán sentencia de 
muerte; se harán verdugos y los ejecutaran; les harán beber cicuta, los crucificaran, lapidaran y 
echaran sus cenizas al viento; después, gritaran de espanto: el estará de pie delante de ellos, 
acusándolos por sus llagas y fulminándolos con el brillo de sus cicatrices. 

Creen degollarlo en la cuna de Belén, y esta vivo en Egipto!. Lo arrastran sobre la montaña para 
precipitarlo; la multitud de sus asesinos lo rodea y ya triunfa sobre su perdida definitiva: un grito se 
hace oír, no es el que acaba de quebrarse en las rocas del precipicio? Empalidecen y se miran, el 
calmo y sonriente pasa en medio de ellos y se va. 

Es en otra montaña que acaban de teñir con su sangre; en una cruz y un sepulcro, y los soldados 
cuidan su tumba. Insensatos! La tumba esta vacía, y aquel que juzgaban muerto, camina 
tranquilamente entre los viajeros en el camino de Emmaus. 

Donde este el? A donde va? Advertid a los señores de la tierra! Avisadles a los Cesares que su 
poder esta amenazado! Por quien? Por un pobre que no tiene una piedra para descansar su cabeza, 
por un hombre del pueblo condenado a la muestre de los esclavos. Que insulto o locura? No 
importa van a desarrollar todo su poder: sangrientos edictos proscriben al fugitiva, en todas partes 
se levantan cadalsos, se abren los circos repletos de leones y gladiadores, se encienden las hogueras, 
corren torrentes de sangre, y los Cesares, que se creen victoriosos osan inventar un nombre a 
aquellos que blasfeman sus trofeos, después mueren y sus apoteosis deshonra los dioses que 
defienden. El odio del mundo confunde, en un mismo desprecio, a Júpiter y Nerón; los templos que 
la adulación los vuelve tumbas, son derrumbados sobre cenizas proscritas y sobre los restos de los 
ídolos, sobre la ruina de los imperios, el solo, aquel que los Cesares proscribieron, aquel que tantos 
perseguían, aquel que tantos verdugos torturaban, el solo esta de pie, solo el reina, solo el triunfa!. 

Sin embargo, sus propios discípulos luego abusan de su nombre; el orgullo penetra en los 
santuarios; los que debían anunciar su resurrección quieren inmortalizar su muerte, con la finalidad 
de nutrirse, como cuervos, de su carne siempre renaciente. En vez de imitarlo en su sacrificio y de 
dar su sangre para sus hijos en la fe, lo encierran en el Vaticano como un nuevo Caucaso, y le 
envían buitres a este divino Prometeo. Pero que les importa su mal sueño? Solo toman su imagen, 
en cuanto a el, siempre esta de pie y camina de exilio en exilio y de conquista en conquista. 

Se pude apresar un hombre, pero no se retiene cautivo el Verbo de Dios. La palabra es libre y la 
pueden callar. 

Esta palabra viva es la condenación de los malos, y es por eso que querían hacerla morir; pero al 
final son ellos que mueren, y la palabra queda para juzgar su memoria, 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

152

Orfeo puede ser despedazado por las bacantes, Sócrates bebió la copa de veneno; Jesús y sus 
apóstoles murieron por el ultimo suplicio, Juan Huss, Jerónimo de Praga y tantos otros fueron 
quemados; la noche de Saint-Barthelemy y las masacres de septiembre hicieron a su vez mártires; el 
emperador de Rusia tiene a su disposición a los cosacos, desnutridos y los desiertos de Liberia; pero 
el espíritu de Orfeo, Sócrates, Jesús y todos los mártires quedan siempre vivos, en medio de los 
perseguidores, muertos a su vez, quedan de pie en medio de las instituciones que caen y de los 
imperios que se desmoronan! 

Es este espíritu divino, el espíritu del Hijo único de Dios, que San Juan representa, en el 
Apocalipsis de pie, en medio de los candelabros de oro, porque es el centro de todas las luces 
agarrando siete estrellas en su mano, como la simiente de un cielo enteramente nuevo, y haciendo 
descender su palabra a la tierra con la figura de una espada de dos filos. 

Cuando los sabios, desanimados, adormecen en la noche de la duda, el espíritu de Dios esta de pie y 
vigila. 

Cuando los pueblos, cansados del trabajo que liberta, se acuestan y se debilitan en sus bullicios, el 
espíritu de Cristo queda de pie y protesta. 

Cuando los sectarios ciegos de las religiones ya estériles se prosternan a los pies de los viejos 
tiempos y se arrastran servilmente en un temor supersticioso, el espíritu de Cristo queda de pie y 
reza. 

Cuando los fuertes se quiebran, cuando los virtuosos se corrompen, cuando todo se inclina y se 
envilece para buscar un mísero alimento, el espíritu de Cristo queda de pie, mirando para el cielo y 
espera la hora de su Padre. 

Cristo quiere decir sacerdote y rey por excelencia. 

El Cristo, iniciador de los tiempos modernos, vino al mundo para formar, por la ciencia y 
principalmente por la caridad, nuevos reyes y nuevos sacerdotes, Los antiguos magos eran 
sacerdotes y reyes. 

La llegada del Salvador fue anunciada a los antiguos magos por una estrella. Esta estrella era el 
pentagrama mágico que trae en cada una de sus puntas una letra hebrea. 

La estrella es la figura de la inteligencia que rige, por la unidad de la fuerza, las cuatro fuerzas 
elementales. Es el pentagrama de los magos. Es la estrella flamígera de los hijos de Hiram. Es el 
prototipo de la luz equilibrada. De cada uno de sus puntas un rayo de luz sube, De cada una de sus 
puntas un rayo de luz desciende. 

Esta estrella representa el gran y supremo athanor de la naturaleza, que es el cuerpo humano. 

La influencia magnética parte en dos rayos de la cabeza, de cada mano y de cada pie. 

Un rayo positivo es equilibrado por un rayo negativo. 

La cabeza corresponde a los dos pies; cada mano con una de las manos y un pie, los dos pies con la 
cabeza y una de las manos. 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

153

Este signo regular de la luz equilibrada representa el espíritu del orden y la armonía. Es la señal de 
omnipotencia del mago. 

Por eso, este mismo signo, quebrado o irregularmente trazado, representa la embriaguez astral, las 
proyecciones anormales y disgregadas del gran agente mágico, por consiguiente, los hechizos, la 
perversidad, la locura, es lo que los magistas llaman la firma de Lucifer. 

Existe otra firma que representa también los misterios de la luz: es la firma de Salomón. 

Los talismanes de Salomón traían, de un lado, la impresión de su sello, cuya figura dimos al final de 
quinto capitulo de nuestro dogma (véase pag 69). Del otro lado, estaba la firma, cuya forma esta 
mostrada en la figura que se detalla a continuación. 

Esta figura es la teoría hieroglífica de la composición de los imanes y representa la ley circular del 
rayo. 

Aprisionamos a los espíritus disgregados, mostrándoles, ya sea la estrella flamígera del pentagrama, 
ya sea la firma de Salomón, por que hacemos ver, así, la prueba de su locura, al mismo tiempo que 
los amenazamos con un poder soberano, capaz de atormentarlos, llamándolos al orden. 

Nada atormenta más a los malos como el bien. Nada es más odioso a la locura que la razón. 

Pero si un operador ignorante se sirve de estos signos sin conocerlos, es un ciego que habla de luz a 
los ciegos. Es un burro que quiere enseñar a leer a las criaturas. 

Si el ciego guía al ciego, dice el gran y divino Hierofante, ambos caerán a la fosa. 

Una ultima palabra para resumir toda esta introducción. 

Si fueras ciego como Sansón, cuando sacudes las columnas del templo, las ruinas te aplastaran. 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

154

Para mandar a la naturaleza, es necesario haberse tornado superior a la misma naturaleza por la 
resistencia a sus atracciones. 

Si vuestro espíritu es perfectamente libre de todo preconcepto, toda superstición y toda 
incredulidad, serás capaz de mandar a los espíritus. 

Si no obedeces las fuerzas fatales, las fuerzas fatales te obedecerán. 

Si fueras sabio como Salomón, harías las obras de Salomón. 

Si fueras santo como Cristo, harías las obras de Cristo. 

Para dirigir las corrientes de la luz móvil, es necesario estar fijo en una luz inmóvil. 

Para mandar a los elementos, es necesario haber dominado sus huracanes, sus rayos, sus abismos y 
sus tempestades. 

Es necesario saber para osar 
Es necesario osar para querer 
Es necesario querer para tener el Imperio 
Y para reinar, es necesario callar. 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

155

CAPITULO I 
LAS PREPARACIONES 

Toda intención que no se manifiesta por actos, es una intención vana, y la palabra que los represente 
una palabra ociosa. Es la acción laque demuestra la vida y es también la acción la que manifiesta y 
comprueba la existencia de la voluntad. Por esto se ha dicho en los libros simbólicos y sagrados que 
los hombres serán juzgados, no por sus pensamientos y por sus ideas, sino por sus obras. Para ser es 
necesario hacer.  

Vamos a penetrar ahora en el grande y terrible asunto de las obras mágicas. No se trata aquí de 
teorías ni de abstracciones; llegamos al terreno de los hechos y vamos a colocar en la mano del 
adepto la varita de los milagros, diciéndole: No procedas solamente según nuestras palabras; obra 
por ti mismo.  

Tratase aquí de las obras de una omnipotencia relativa y del medio de apoderarse de los más 
grandes secretos de la Naturaleza en beneficio de una voluntad esclarecida e inflexible.  

La mayor parte de los rituales mágicos conocidos son: o mixtificaciones o enigmas. Nosotros 
vamos a descorrer por vez primera, después dé tantos siglos, el velo del oculto santuario. Revelar la 
santidad de los misterios es remediar su profanación. Tal es la idea que mantiene nuestro valor y 
nos hace afrontar todos los peligros de esta obra, la más audaz, tal vez, que haya sido dable concebir 
y realizar al espíritu humano.  

Las operaciones mágicas son el ejercicio de un poder, natural pero superior alas fuerzas ordinarias 
de la Naturaleza. Son el resultado de una ciencia y de una costumbre que exaltan la voluntad 
humana por encima de los límites habituales.  

Lo sobrenatural no es otra cosa que lo natural extraordinario, o lo natural exaltado; un milagro es un 
fenómeno que asombra a las muchedumbres por lo inesperado; lo maravilloso es lo que maravilla, o 
sea, los efectos que sorprenden a los que ignoran las causas, oque les asignan causas 
desproporcionadas a los resultados. No hay milagros más que para los ignorantes; pero como no 
hay ciencia absoluta entre los hombres, el milagro puede, no obstante, existir para todo el mundo.  

Comencemos por decir que creemos en todos los milagros porque estamos convencidos, por 
experiencia propia, de su completa posibilidad.  

No hace falta que nos expliquemos más, sino que los consideremos como explicables. Más o menos 
o menos o más, las consecuencias son idénticamente relativas y las proporciones rigurosamente
progresivas.

Sin embargo, para hacer milagros es necesario colocarse fuera de las condiciones comunes de la 
humanidad. Es preciso abstraerse por la sabiduría o exaltarse por la locura, por encima de todas las 
pasiones y apartándose o desligándose de éstas con frenesí o por éxtasis. Tal es la primera y más 
indispensable de las preparaciones del operador.  

Así, por una ley providencial o fatal, el mango no puede ejercer su omnipotencia más que en la 
razón inversa de su interés material; el alquimista hace tanto más oro cuanto más se resigna alas 
privaciones, cuanto más estima la pobreza protectora de los secretos de la gran obra.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

156

El adepto, de corazón sin pasiones, dispondrá por sí sólo del amor y del odio de aquellos sobre 
quienes quiera servirse de instrumento para la realización de su ciencia; el mito del Génesis es 
eternamente verdadero y dios no deja aproximarse al árbol de la ciencia más que a hombres 
suficientemente abstemios y fuertes para no codiciar sus frutos.  

¡Vosotros los que buscáis en la magia el medio de satisfacer vuestras pasiones, deteneos en esa vía 
funesta. No encontraríais en ella más que la locura o la muerte. Esto era lo que antaño se 
manifestaba con el proverbio de que el diablo tarde o temprano acaba por retorcer el cuello a los 
brujos.  

El magista debe, pues, ser impasible, sobrio, casto, desinteresado, impenetrable e inaccesible a toda 
especie de prejuicio o de terror. No debe tener defectos corporales y someterse a la prueba de todas 
las contradicciones y aflicciones. La primera y más importante de todas las obras mágicas, es la de 
llegar a esta rara superioridad.  

Ya hemos dicho que el éxtasis apasionado puede producir los mismos resultados que la 
superioridad absoluta y esto es exacto en cuanto al éxito, pero no en lo referente a la dirección de 
las operaciones mágicas.  

La pasión proyecta con fuerza la luz vital e imprime movimientos imprevistos al agente universal; 
pero no puede retenerse tan fácilmente como ha sido proyectada y. su destino es entonces muy 
semejante al de Hipólito, arrastrado por sus propios caballos, o al de Phalaris experimentando por sí 
mismo el suplicio que había inventado para los demás.  

La voluntad humana realizada por el hecho, es semejante a la bala de cañón que no retrocede nunca 
ante el obstáculo. Lo atraviesa yen él entra y se pierde cuando fue lanzada con violencia; pero si 
marcha con paciencia y perseverancia, no se pierde nunca, asemejándose entonces a la ola que 
retorna siempre y concluye hasta por carcomer el hierro.  

El hombre puede ser modificado por la costumbre, que se convierte en una segunda naturaleza en 
él. Por medio de una gimnástica perseverante y graduada, las fuerzas y la agilidad del cuerpo se 
desarrollan, o se crean en proporción asombrosa. Lo propio sucede con los poderes del alma. 
¿Queréis reinar sobre vosotros mismos y sobre los demás? Pues aprended a querer. ¿Cómo puede 
aprenderse a querer? Este es el primer arcano de la iniciación mágica y es para dar a comprender el 
mismo fondo del arcano como los antiguos depositarios del arte sacerdotal rodeaban los accesos al 
santuario de tantos terrores y tan estupendos prodigios. No creía en una voluntad, sino cuando había 
producido las pruebas de su existencia y tenían razón sobrade de ello. La fuerza no puede afianzarse 
sino sobre victorias.  

La pereza y el olvido son los enemigos de la voluntad, y por esto es por lo que todas las religiones 
han multiplicado las prácticas y hecho su culto minucioso y difícil. Cuanto más se preocupa uno por 
una idea, tanto mayor fuerza se adquiere en el sentido de esa idea. ¿No prefieren las madres a 
aquellos de sus hijos que en el parto y fuerza de él les han costado mayores trabajos y sacrificios? 
Así la fuerza de las religiones es encerrada por completo en la inflexibilidad de los que la practican. 
Mientras que haya un fiel creyente en el santo sacrificio de la misa, habrá un sacerdote para 
celebrarla, y en tanto que exista un sacerdote que lea todos los días su breviario, habrá un papa en el 
orbe.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

157

Las prácticas más insignificantes en apariencia y más extrañas por sí mismas al fin que uno se 
propone, son, sin embargo, las que conducen más directamente hacia ese fin por la educación y el 
ejercicio de la voluntad Un campesino que se levantara todas las madrugadas a las dos o las tres y 
que fuera lejos, muy lejos de su vivienda a recoger todos los días una brizna de la misma hierba, 
antes de que el sol saliera, podría, llevando consigo esa hierba operar un gran número de prodigios. 
Esa hierba sería el signo de su voluntad y se convertiría por obra de esa misma voluntad, todo lo 
que él quisiera que fuese en interés de sus deseos.  

Para poder es preciso creer que se puede, y esa fe debe inmediatamente traducirse en hechos. 
Cuando un niño dice «no puedo», su madre le replica; «trata de poder». La fe no prueba; comienza 
por la certeza de conducir a lo propuesto y trabaja con calma como si tuviera la omnipotencia a sus 
órdenes y la eternidad ante sí.  

Vosotros los que os presentáis ante la ciencia de los magos ¿qué es lo que les pedís? Osad formular 
vuestro deseo, sea cual fuere, y después comenzad la obra y no ceséis de obrar en el mismo sentido 
y sobre el mismo fin. Lo que hayáis querido se realizará.  

Sixto V, cuando era pastor, había dicho: «Quiero ser papa.»  

Vos sois trapero y queréis hacer oro, pues poneos a la obra y no ceséis hasta conseguirlo. Yo os 
prometo en nombre de la ciencia todos los tesoros de Flamel y de Raymundo Lulio.  

¿Qué es lo primero que hay que hacer? Creer con toda fe que podéis, y luego obrar. ¿Como obrar? 
Levantaos todos los días muy temprano y a la misma hora; lavaos en todo tiempo en una fuente 
antes de la salida del sol, no llevar nunca ropa sucia, y para esto laváoslas vos mismos, si es 
menester; ejercitaros en las privaciones voluntarias, para mejor sufrir las involuntarias; imponer 
silencio a todo deseo, que no sea el de la realización de la gran obra.  
Como? Lavándome todos los días en una misma fuente, haré oro?  
— Trabajaréis en ello.  
— ¿Es esto una burla?  
— No, es un arcano. 
— ¿Cómo puedo yo servirme de un arcano que no podría comprender?  
— Creed y obrad; luego comprenderéis.  

Una persona me decía cierto día: Yo quisiera ser un ferviente católico, pero hasta ahora soy un 
volteriano. ¡Cuánto no daría yo por tener fe!  
—Pues bien, le respondí, no digáis yo quisiera, decid yo quiero, y haced las obras de la fe, y yo os 
aseguro que creeréis. Sois volteriano decís, y entre las diferentes maneras que hay de comprender la 
fe, la de los jesuitas oses la más antipática y os parece, la más deseable y la más fuere... Haced y 
recomenzad sin descorazonamientos, los ejercicios de San Ignacio, y os convertiréis en un creyente 
como jesuita. El resultado es infalible, si tenéis entonces la ingenuidad de creer en el milagro 
porque ahora os engañáis ya creyéndoos volteriano.  

Un perezoso no será nunca mago, La magia es un ejercicio de todas las horas y de todos los 
instantes. Preciso es que el operador de las gran es obras sea dueño absoluto de si mismo; que sepa 
vencer el atractivo del placer y del apetito y el sueño; fue sea insensible, tanto al éxito, como a la 
derrota. En vida debe ser una voluntad dirigida por un pensamiento y servida por toda la naturaleza 
sometida al espíritu en sus propios órganos y por simpatía en todas las fuerzas universales que les 
son correspondientes.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

158

Todas las facultades y todos los sentidos deben tomar parte en la obra y nada en el sacerdocio de 
Hermes tiene derecho a estar ocioso; es preciso formular la inteligencia por signos y resumirla por 
caracteres o pantáculos; es preciso determinar la voluntad por palabras y cumplir las palabras por 
hechos; es necesario traducir la idea mágica en luz para los ojos, en armonía para los oídos, en 
perfumes para el olfato y en formas para el tacto. Es preciso, en una palabra, que el operador realice 
en toda su vida, lo que quiera realizar fuera de sí en el mundo; es necesario que se convierta en un 
imán para atraer la cosa deseada; y que cuando esté suficientemente imantado que sepa que la cosa 
vendrá, sin que él ni ella lo piensen.  

Es importante que el mago sepa los secretos de la ciencia; pero puede conocerlos por intuición sin 
haberlos aprendido. Los solitarios, los ascetas que viven en la contemplación habitual de la 
naturaleza, adivinan frecuentemente sus armonías y están más instruidos en medio de su sencillez y 
buen sentido que los doctores, cuyo sentido natural está falseado por los sofismas de las escuelas. 
Los verdaderos magos prácticos, se encuentran casi siempre en el campo, y son con frecuencia 
gentes sin instrucción y sencillos pastores.  

Existen también ciertas organizadores físicas, mejor dispuestas que otras a las revelaciones del 
mundo oculto; también hay naturalezas sensibles y simpáticas, alas cuales la intuición en la luz 
astral le es, por decirlo así, innata; ciertas penas y ciertas enfermedades pueden modificar el sistema 
nervioso y hacer, sin el concurso de la voluntad, un aparato de adivinación más o menos perfecto; 
pero estos fenómenos son excepcionales y generalmente el poder mágico debe y puede adquirirse 
por la perseverancia y el trabajo.  

Existen también sustancias que producen el éxtasis y predisponen al sueño magnético; también las 
hay que colocan al servicio de la imaginación todos los reflejos más vivos y más coloreados de la 
luz elemental; pero el empleo de estas sustanciases peligroso, por cuanto en general producen la 
estupefacción y la embriaguez. Se emplean, no obstante, pero en proporciones rigurosamente 
calculadas, yen circunstancias perfectamente excepcionales.  

Aquel que quiere entregarse seriamente a la obra mágica después de haber afirmado su espíritu 
contra todo peligro de alucinación o de espanto, debe –purificarse interior y exteriormente durante 
cuarenta días. El número cuarenta es sagrado y hasta su misma figura es mágica. En cifras árabes, 
se compone del círculo, imagen de lo infinito y del 4 que resume el ternario por la unidad. En cifras 
romanas, dispuestas de la siguiente manera, representa el signo fundamental de Hermes y el 
carácter del sello de Salomón1.  

_____________________ 
1. El sello de Salomón o dos triángulos entrelazados, con la ayuda de la imaginación se puede ver como estas cuatro
“X” forman el Sello de Salomón.



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

159

La purificación del mago debe consistir en la abstinencia de las voluptuosidades brutales en un 
régimen vegetariano y dulce, en la privación de licores fuertes y en la reglamentación de las horas 
de sueño. Esta preparación a sido indicada y representada en todo los cultos por un tiempo de 
penitencia y de pruebas que precede a las fiestas simbólicas de la renovación de la vida  

Es necesario, como ya lo hemos dicho, observar exteriormente la limpieza más escrupulosa; el más 
pobre puede encontrar agua en las fuentes. Es necesario lavar, o hacer lavar, con cuidado, los 
vestidos, los muebles y los vasos de que se ha uso. Toda suciedad atestigua negligencia, y en magia 
la negligencia es mortal.  

Es necesario purificar el aire a levantarse y al acostarse con un perfume compuesto de savia de 
laureles, sal, de alcanfor, de resina de azufre y pronunciarlas las cuatro palabras sagradas 
dirigiéndose hacia las cuatro partes del mundo.  

No hay que hablar con nadie de las obras que se realizan; y como ya lo hemos dicho en el Dogma, 
el misterio es la condición rigurosa e indispensable de todas las operaciones de la ciencia. Es 
necesario despistar a los curiosos, suponiendo otras ocupaciones y otras investigaciones, como por 
ejemplo, experiencias químicas para operaciones industriales, la investigación de secretos naturales, 
etc., etc.; pero la palabra que pueda desacreditar a la magia, jamás debe ser pronunciada.  

El magista debe aislarse al comenzar, y mostrarse muy difícil en relaciones, para reconcentrar en sí 
la fuerza y escogerlos puntos de contacto; pero, tanto cuanto más salvaje e inabordable se haya 
mostrado en los primeros tiempos, tanto más popular y rodeado de gentes debe vérsele luego. 
Cuando haya imantado su cadena y escogido su sitio en una corriente de ideas y de luz.  

Una vida laboriosa y pobre es de tal modo favorable a la iniciación por la práctica, que los más 
grandes maestros la han buscado, aun cuando podían disponer de las riquezas del mundo. Es 
entonces cuando Satán, es decir, el espíritu de la ignorancia, que sonríe, que duda, que odia a la 
ciencia, porque la tema, viene a tentar al futuro dueño del mundo diciéndole: Si tú eres el hijo de 
Dios, haz que esas piedras se conviertan en pan. Los hombres de dinero tratan entonces de humillar 
al príncipe de la ciencia, poniéndole toda suerte de trabas, o explotando miserablemente su trabajo; 
se le rompe en diez pedazos, a fin de que tienda la mano otras tantas veces, hacia el pedazo de pan 
de que parece tener necesidad. El mago no se digna ni aun de sonreír a tal ineficacia, y prosigue su 
obra con calma.  

Es necesario evitar, tanto cuanto se pueda. La vista de cosas repugnantes y de personas feas no 
comer con las personas a quienes no se estima evitar todo género de excesos y vivir de un modo 
uniforme y arreglado.  

Tener el mayor respeto de sí mismo y considerarse como un soberano desconocido que consiente en 
serlo para reconquistar su corona. Ser dulce y digno con todo el mundo; pero en las relaciones 
sociales no dejarse jamás absorber y reiterarse de los círculos en donde no tuviera una iniciación 
cualquiera.  

Se pueden, y aún se deben cumplir las obligaciones, y practicar los ritos del culto a que se 
pertenezca. Ahora bien, de todos los cultos el más mágico es el que realiza mayores milagros, que 
se apoya sobre las más sabias razones y los más inconcebibles misterios, cuyas luces son iguales a 
sus sombras, que populariza los milagros y encarna a Dios en los hombres por la fe, Esta religión ha 
existido siempre, y ha sido siempre en el mundo bajo diversos nombres, la religión y dominante. 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

160

Tiene ahora, en los pueblos de la tierra, tres formas hostiles en apariencia entre sí, que pronto se 
reunirán en una sola para constituir una iglesia universal. Hablo de la ortodoxia rusa, del 
catolicismo romano y una transfiguración última de la religión de Buda.  

Creemos que hemos dado a entender perfectamente, por lo que precede, que nuestra magia es 
opuesta a la de los Goecios y de los Nigromantes. Nuestra magia es a la vez una ciencia y una 
religión absoluta que debe, no destruir y absorber todas las opiniones y todos los cultos, sino 
regenerarlos y dirigirlos, reconstituyendo el círculo de los iniciados, y dando así a las masas ciegas 
conductores sabios y clarividentes.  

Vivimos en un siglo en que no hay nada que destruir, sino en que hay que rehacerlo todo, porque 
todo está destruido. ¿Rehacer qué? ¿El pasado? ¿Reconstruir el qué? ¿Un templo y un trono? ¿A 
qué hacerlo puesto que los antiguos han caído? —Es como decir: Mi casa acaba de derrumbarse de 
puro vieja, ¿para qué construir otra? Pero, la casa que vais a edificar ¿será parecida a la que se ha 
derrumbado? —No, aquella que se ha caído era vieja, y ésta será nueva. Pero, en fin, ¡será siempre 
una casa! ¿Qué queríais, pues, que fuera?  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

161

CAPITULO II 
EL EQUILIBRIO MAGICO 

El equilibrio es la resultante de dos fuerzas. Si las dos fuerzas son absolutamente y para siempre 
iguales, el equilibrio será la inmovilidad, y por consiguiente, la negación de la vida. El movimiento 
es el resultado de una preponderancia alternada.  

La impulsión dada a uno de los platillos de una balanza determina necesariamente el movimiento 
del otro platillo. Los contrarios obran así sobre los contrarios, en toda la naturaleza, por 
correspondencia y por conexión analógica.  

La vida entera se compone de una aspiración y de un soplo; la creación es la suposición de una 
sombra para servir de límite a la luz; de un vacío, para -servir de espacio a la plenitud del ser; de un 
principio pasivo fecundado para apoyar y realizar el poder del principio activo generador.  

Toda la naturaleza es bisexual y el movimiento que produce las apariencias de la muerte y de la 
vida es una continua generación.  

Dios ama el vacío que ha hecho para llenarlo; la ciencia ama la ignorancia a quien ilumina; la 
fuerza ama la debilidad a quien sostiene; el bien ama el mal aparente que le glorifica; el día está 
enamorado de la noche, y la persigue sin cesar girando alrededor del mundo; el amor es a la vez una 
sed y una plenitud que tiene necesidad de expansión. Aquel que da recibe, y el que recibe da el 
movimiento; todo es un cambio perpetuo.  

Conocer la ley de ese cambio; saber la proporción alternativa o simultánea de esas fuerzas, es 
poseer los primeros principios del gran arcano mágico, que constituye la verdadera divinidad 
humana.  

Científicamente se pueden apreciar las diversas manifestaciones del movimiento universal por los 
fenómenos eléctricos o magnéticos. Los aparatos eléctricos especialmente, revelan material y 
positivamente las afinidades y las antipatías de ciertas sustancias. El consorcio del cobre con el 
zinc, la acción de todos los metales en la pila galvánica, son revelaciones perpetuas e irrecusables. 
Que los físicos busquen y descubran; los cabalistas explicarán los descubrimientos de la ciencia.  

El cuerpo humano está sometido, como la tierra, a una doble ley: atrae e irradia; está imantado de 
magnetismo andrógino y reopera sobre las dos potencias del alma; la intelectual y la sensitiva en 
razón inversa, pero proporcional, de las preponderancias de dos sexos en su organismo físico.  

El arte del magnetizador estriba completamente en el conocimiento y uso de esta ley. Polarizar la 
acción y dar al agente una fuerza bisexual y alterna, es el medio todavía desconocido y vanamente 
buscado de dirigir a voluntad los fenómenos del magnetismo; pero, es necesario un tacto muy 
ejercitado y una gran precisión completa en los movimientos interiores, para no confundir los 
signos de las aspiración magnética con los de la respiración; es preciso también conocer 
perfectamente la anatomía oculta y el temperamento especial de las personas sobre las cuales se 
opera.  

Lo que más obstaculiza la dirección del magnetismo es la mala fe la mala voluntad de los sujetos. 
Las mujeres, sobre todo, que son esencialmente y siempre comediantes, y que gustan de 
impresionarse impresionando a los demás, y que son las primeras en engañarse cuando desempeñan 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

162

sus melodramas nerviosos; las mujeres —repetimos— son la verdadera magia negra del 
magnetismo. Así será imposible a los magnetizadores no iniciados en los supremos arcanos y no 
asistidos de las luces de la Cábala, dominar siempre ese elemento fugitivo y refractario. Para ser 
maestro de mujer, es preciso distraerla y engañarla hábilmente, dejándola suponer que es ella 
misma la que os engaña. Este consejo que ofrecemos aquí, especialmente a los médicos 
magnetizadores, podría también, quizá, tener su aplicación práctica en la política conyugal.  

El hombre puede producir a su antojo dos soplos: el uno caliente y el otro frío; puede igualmente 
proyectar a su antojo la luz activa ola luz pasiva; pero es necesario que adquiera la conciencia de 
esa fuerza por la costumbre de pensar en ella. Una misma posición de la mano puede 
alternativamente respirar y aspirar, eso que hemos convenidos en llamar fluido; y el magnetizador 
mismo advertirá el resultado de su intención por una sensación alternativa de calor y de frío en la 
mano, o en ambas manos si opera con ellas a la vez, sensación que el sujeto deberá experimentar al 
mismo tiempo, pero en sentido inverso, es decir, con una alternativa evidentemente opuesta.  

El pentagrama, o el signo del microcosmos, representan entre otros misterios mágicos la doble 
simpatía de las extremidades humanas, entre ellas y la circulación de la luz astral en el cuerpo 
humano. Así, al figurar un hombre en la estrella del pentagrama, como puede verse en la filosofía 
oculta de Agrippa, debe advertirse que la cabeza corresponde en simpatía masculina con el pie 
derecho, y en simpatía femenina con el izquierdo; que la mano derecha corresponde lo mismo con 
la mano y el pie izquierdo y la mano izquierda recíprocamente; siendo preciso observar todo esto en 
los pases magnéticos, si quiere llegarse a dominar todo el organismo y a ligar todos los miembros 
por sus propias cadenas de analogía y de simpatía natural.  

Este conocimiento es necesario para el uso del pentagrama en los conjuros a los espíritus y en las 
evocaciones de formas errantes en la luz astral, llamadas vulgarmente nigromancias, como lo 
explicaremos en el capítulo quinto de este Ritual; pero, es conveniente observar aquí, que toda 
acción provoca una reacción y que magnetizando o influenciando mágicamente a los demás, 
establecemos de ellos a nosotros una corriente de influencia contraria, pero análoga, que puede 
someternos a aquellos en vez de someterlos a nosotros, como sucede con frecuencia en las 
operaciones que tienen por objeto la simpatía de amor. Por eso es por lo que es esencial defenderse 
al mismo tiempo que se ataca, a fin de no aspirar por la izquierda al mismo tiempo que se sopla por 
la derecha. El andrógino mágico1, lleva escrito sobre el brazo derecho SOLVE, y sobre el izquierdo 
COAGULA, lo que corresponde a la figura simbólica de los trabajos del segundo templo, que 
tenían en una mano la espada y en la otra la herramienta. Al mismo tiempo que se edificaba, era 
preciso defender su obra dispersando a los enemigos; la naturaleza no hace otra cosa cuando 
destruye al mismo tiempo que regenera. Ahora bien, según la alegoría del calendario mágico de 
Duchenteau, el hombre, es decir, el iniciado, es el mono de la naturaleza, que le tiene encadenado, 
pero que le hace obrar sin cesar imitando los procedimientos y las obras de su divina maestra y de 
su imperecedero modelo.  

El empleado alternado de fuerzas contrarias, lo caliente después de lo frío, la dulzura después de la 
severidad, el amor después de la cólera, etcétera, es el secreto del movimiento continuo y de la 
_________________________
2. Véase la imagen de Baphomet en el capitulo XV, me parece interesante hacer notar la posición de las manos del
Baphomet, estas parecen estar en la posición de un mudra conocidísimo en la India, el pranamudra o mudra
vivificante que es lo que parece querer decir Levi cuando utiliza el termino alquímico Coagula, el otro mudra que no
aparece ilustrado en la imagen del baphomet es el apanamudra o “disipador” esto es lo que Levi llama “Solve” ambos
mudras son usados por los sacerdotes Budistas que se sientan en la posición de Loto, tal cual el Baphomet, y una
mano la elevan al cielo y la otra apunta a la tierra, esto pretende canaliza la fuerza vital o usando los términos de Levi
“La luz astral” en sus dos aspectos. Frater Alastor.



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

163

prolongación del poder; es lo que sienten instintivamente las coquetas, que hacen pasar a sus 
adoradores de la esperanza al temor, y de la alegría a la tristeza. Obrar siempre en el mismo sentido 
y de la misma manera, es recargar sólo un platillo de una balanza, por lo que resulta 
inmediatamente la ruptura del equilibrio. La perpetuidad de las caricias engendra pronto la 
saciedad, el disgusto y la antipatía, lo mismo que una frialdad o una severidad constante aleja a la 
larga y destruye la afección. En alquimia, siempre un mismo fuego y siempre ardiendo, calcina la 
materia prima y hace, a veces, estallar el vaso hermético; es preciso sustituir en iguales intervalos, 
al calor del fuego, la del agua caliente o la del carbón vegetal. Así es como se hace en magia 
templarlas obras de cólera o de rigor, por operaciones de benevolencia y de amor, pues si el 
operador tiene su voluntad siempre en tensión igual y en el mismo sentido resultara para el una gran 
fatiga, y luego una especie de impotencia moral.  

El magista, pues, no debe vivir exclusivamente en su laboratorio, entre su atanor, sus elixires y sus 
pentáculos. Por devoradora que sea la mirada de esa Circe que se llama potencia oculta, hay que 
saber presentarle a propósito la espade de Ulisis y alejar a tiempo de nuestros labios la copa que nos 
presenta. Siempre una operación mágica debe ser seguida de un reposo igual a su duración y de una 
distracción análoga, pero contraria a su objeto. Luchar continuamente contra la naturaleza para 
dominarla, es exponerse a perder la razón y la vida. Paracelso, ha osado hacerlo, y, sin embargo, en 
esa misma lucha empleaba fuerzas equilibradas y oponía la embriaguez del vino a la de la 
inteligencia; después dominaba la embriaguez por la fatiga corporal, y ésta por un nuevo trabajo de 
la inteligencia. Así, Paracelso era un hombre de inspiración y de milagros; pero usó de su vida en 
esa actividad de oradora, o más bien, destrozó y fatigó rápidamente sus vestiduras, porque los 
hombres como Paracelso pueden usar y abusar sin temor; saben perfectamente que no sabrían morir 
y que no envejecerían aquí abajo.  

Nade predispone mejor a la alegría que el dolor ni nada está más próximo al dolor que la alegría. 
Así el operador ignorante se asombra de llegar siempre a resultados contrarios a los que se propuso, 
por cuanto no sabe cruzar ni alterar su acción; quiere hechizar a su enemigo y es él mismo quien se 
causa la desgracia y se pone enfermo; quiere hacerse amar y se apasiona loca, miserablemente por 
mujeres que se burlan de él; quiere hacer oro y agota sus últimos recursos; su suplicio es 
eternamente el de Tántalo; el agua se retira cuando él quiere beber. Los antiguos en sus símbolos y 
en sus operaciones mágicas, multiplicaban los signos del binario, para no olvidar la ley, que es la 
del equilibrio. Los antiguos, en sus evocaciones construían siempre dos altares diferentes e 
inmolaban dos víctimas, una blanca y otra negra; el operador o la operadora tenía en una mano la 
espada y en la otra la varita mágica, debía tener un pie calzado y el otro desnudo. Sin embargo, 
como el binario sería la inmovilidad, no podía operar más que tres o uno en las obras de magia y 
cuando un hombre y una mujer tomaban parte en la ceremonia, el operador debía ser una virgen, un 
andrógino o un niño. Se me preguntará si la extravagancia de estos ritos es arbitraria y si tiene 
únicamente por fin ejercer la voluntad multiplicando a placer las dificultades de la obra mágica. Yo 
responderé que en magia no hay nada arbitrario porque todo está regulado y determinado por 
anticipado por el dogma único y universal de Hermes, el de la analogía en los tres mundos. Todos 
signo corresponde a una idea; todo acto manifiesta una voluntad correspondiente a su pensamiento 
y formula las analogías de ese pensamiento y de esa voluntad. Los ritos son, pues, determinados por 
anticipado por la misma ciencia. El ignorante que no conoce el triple poder, sufre la fascinación 
misteriosa; el sabio lo conoce y le hace el instrumento de su voluntad; pero cuando los cumple con 
exactitud y con fe, jamás quedan sin efecto.  

Todos los instrumentos mágicos deben ser dobles, es preciso tener dos espadas, dos varitas, dos 
copas, dos braserillos, dos pantaculos y dos lámparas. Debe llevar el mago dos trajes superpuestos y 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

164

de dos colores contrarios., como la practican todavía los sacerdotes católicos; es preciso no llevar 
consigo ningún metal, o llevar por lo menos dos. Las coronas de laurel, de ruda, de verbena o de 
artemisa, deben igualmente ser dobles; se conserva una de las coronas y se quema la otra, 
observando, como un augurio el ruido que hace al crepitar y las ondulaciones del humo que 
produce.  

Esta observancia no es vana, porque en la obra mágica todos los instrumentos del arte están 
magnetizados por el operador; el aire está cargado de sus perfumes, el fuego por él consagrado está 
sometido a su voluntad; las fuerzas de la Naturaleza parecen escucharle y responderle y lee en todas 
las formas las modificaciones y los complementos de su pensamiento. Es entonces cuando ve el 
agua estremecerse y como hervir por sí misma, el fuego arrojar un gran resplandor y cuando siente 
en el aire extrañas y desconocidas voces. Fue en semejantes evocaciones cuando Juliano vio 
aparecer los fantasmas demasiado amados de sus dioses caídos, y se espantó, a su pesar, de su 
decrepitud y de su palidez.  

Sé que el cristianismo ha suprimido para siempre la magia ceremonial y proscrito severamente las 
evocaciones y los sacrificios del antiguo mundo; tampoco nuestra intención es otra que darles una 
nueva razón -de ser, revelando los antiguos misterios. Nuestras experiencias, aun en este orden de 
hechos, han sido sabias investigaciones y nada más. Hemos comprobado hechos para apreciar 
causas y nunca hemos tenido la pretensión de renovar ritos para siempre abolidos.  

La ortodoxia, israelita esa religión tan racional como divina y tan poco conocida, no reprueba 
menos que el cristianismo los misterios de la magia ceremonial. Para la tribu de Leví, el mismo 
ejercicio de la alta magia debía considerarse como una usurpación al sacerdocio y es la misma 
razón la que hará abolir por todos los cultos oficiales la magia operadora, adivinadora y milagrosa. 
Mostrar lo natural de lo maravilloso y producirlo a voluntad es anonadar para el vulgo, la prueba 
concluyente de los milagros que cada religión reivindica para sí, como la propiedad exclusiva y 
como argumento definitivo.  

¡Respeto alas religiones establecidas, pero plaza también a la ciencia! No estarnos ya a Dios gracias 
en los tiempos de los inquisidores y de las hogueras; ya no se asesina a los sabios, por denuncia de 
algunos fanáticos alienados o por la de algunas mujeres histéricas. Por lo demás, que se entienda 
bien que nosotros hacemos estudios curiosos y no una propaganda insensata, imposible. Aquellos 
que osen llamamos magos, nade tienen que temer de tal ejemplo y es más que probable que no 
lleguen a ser ni siquiera brujos.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

165

CAPITULO III 
EL TRIANGULO DE LOS PANTACULOS 

El abate Trithemo, que fue en magia el maestro de Cornelio Agrippa, explica en su Esteganografía 
el secreto de los conjuros y de las evocaciones de una manera muy filosófica y muy natural, pero 
quizá por esto mismo, demasiado sencilla y demasiado fácil.  

Evocar un espíritu —dice— es penetrar en el pensamiento dominante de ese espíritu, y si nos 
elevamos moralmente más arriba en la misma línea, arrastraremos a ese espíritu con nosotros y nos 
servirá; de otro modo entraremos en su círculo y seremos nosotros los que le sirvamos.  

Conjurar es oponer a un espíritu aislado la resistencia de una corriente y de una cadena. Conjurare, 
jurar juntos, es decir, hacer acto de una fe común. Cuando mayores el entusiasmo de esa fe, más 
eficaz es el conjuro. Es por esto por lo que el cristianismo naciente hacía callar a los oráculos: él 
sólo poseía entonces la inspiración y la fuerza. Más tarde, cuando San Pedro hubo envejecido, es 
decir, cuando el mundo creyó tener que hacer reproches legítimos al pasado, el espíritu de profecía 
vino a reemplazar a los oráculos y los Savonarola, los Joaquín de Flore, los Juan Huss y tantos 
otros, agitaron a su vez los espíritus y tradujeron en lamentaciones y amenazas las inquietudes y las 
revoluciones secretas de todos los corazones.  

Se puede estar sólo para evocar un espíritu, pero para conjurarle es necesario hablar en nombre de 
un círculo o de una asociación; y esto es lo que representa el círculo jeroglífico trazado alrededor 
del mago, durante la operación y del cual no debe salir, si no quiere perder en el mismo instante 
todo su poder.  

Abordemos claramente aquí la cuestión principal, la cuestión importante: ¿La evocación real y el 
conjuro a un espíritu son posibles y esa posibilidad puede ser científicamente demostrada?  

A la primera parte de la pregunta puedo, desde luego, responder que toda cosa cuya imposibilidad 
no resulte evidente, puede y debe ser provisoriamente admitida. A la segunda parte, diremos que en 
virtud del gran dogma mágico de la jerarquía y de la analogía universal, se puede demostrar 
cabalísticamente la posibilidad de las evocaciones reales; en cuanto a la realidad fenomenal del 
resultado de las operaciones mágicas concienzudamente realizadas, es una cuestión de experiencia; 
y como ya hemos dicho, hemos comprobado por nosotros mismos esa realidad y nosotros 
colocaremos por medio de este ritual a nuestros lectores en estado de renovar y confirmar nuestras 
experiencias.  

Nada perece en la Naturaleza, y todo cuanto ha vivido, continúa viviendo siempre bajo nuevas 
formas; pero las mismas formas anteriores no quedan destruidas, puesto que las encontramos en 
nuestro recuerdo. ¿No vemos en nuestra imaginación al niño que hemos conocido y que ahora es un 
anciano? Las mismas huellas que nosotros creemos borradas en nuestro recuerdo, no lo están 
realmente, puesto que una circunstancia fortuita las evoca y nos las recuerda. Pero ¿cómo las 
vemos? Ya hemos dicho que es en la luz astral que las transmite a nuestro cerebro por el 
mecanismo del aparato nervioso.  

Por otra parte, todas las formas están proporcionadas y son analógicas a la idea que las ha 
determinado; son el carácter natural, la signatura de esa idea, como dicen los magistas, y desde que 
se evoca activamente la idea, la forma se realiza y se produce.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

166

Schroepffer, el famoso iluminado de Leipzig, había sembrado por sus evocaciones el terror en toda 
Alemania y su audacia en las operaciones mágicas había sido tan grande que su reputación se le 
hizo un fardo insoportable; luego se dejó arrastrar por la inmensa corriente de las alucinaciones que 
había dejado formarse; las visiones del otro mundo le disgustaron del presente y se mató. Esta 
historia debe hacer circunspectos a los curiosos en magia ceremonial. No se violenta impunemente 
a la Naturaleza y no se juega sin peligro con fuerzas desconocidas e incalculables.  

Es por esta consideración por lo que nos hemos rehusado y nos rehusaremos siempre a la vasta 
curiosidad de aquellos que solicitan ver para creer y siempre les responderemos lo que respondimos 
a un personaje eminente de Inglaterra que nos amenazaba con su incredulidad.  
«Tenéis el perfecto derecho de no creer; pero, por nuestra parte, no nos encontraremos ni más 
descorazonados ni menos convencidos.»  

Aquellos que vinieran a decimos que han cumplido valiente y escrupulosamente todos los ritos y 
que nada se ha producido, les diremos que harán bien en no pasar más adelante y que eso es quizás 
una advertencia de la Naturaleza en que se rehúsa para ellos a esas obras excéntricas, pero que si 
persisten en su curiosidad no tienen más que volver a comenzar.  

Siendo el ternario la base del dogma mágico, debe observarse éste en las evocaciones; también es el 
número simbólico de la realización y del efecto.  

La letra y está ordinariamente trazada en los pantáculos cabalísticos que tienen por objeto el 
cumplimiento de un deseo. Esta letra es también la marca del macho cabrío emisario en la Cábala 
mística, y San Martín observa que esa letra, intercalada en el tetragrama incomunicable, ha formado 
el nombre del redentor de los hombres dpydi. Estos es lo que representan los mistagogos de la 
edad media, cuando en sus asambleas nocturnas, exhibían un macho cabrío simbólico, llevando 
sobre la cabeza, entre los dos cuernos, una antorcha  encendida. Este animal monstruoso, del cual 
hacemos, en el capítulo XV de este Ritual, la descripción de las formas alegóricas y el raro culto, 
representa la naturaleza entregada al anatema, pero compensado por el signo de la luz. Los ágapes 
gnósticos y las priapeas paganas que sucedían en su honor, revelan bastante la consecuencia moral 
que los adeptos querían sacar de esta exhibición. Todo esto será explicado con los ritos, descritos y 
considerados ahora como fabulosos, del gran sábado de la magia negra.  

Fig. 2 Triangulo de Salomón. 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

167

En el gran círculo de las evocaciones se traza un triangulo y es preciso observar bien de que lado se 
debe volver la cima. Si el espíritu se supone que ha de venir del cielo, el operador debe mantenerse 
en la cima y colocar el altar de las fumigaciones en la base, si debe subir del abismo, el operador 
estará en la base y el braserillo colocado en la cima. Es preciso además, tener sobre la frente, sobre 
el pecho y en la mano derecha el símbolo sagrado de los dos triángulos reunidos formando la 
estrella de seis rayos, de la cual ya hemos reproducido el grabado y que es conocida en magia bajo 
en nombre de pantáculo o sello de Salomón:  

Independientemente de estos signos, los antiguos hacían uso en sus evocaciones de combinaciones 
místicas de nombres divinos que ya hemos dado en el Dogma, según los cabalistas hebreos. El 
triángulo mágico de los teósofos paganos es el célebre ABRACADABRA, al que atribuían virtudes 
extraordinarias, y que figuraban así:  

Esta combinación de letras, es una clave del pentagrama. La A inicial se repite en la primera línea 
cinco veces, y treinta veces en todo, lo que da los elementos y los números de estas dos figuras: 

La A aislada, representa la unidad del primer principio o del agente intelectual o activo. La A unida 
a la B, representa la fecundación del binario por la unidad. La R es el signo del ternario, porque 
representa, jeroglíficamente la efusión que resulta de la unión de los principios. El número u de las 
letras de la palabra agrega la unidad del iniciado al denario de Pitágoras; y el número 66 total de 
todas las letras adicionadas, forma cabalísticamente el número 12 que es cuadrado del temario, y 
por consecuencia, la cuadratura mística del círculo. Advirtamos, de paso, que el autor del 
Apocalipsis, esa clavícula de la Cábala cristiana, ha compuesto el número de la bestia, es decir, de 
la idolatría, agregando un 6 al doble senario del ABRACADABRA: lo queda da cabalísticamente 
18, número asignado en el Tarot al signo jeroglífico de la noche y de los profanos, la luna con las 
torres, el perro, el lobo y el cangrejo: número misterioso y oscuro, cuya clave cabalística es nueve, 
el número de la iniciación.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

168

El cabalista sagrado (San Juan autor del Apocalipsis) dice expresamente a este respecto: Que aquel 
que tenga la inteligencia (es decir la clave de los números cabalísticos), calcule número de la bestia, 
porque ese es el número del hombre y ese número es 666.  

Es en efecto, la década de Pitágoras multiplicada por sí misma, y agregada ala suma del Pantáculo 
triangular del Abracadabra; es, por tanto, el resumen de toda la magia del antiguo mundo, el 
programa entero del genio humano, que el genio divino del Evangelio quería absorber o suplantar.  

Estas combinaciones jeroglíficas de letras y de números, pertenece a la parte práctica de la Cábala, 
que desde este punto de vista, se subdivide en gematría y en temorah.  

Estos cálculos, que nos parecen ahora arbitrarios y sin interés, pertenecen, desde luego, al 
simbolismo filosófico del Oriente, y tenían una gran importancia en la enseñanza de las cosas santas 
emanadas de las ciencias ocultas. El alfabeto cabalístico absoluto, que liga las ideas primitivas alas 
alegorías, éstas alas letras y las letras a los números, era lo que se llamaba entonces las claves de 
Salomón Ya hemos visto (capítulo VII) que esas claves, conservadas hasta nuestros días, pero 
completamente, desconocidas, no son otra cosa que el juego del Tarot, cuyas alegorías antiguas han 
sido advertidas y apreciadas por primera vez, en nuestros días, por el sabio arqueólogo Court de 
Gébelin.  

El doble triángulo de Salomón está explicado por San Juan, de una manera notable, Hay — dice— 
tres testigos en el ciclo: el Padre, el Logos y el Espíritu Santo; y tres testigos en la tierra: el soplo, el 
aguay la sangre. San Juan está, de este modo, de acuerdo con los -maestros de filosofía hermética, 
quedan a su azufre el nombre de éter, a su mercurio el nombre de agua filosófica, a su sal el 
calificativo de sangre del dragón o de monstruo de la tierra; la sangre o la sal corresponde por 
oposición con el Padre; el agua azótica o mercurial con el Verbo o Logos y el hálito con el Espíritu 
Santo. Pero las cosas de alto simbolismo no pueden ser bien entendidas más que por los verdaderos 
hijos de la ciencia.  

A las combinaciones triangulares se unían en las ceremonias mágicas, las repeticiones de los 
nombres por tres veces y con entonaciones diferentes. La varita mágica estaba con frecuencia 
sobremontada por un pequeño tenedor o tridente imantado, que Paracelso substituía por un tridente, 
cuya figura se muestra en la pagina siguiente. 

El tridente1 de Paracelso, es un pantáculo manifestando el resumen del ternario en la unidad que 
completa así el cuaternario sagrado. Atribuía a esta figura todas virtudes que los cabalistas hebreos 
atribuían al nombre de Jehová, y las propiedades taumatúrgicas del Abracadabra de los hierofantes 
de Alejandría. Reconozcamos aquí que es un pantáculo, y, por consiguiente, un signo concreto y 
absoluto de toda una doctrina que ha sido la de un círculo magnético inmenso tanto para los 
filósofos antiguos, cuanto para los adeptos -de la Edad Media. Al exponer en la época actual su 
valor primitivo por la inteligencia de sus misterios, ¿no podríamos darle toda su virtud milagrosa y 
todo su poder contra las enfermedades humanas?  

_________________________ 
1. Este tridente es revelado en el grimorio “Archidoxia Mágica” atribuido a Paracelso, en el se lee que es efectivo
contra los maleficios especialmente reestablece la virilidad, se debe confeccionar con una herradura encontrada y una
horquila en el dia y hora de saturno. Sus caracteres se grabaran en el dia y hora del Sol y se debe de claver en el
fondo de un rio sin que se revele su empuñadura. Al cabo de nueve días te librara del maleficio y le causara penas
peores a quienquiera te haya hechizado.



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

169

Fig. 3 Tridente de Paracelso1 

Las antiguas hechiceras, cuando pasaban la noche en una encrucijada cualquiera en que hubiera tres 
caminos, gruñían tres veces en honor de la triple Hécate.  

Todas estas figuras, todos estos hechos análogos alas figuras, todas estas disposiciones de números 
y de caracteres, no son, como ya lo hemos dicho, más que instrumentos de educación para la 
voluntad, en la que ellos fijan y determinan las costumbres. Sirven, además, para unir el conjunto en 
la acción de todos los poderes del alma humana y para aumentar la fuerza creadora de la 
imaginación. Es la gimnasia del pensamiento que se ejercite en la realización; también el efecto de 
esas prácticas es infalible como la Naturaleza, cuando se hacen con una confianza absoluta y una 
perseverancia inquebrantable.  

Con la fe, decía el gran maestro, se trasplantarían árboles en el mar y se cambiarían montañas de su 
sitio. Una práctica, aun supersticiosa, aun insensata, es eficaz por cuanto es una realización de la 
voluntad. Por esto mismo es por lo que es una oración tanto más poderosa, cuanto con más voluntad 
sea dirigida en la iglesia y no en el domicilio propio y por lo que obtendrá milagros, si, por hacerla 
_____________________ 
1. Este tridente, figura del ternario, esta formado de tres dientes piramidales superpuestos sobre una Tau griega o
latina. En uno de los dientes, vemos un Jod atravesando una media luna creciente, por una parte, y por la otra una
línea transversal, figura que recuerda jeroglíficamente al signo zodiacal del cangrejo. En el diente opuesto, hay un
signo mixto, recordando a los dos gemelos y del león. Entre las tenazas del cangrejo vemos al Sol, cerca de del león la
cruz astronómica. En el diente del medio, esta jeroglíficamente trazada la serpiente celeste, teniendo por cabeza el
signo de Júpiter. Del lado del cangrejo, leemos la palabra OBITO: vete, retrocede; y del lado del león leemos IMO: no
obstante, persiste. En el centro y cerca de la serpiente simbólica leemos AP DO SEL, palabra compuesta de una
abreviatura, de una palabra compuesta cabalística y hebraicamente, y, por ultimo, de una palabra entera y vulgar: AP,
que debemos leer AR, porque son las dos primeras letras de la palabra ARCHEU; DO que debemos leer OD, y SEL. Son
las tres substancias primarias y los nombres ocultos de Archeu y de Od, representan las mismas cosas que el azufre y
el mercurio de los filósofos. En el mango de hierro que debe servir para empuñar el tridente, vemos las tres letras P,
PP, jeroglífico falico y lingamico; después las palabras VLI DOX FATO, que debemos leer tomando la primera letra por
el número del pentagrama en cifra romano, y completa asi: PENTAGRAMMATICA LIBERTATE DOXA FATO, caracteres
equivalentes a las tres letras de Cagliostro, L.P.D.: libertad, poder, deber. De un lado, la libertad absoluta; de otro, la
necesidad o la fatalidad invencible; en el medio la RAZON, absoluto cabalístico que hace al equilibrio universal.
Este admirable resumen mágico de Paracelso puede servir de llave a las obras obscuras del cabalista Wronski, sabio
notable que, mas de una vez, se dejo arrastra fuera de su ABSOLUTA RAZON por el misticismo de su nación y por
especulaciones pecuniarias indignas de un pensador tan distinguido. Nosotros reconocemos la honra y la gloria de
haber descubierto, antes de nosotros, el secreto del tridente de Paracelso. Así, Paracelso representa el pasivo por el
cangrejo y el activo por el león, la inteligencia o la razón equilibrante por Júpiter o el Hombre-Rey dominando a la
serpiente, pues equilibra las fuerzas, dando al pasivo la fecundación del activo, representada por el sol, y el activo, el
espacio y la noche para conquistar e iluminar bajo el símbolo de la cruz. Dice al pasivo: “Obedece al impulso del activo
y anda con el por el propio equilibrio de la resistencia”. Dice al activo: “Resiste a la inmovilidad del obstáculo, persiste
y avanza”. Después explica estas fuerzas alternadas por el gran ternario central: LIBERTAD, NECESIDAD, RAZON.
RAZON en el centro,  LIBERTAD y NECESIDAD en el contrapeso. Ahí esta la fuerza del tridente, es el mango y la base;
es la ley universal de la naturaleza; es la propia esencia del verbo, realizado y demostrado por el ternario de la vida
humana, el archeu o el espíritu, el od o mediador plástico y la sal o la materia visible.
Se quiso dar aparte una explicación de esta figura, porque es de la mas alta importancia, y de la medida del mayor
genio de las ciencias ocultas. Se debe comprender después de esta explicación, de porque en el devenir de nuestra
obra, nos inclinamos con la veneración tradicional de los verdaderos adeptos ante del divino Paracelso.



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

170

en un santuario acreditado, es decir, magnetizado con gran corriente por la afluencia de los 
visitantes, se caminan cien o doscientas leguas, para ello, pidiendo limosna y con los pies descalzos.  

Se ríen de la pobre mujer que se priva de unos cuantos céntimos de leche todas las mañanas y que 
va a llevar a los triángulos mágicos que hay en las iglesias o capillas, una velita de otros tantos 
céntimos, y deja que luzca mientras que ella reza. Son los ignorantes los que ríen, y la buena mujer 
no paga demasiado caro lo que adquiere con resignación y valor dignos de encomio. Los grandes 
espíritus pasan en cambio por delante de las iglesias encogiéndose de hombros y se sublevan contra 
las supersticiones con un ruido que hace estremecer al mundo. ¿Qué resulta de esto? Las casas de 
los grandes espíritus se derrumban y los restos se venden entre los ropavejeros y compradores de 
esas velitas, que dejan gritar de buen grado por todas partes que su reinado no ha concluido aún, 
puesto que son ellos los que gobiernan siempre.  

Las grandes religiones no han tenido nunca que temer más que a una rival seria, y esa rival es la 
magia.  

La magia ha producido las asociaciones secretas que realizaron la revolución llamada del 
renacimiento; pero ésta llegó al espíritu humano cuando estaba cegado por locos amores, por sueños 
de imposible realización, y en todos partes existía en pie la alegórica historia del Hércules hebreo 
(Sansón) derribando las columnas del templo y sepultándose a sí mismo bajo sus escombros.  

Las sociedades masónicas actuales, no comprenden hoy día las altas razones de sus símbolos más 
que los rabinos de antaño comprendían el Sepher Jesirah y el Sohar, en la escala ascendente de los 
tres grados, con la progresión transversal de derecha a izquierda y de izquierda a derecha del 
septenario cabalístico.  

El compás del G:. A:. y la escuadra de Salomón se ha convertido en el nivel grosero y material de 
Jacobinismo inteligente, realizado por un triángulo de acero; esto para el cielo y la tierra.  

Los adeptos profanadores a quienes el iluminado Cazotte había predicho una muerte sangrienta se 
excedieron en nuestros días al pecado de Adán; después de haber recogido temerariamente los 
frutos del árbol de la ciencia, del cual no pudieron nutrirse, fueron arrojados a los reptiles y 
animales de la tierra. Así, el reinado de la superstición ha comenzado y debe durar hasta el tiempo 
en que la verdadera religión se reconstituya sobre las eternas bases de !a jerarquía de los tres grados 
y del triple poder que el temario ejerce fatalmente o providencialmente en los tres mundos.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

171

CAPITULO IV 
LA CONJURACION DE LOS CUATRO 

Las cuatro formas elementales (el aire, agua, tierra y fuego) separan y especifican por una especie 
de primera expansión a los espíritus creados que el movimiento universal desprende del fuego 
central. Por todas partes el espíritu trabaja y fecunda la materia para la vida; toda materia está 
animada; el pensamiento y el alma están esparcidos por todas partes.  

Apoderándose del pensamiento que produce las diversas formas, še convierte uno en dueño de esas 
formas y se hace servir para nuestros usos.  

La luz astral está saturada de almas que se desprenden de ella en la generación incesante de los 
seres. Las almas por voluntades imperfectas que pueden ser dominadas y empleadas por voluntades 
más poderosas; entonces forman grandes cadenas invisibles y pueden ocasionar o determinar 
grandes conmociones elementales.  

Los fenómenos comprobados en los procesos de magia y muy recientemente todavía por Eudes de 
Mirville, no proceden de otras causas.  

Los espíritus elementales son como los niños, atormentarán con mayor furor a quienes se ocupan de 
ellos o a menos que se los domine por una elevada razón y con gran severidad.  

Son estos espíritus los que designamos con el nombre de elementos ocultos.  

Estos son los que determinan con frecuencia para nosotros, los sueños inquietantes o extraños; los 
que producen los movimientos de la varita adivinatoria y los golpes que resuenan en las paredes y 
sobre los veladores giratorios; pero jamás pueden manifestar otro pensamiento que el nuestro y si 
nosotros no pensamos, ellos nos hablan con toda la incoherencia que se advierte en los sueños. 
Reproducen indiferentemente el bien y el mal, porque carecen de libre albedrío y por consiguiente 
de responsabilidad; se muestran a los extáticos y a los sonámbulos bajo formas incompletas y 
fugitivas; ellos fueron los que dieron origen a las tendencias y pesadillas de San Antonio y h muy 
probablemente a las visiones de Swedenborg; no son condenados ni culpables, son curiosos e 
inocentes; se puede usar o abusar de ellos como de los animales o de los niños; así el mago que 
emplea su concurso asume sobre sí una responsabilidad terrible, por lo que deberá espiar todo el 
mal que les haya hecho causar y el tamaño de sus tormentas será proporcionado a la extensión del 
poder que haya ejercido por su intermedio.  

Para dominar a los espíritus elementales y convertirse en rey de los elementos ocultos, es preciso 
haber sufrido primero las cuatro pruebas de las antiguas iniciaciones y como las iniciaciones no 
existen ya, haber sufrido por análogos actos, como exponerse sin temor en un incendio, atravesar un 
torrente sobre el tronco de un árbol o sobre una tabla; escalar una montaña a pie durante una 
tempestad tirarse a nado en una catarata o en un torbellino peligroso. El hombre que tenga miedo al 
agua no reinará jamás sobre las Ondinas; el que tema el fuego, nada podrá mandar alas 
Salamandras; en tanto que tenga pavor al vértigo, necesitará dejar en paz a los Silfos y no irritar a 
los Gnomos, porque los espíritus inferiores no obedecen más que a un poder probado, 
demostrándose su dueño hasta en sus propios elementos.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

172

Cuando se ha adquirido por la audacia y el ejercicio este poder indisputable, es necesario imponer a 
los elementos el verbo de su voluntad por consagraciones especiales del aire, del fuego, del agua y 
de la tierra, y este es el comienzo indispensable de todas las operaciones mágicas.  

Se exorciza al aire, soplando del lado de los cuatro puntos cardinales y diciendo:  
Spiritus Dei ferebatur super aquas, et inspiravit in faciem hominis spiraculum vitæ. Sit Michael dux 
meus, et Sabtabiel servus menus, in luce et per lucem.  
Fiat verbum halitus meus; et imperabo Spiitibus aeris hujus, etrefrenabo equs solis volontate cordis 
mei, et cogitatione mentis meæ et nutu oculi dextri.  
Exorciso igitur te, creatura aeris, per Pentagrammaton et in nominee Tetragrammaton, in quibus 
sunt voluntas firma et fides recta. Amén. Sela. Fiat.  
Que así sea.  

Después se recita la oración de los Silfos, una vez trazado en el aire su signo con una pluma de 
águila.  

ORACIÓN DE LOS SILFOS1 

Espíritu de luz, espíritu de sabiduría, cuyo hálito da y devuelve la forma de todo objeto; tú, ante 
quien la vida de los seres es una sombra que cambia y un vapor que se disuelve; tú que subes sobre 
las nubes y que marchas con las alas de los vientos; tú que respiras y los espacios sin fin pueblas; tú 
que aspiras, y todo lo que procede de ti a ti retorna; movimiento sin fin, en la estabilidad eterna, 
seas eternamente bendito. Nosotros te alabamos y nosotros te bendecimos en el empírico ambiente 
de la luz creada, de las sombras, de los reflejos y de las imágenes y aspiramos sin cesar tu inmutable 
e imperecedera claridad. Deja penetrar hasta nosotros el rayo de tu inteligencia yel calor de tu amor; 
entonces, lo que es móvil se verá fijado, la sombra será un cuerpo, el espíritu del aire será un alma, 
el sueño será un pensamiento. Nosotros nos veremos llevados por la tempestad, pero tendremos las 
bridas de los alados caballos matutinos y dirigiremos la corriente de los vientos vespertinos para 
volar ante ti, ¡Oh, espíritu de los espíritus! ¡Oh, alma eterna de las almas! ¡Oh, hálito imperecedero 
de la vida, suspiro creador, boca que aspira las existencias de todos los seres, en el flujo y reflujo de 
vuestra eterna palabra que es el océano divino del movimiento y de la verdad!... — Amén.  

Se exorciza el agua por imposición de las manos por el aliento y por la palabra poniendo la sal 
consagrada con un poco de las cenizas que queden en el braserillo de los perfumes. El hisopo se 
hace con ramas de verbena, de hierva doncella de salvia, de menta, de valeriana, de fresno y de 
albahaca, unidos por un hilo sagrado de la rueca de una virgen, con un mago hecho de otra rama de 
nogal que no haya producido aún frutos y sobre el cual grabaréis con el punzón mágico los 
caracteres de siete espíritus. Bendeciréis...y consagraréis separadamente la sal y la ceniza de los 
perfumes diciendo:  

SOBRE LA SAL 

In isto sale Sit sapientia, et ab omni corruptione servet mentes nostros et corpora nostra, per 
Hochmael et in virtute Ruach-Hochmael, recedant ab isto fantasmata hylæ ut sit sal coelesti, sal 
terræ et terris salis, ut nutrietur bos triturans et-addat spei nostræ cornua aun volantis. — Amén.  

_________________________ 
1. Esta y las demas oraciones elementales son tomadas probablemente del Grimorio de Honorio.



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

173

SOBRE LA CENIZA 

Revertatur cinis ad fontem aquarum viventium, et fiat terra frutificans, et germinet arborem vitæ per 
tria nomina, quæ sunt Netsah, Hod et Jesod, in principio et in fine, per Alpha et Omega qui sunt in 
Spirite Azom. —Amén.  

AL MEZCLAR EL AGUA, LA SAL Y LA CENIZA 

In sale sapientiæ æternæ, et in aqua regenerationis, et incinere germinante terrant novam, omnia 
fiant per Eliom, Gabriel, Raphael et Uriel, in soecula et œonas. —Amén.  

EXORCISMO DEL AGUA 

Fiat firmamentum in medio aquarum et separet aquas ab aquis, quæ superius sicut quæ inferius, et 
quæ inferius sicut quæ superius, ad perpetranda miracula rei unius. Sol ejus pater est, luna mater et 
ventú~ hanc gestavit in utero suo, ascendit a terra ad coelum et rursus a coelo in terran descendit. 
Esorciso te, creatura aquæ, ut sis mihi speculum Dei vivi in operibus ejus, et fons vitæ, et abllutio 
peccatorum. —Amén.  

ORACION DE LAS ONDINAS 

Rey terrible del mar, vos que tenéis las llaves de las cataratas del cielo y que encerráis las aguas 
subterráneas en las cavernas de la tierra; rey del diluvio y de las lluvias de primavera, vos que abrís 
los manantiales de los ríos y de las fuentes; vos que mandáis a la humedad, que es como la sangre 
de la tierra, convertirse en savia de las plantas, ¡os adoramos y os invocamos! A nosotros, vuestras 
miserables y móviles criaturas, habladnos en las grandes conmociones del mar y temblaremos ante 
vos; habladnos también en el murmullo de las aguas límpidas, y desearemos vuestro amor; ¡Oh 
inmensidad a la cual van a perderse todos los ríos del ser, que renacen siempre en vos! ¡Oh océano 
de perfecciones infinitas! ¡Altura desde la cual os miráis en la profundidad, profundidad que 
exhaláis en la altura, conducidnos ala verdadera vida por la inteligencia y por el amor! 
¡Conducidnos a la inmortalidad por el sacrificio, a fin de que nos encontremos dignos de ofreceros 
algún día el agua, la sangre y las lágrimas, por la remisión de los errores. —Amén.  

Se exorciza el fuego y echando en el sal, incienso, resina blanca, alcanfor y azufre, pronunciando 
tres veces los tres nombres de los genios del fuego: Michael, rey del sol y del rayo, Samuel, rey de 
los volcanes, y Anael, príncipe de la luz astral: recitando después la oración de las Salamandras.  

ORACIÓN DE LAS SALAMANDRAS1 

Inmortal, eterno, inefable e increado, padre de todas las cosas, que te haces llevar en el rodante, 
carro de los mundos giratorios. Dominador de las inmensidades etéreas, en donde está elevado el 
trono de tu omnipotencia, desde cuya altura tus temidos ojos lo descubren todo, y que con tus bellos 
y santos oídos todo lo escuchan, ¡exalta a tus hijos a los cuales amas desde el nacimiento de los 
siglos! Porque tu adorada, excelsa y eterna majestad resplandece por encima del mundo y del cielo, 
de las estrellas; porque estás elevado sobre ellas. ¡Oh fuego rutilante! porque tú te iluminas a ti 
mismo con tu propio esplendor; porque salen de tu esencia arroyos inagotables de luz, que nutren tu 
espíritu infinito, ese espíritu infinito que también nutre todas las cosas y forma ese inagotable tesoro 
____________________ 
1. Esta oración aparece en el grimorio del viejo de las pirámides o la Gallina Negra.



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

174

de sustancia siempre pronta para la generación que la trabaja y que se apropia las formas de que tú 
la has impregnado desde el principio. En ese espíritu tienen también su origen esos santísimos reyes 
que están alrededor de tu trono y que componen tu corte. ¡Oh, Padre universal! ¡Oh, único! ¡Oh, 
Padre de los bienaventurados mortales e inmortales!  

Tú has creado en particular potencias que son maravillosamente semejantes a tu eterno pensamiento 
y a tu esencia adorable; tú las has establecido superiores a los ángeles que anuncian al mundo tus 
voluntades, y que, por último, nos has creado en tercer rango en nuestro imperio elemental. En él, 
nuestro continuo ejercicio es el de alabarte y adorar tus deseos, y en él también ardemos por 
poseerte. ¡Oh, Padre, oh, Madre, la más tierna de las madres! ¡Oh, arquetipo admirable de la 
maternidad y del puro amor! ¡Oh, hijo, la flor de los hijos! ¡Oh, forma de todas las formas! ¡Oh, 
alma, espíritu, armonía y número de todas las cosas. —Amén.  

Se exorciza la Tierra por la aspersión del agua, por el aliento y por el fuego, quemando los 
perfumes propios a cada día, y se dice la oración de los Gnomo:  

ORACIÓN DE LOS GNOMOS 

Rey invisible, que habéis tomado la tierra por apoyo y que habéis socavado los abismos para 
llenarlos con vuestras omnipotencia; vos, cuyo nombre hace temblar las bóvedas del mundo; vos 
que hacéis correr los siete metales en las venas de la piedra; monarca de siete luces; renumerador de 
los obreros subterráneos, ¡llevadnos al aire anhelado y al reino de la claridad! Velamos y 
trabajamos sin descanso, buscamos y esperamos, las doce piedras de la ciudad santa, por los 
talismanes que están en ellas escondidos, por el clavo de imán que atraviesa el centro del mundo. 
Señor, Señor, Señor, tened piedad de aquellos que sufren, ensanchad nuestros pechos, despejad y 
elevad nuestras cabezas, agrandadnos, ¡oh, estabilidad y movimiento. ¡Oh, día envoltura de la 
noche! ¡Oh, oscuridad velada de luz! ¡Oh, maestro que no detenéis jamás el salario de vuestros 
trabajadores! ¡Oh, blancura argentina, esplendor dorado! ¡Oh, corona de diamantes vivientes y 
melodiosos! ¡Vos que lleváis al cielo en vuestro dedo, cual si fuera un ani!!o de zafiro, vos que 
ocultáis bajo la tierra en el reino de !as pedrerías la maravillosa simiente de las estrellas! ¡Venid, 
reinad y sed el eterno dispensador de riquezas, de que nos habéis hecho guardianes! —Amén.  

Es necesario observar, que el reino especial de los Gnomos está al Norte: el de las Salamandras, al 
Mediodía el de los Silfos, al Oriente, y el de las Ondinas al Occidente. Todos ellos influyen en los 
temperamentos del hombre, es decir, los Gnomos, sobre los melancólicos; las Salamandras, sobre 
los sanguíneos; las Ondinas, sobre los flemáticos; y los .silfos, sobre los biliosos. Sus signos son los 
jeroglíficos del toro para los Gnomos, y se les manda con la espada; los del león para las 
Salamandras y se les manda con la varilla dentada o el tridente mágico; del águila para los Silfos, y 
se les manda con los santos pantáculos y, por último los de acuario para las Ondinas, y se las evoca 
con la copa de las libaciones. Sus soberanos respectivos son: Gob para los Gnomos, Djin para las 
Salamandras, Paralda para los Silfos y Nicksa para las Ondinas.  

Cuando un espíritu elemental viene a atormentar o a lo menos a inquietar a los habitantes de este 
mundo, es preciso conjurarle por el aire, por el agua, por el fuego y por la tierra, soplando, 
aspergiendo, quemando perfumes y trazando sobre la tierra la estrella de Salomón y el pentagrama 
sagrado. Estas figuras deben de ser perfectamente regulares y hechas, sea con los carbones del 
fuego consagrado, sea con una caña empapada en diversos colores, a los que se mezclará imán 
pulverizado. Después, teniendo en la mano el pantáculo de Salomón, y tomando a su vez la espada, 
la varita mágica y la corona se pronunciará en estos términos y en voz alta el conjuro de los cuatro:  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

175

Caput mortuum, imperet tibi Dominus per vivum et devotum sepentem. 
¡Cherub, imperet tibi Dominus per Adam Jot-chavah!  
Aquila errans, tetragrammaton per angelum et leonem! 
¡Michael, Gabriel, Raphael, Anael! 
FLUATUDOR per spiritum EL0IM. 
MANEAT TERRA per Adam IOT-CHAVAH. 
FIAT FIRMAMENTUM per IAHVEHEJ-ZEVAOTH. 
FIAT JUDICIUM per ignem in virtute MICHAEL. 
Ángel de los ojos muertos, obedece o disípate con esta santa agua. 
Toro alado, trabaja, o vuelve a la tierra si no quieres que te aguijonee con esta espada. 
Águila encadenada, obedece a este signo, o retírate ante ese soplo. 
Serpiente movible, arrástrate a mis pies o serás atormentada por el fuego sagrado, y evapórate con 
los perfumes que yo quemo. 
Que el agua vuelva al agua; que el fuego arda; que el aire circule; que la tierra caiga sobre la 
tierra por la virtud del pentagrama, que es la estrella matutina, y en el nombre del tetragrama que 
está escrito en el centro de la cruz de luz. —Amén.  

El signo de la cruz adoptado por los cristianos, no les pertenece exclusivamente. Es también 
cabalístico y representa las oposiciones y el equilibrio cuaternario de los elementos. Vemos, por el 
versículo oculto del Pater, que hemos señalado en nuestro dogma, que tenía primitivamente dos 
modos de hacerse o, por lo menos, dos fórmulas muy diferentes para caracterizarlo: la una 
reservada a los sacerdotes y a los iniciados y la otra acordada a los neófitos y a los profanos. Así, 
por ejemplo, el iniciado llevando la mano a su frente, decía: A ti; después agregaba pertenece, y 
continuaba llevándose la mano al pecho; el reino, y después al hombro izquierdo la justicia, y luego 
al hombro derecho, la misericordia. Después unía las manos agregando: en los ciclos generadores. 
Tibi sunt Malchut et Geburah et Chesed per aeonas. Signo de la cruz absolutamente, 
magníficamente cabalístico, que las profanaciones del gnosticismo han hecho perder por completo 
ala iglesia militante y oficial.  

Este signo hecho en la forma indicada, debe preceder y terminar el conjuro de los cuatro.  

Para dominar y servirse de los espíritus elementales, no hay que abandonarse a los defectos que le 
caracterizan. Así nunca los espíritu ligero y caprichoso gobernará a los Silfos. Jamás una naturaleza 
blanda, fría y voluble, será dueña de las Ondinas; la cólera irrita a las Salamandras y la 
concupiscencia grosera hace a aquellos de quienes quieran servirse, juguete de los Gnomos.  

Es preciso ser prontos y activos como los Silfos; flexibles y atentos a las imágenes como las 
Ondinas; enérgicos y fuertes como las Salamandras; laboriosos y pacientes como los Gnomos; en 
una palabra, es necesario vencerlos en su fuerza, sin dejarse nunca dominar por sus debilidades. 
Cuando haya conseguido tales disposiciones el mundo entero estará al servicio del sabio operador. 
Pasará, durante la tempestad, sin que la lluvia toque a su cabeza; el viento, no desarreglará un solo 
pliegue de su traje; cruzará el fuego sin quemarse; caminará sobre el agua y verá los diamantes a 
través del espesor de la tierra. Estas promesas, que pueden parecer hiperbólicas, no lo son más que 
en conceptos del vulgo; porque si el sabio no hace material y precisamente las cosas que estas 
palabras manifiestan hará otras mayores y más admirables. Sin embargo, es indudable que se puede, 
por la voluntad, dirigir los elementos hasta cierto punto y cambiar o detener realmente los efectos.  

¿Por qué —por ejemplo— si se ha comprobado que las personas en estado de éxtasis pierden 
momentáneamente su pesantez, no se podría marchar o deslizarse sobre el agua? Los 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

176

convulsionarios de San Medardo no sentían los efectos del fuego ni del hierro, y soportaban los 
golpes más violentos y las torturas más increíbles. Las extrañas ascensiones y el equilibrio 
prodigioso de ciertos sonámbulos, ¿no son, acaso, una revelación de esas fuerzas ocultas de la 
naturaleza? Vivimos en un siglo en que no se tiene e? valor de confesar los milagros de que se es 
testigo, y si alguien quiere decir: «Yo mismo he visto o he hecho las cosas que se refieren», se le 
responderá: ¿Queréis divertiros a costa nuestra, o es que estáis enfermo? Vale más callarse y obrar.  

Los metales que corresponden a las cuatro formas elementales son: el oro y la plata para el aire; el 
mercurio para el agua; el hierro y el cobre para el fuego, y el plomo para la tierra. Con ellos se 
componen talismanes relativos a las fuerzas que representan y a los efectos que se propagan 
obtener.  

La adivinación por las cuatro formas elementales que se llama aeromancia, hidromancia, 
piromancia y geomancia, se hace de diversos modos, dependiendo todas ellas de la voluntad y de la 
traslucidez o imaginación del operador.  

En efecto, los cuatro elementos no son más que instrumentos para ayudar a la segunda vista.  

La segunda vista es la facultad de ver en la luz astral.  

Esta segunda vista es natural como la primera vista, o vista sensible y ordinaria; pero no puede 
obtenerse resultado más que por la abstracción de los sentidos.  

Los sonámbulos y los extáticos gozan naturalmente de la segunda vista; pero esa vista es tanto más 
lúcida cuanto más complete es la abstracción.  

La abstracción se produce por la embriaguez astral, es decir, por una superabundancia de luz que 
satura completamente y hace, por consiguiente, inerte el instrumento nervioso.  

Los temperamentos sanguíneos están mejor dispuestos a la aeromancia, los biliosos a la piromancia, 
los pituitosos a la hidromancia y los melancólicos a la geomancia.  

La aeromancia se confirma por la oniromancia o adivinación por los sueños; se suple ala 
piromancia con el magnetismo, a la hidromancia por la cristalomancia y la geomancia por la 
cartomancia. Estas son transposiciones y perfeccionamiento de métodos.  

Pero la adivinación, de cualquier modo que pueda operarse, es peligrosa o, por lo menos inútil, 
porque descorazona, desalienta la voluntad y traba, por consiguiente, la libre acción, la libertad y 
fatiga el sistema nervioso.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

177

CAPITULO V 
EL PENTAGRAMA FLAMIGERO 

Llegamos a la explicación y a la consagración del santo y misterioso pentagrama.  

Aquí, que el ignorante y el supersticioso cierren el libro; no verá más que tinieblas, y las tinieblas, 
sólo pueden escandalizar o asustar a esos espíritus.  

El pentagrama, llamado en las escuelas gnósticas la estrella flamígera, es el signo de la 
omnipotencia y de la autocracia intelectuales.  

Es la estrella de los magos; es el signo del Verbo hecho carne; y según la dirección de sus rayos, 
este símbolo absoluto en magia, representa el bien o el mal, el orden o el desorden, el cordero 
bendito de Ormuz y de San Juan, o el macho cabrío maldito de Mendés.  

Es la iniciación o la profanación; es Lúcifer o Vesper; la estrella matutina o vespertina.  

Es María o Lilith; es la victoria o la muerte; es la luz o la sombra.  

El pentagrama, elevado al aire dos de sus puntas, representan a Satán o al macho cabrío del 
aquelarre, y representa también al Salvador cuando al aire eleva uno solo de sus rayos.  

El pentagrama es la figura del cuerpo humano con cuatro miembros y una punta única que debe 
representar la cabeza.  

Una figura humana, con la cabeza abajo, representa naturalmente a un demonio, es decir, la 
subversión intelectual, el desorden o la locura.  

Ahora bien; si la magia es una realidad, si esta ciencia oculte es la verdadera ley de los tres mundos, 
ese signo absoluto, ese signo antiguo como la historia o más que ella, debe ejercer, y desde luego 
ejerce, una influencia incalculable sobre los espíritus desprendidos de su envoltura natural.  

El signo del pentagrama se llama, igualmente, signo del microcosmos y representa lo que los 
cabalistas del libro de Sohar llaman el microprosopo.  

La complete inteligencia del pentagrama es la clave de los mundos. Es la filosofía y la ciencia 
natural absolutas.  

El signo del pentagrama debe componerse de los siete metales o por lo menos, ser trazado con oro 
puro sobre mármol blanco.  

Puede también ser dibujado con bermellón, con una piel de cordero, sin tacha ni defecto, símbolo de 
la integridad y de la luz.  

El mármol debe de ser virgen; es decir, no debe de haber servido nunca para otros usos; la piel de 
cordero debe prepararse bajo los auspicios del sol.  

El cordero debe de haber sido degollado en la época de la Pascua, con un cuchillo nuevo, y la piel 
debe de haber sido salada con la sal consagrada para las operaciones mágicas.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

178

El descuido de cualesquiera de estas ceremonias, tan difíciles como arbitrarias en apariencia, hace 
abortar todo éxito de las grandes obras de la ciencia.  

Se consagra el pentagrama con los cuatro elemento es; se sopla cinco veces sobre la figura mágica; 
se asperge otras tantas con el agua consagrada; se seca al humo de cinco perfumes, que son: 
incienso, mirra, áloe, azufre y alcanfor, a los cuales puede añadirse un poco de resina blanca, y de 
ámbar gris. Se sopla cinco veces pronunciando los nombres de los cinco genios, que son: Gabriel, 
Rafael, Anael, Samuel y Orifiel; después se coloca alternativamente el pantáculo en el suelo, al 
norte, al mediodía, al oriente al occidente y el centro de la cruz astronómica pronunciando una 
detrás de otra, las letras del tetragrama sagrado; luego se dice, en voz baja, los nombres unidos de la 
Aleph y de la Thau misteriosas, reunidas en el nombre cabalístico de AZOTH.  

El pentagrama debe colocarse sobre el altar de los perfumes y sobre el trípode de las evocaciones. 
EL operador debe llevar consigo la figura del mismo, conjuntamente con la del macrocosmos, es 
decir, la estrella de seis rayos, compuesta de dos triángulos, cruzados y superpuestos.  

Fig. 4 INSTRUMENTOS MAGICOS  
La lámpara, la varita, la espada y la falce 

Cuando se evoca un espíritu de luz es preciso volver la cabeza de la estrella, es decir, una de sus 
puntas hacia el trípode de la evocación y 1as dos puntas inferiores del lado del altar de los 
perfumes. Se hará todo lo contrario cuando se trate de un espíritu de las tinieblas; pero entonces es 
preciso que el operador tenga el cuidado de mantener el extremo superior de varita o la punta de la 
espada en la cabeza del pentagrama.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

179

Ya hemos dicho que los signos son el verbo activo de la voluntad. Ahora bien, la voluntad debe dar 
su verbo completo para transformarlo en acción; y una sola negligencia, representada por una 
palabra ociosa, por una duda, una vacilación, convierte toda la operación en una obra de ficción y 
de impotencia y vuelve contra el operador todas las fuerzas desarrolladas inútilmente.  

¡Hay, pues, que abstenerse en absoluto de todo ceremonia mágica, o de -realizar escrupulosamente 
y exactamente todas!.  

El pentagrama es trazado en líneas luminosas sobre vidrio por medio de la máquina eléctrica ejerce 
también una grande influencia sobre los espíritus y aterroriza a los fantasmas.  

Los antiguos magos trazaban el signo del pentagrama sobre el umbral de su puerta para impedir la 
entrada de los espíritus malos y la salida de los buenos. Este acuerdo resulta de la dirección de los 
rayos de la estrella; dos puntas hacia afuera rechazaban a los malos espíritus; dos puntas dentro los 
retenían prisioneros; una sola punta hacia dentro cautivaba a los buenos espíritus.  

Todas estas teorías mágicas, basadas en el dogma único de Hermes y en las inducciones analógicas 
de la ciencia, han sido Siempre confirmadas por las visiones de los extáticos y por las convulsiones 
de los catalépticos, sedicentes poseídos por espíritus.  

La G que los masones colocan en medio de la estrella flameante significa: GNOSIS y 
GENERACION, las dos palabras sagradas de la antigua Cábala. Quieren decir también GRAN 
ARQUITECTO, porque el pentagrama, de cualquier lado que se le mire, representa una A. 

Disponiéndole de modo que dos de sus puntas estén arriba y una sola abajo, pueden verse en él los 
cuernos, las orejas y la barba del macho cabrío hierático de Méndez, convirtiéndose entonces en el 
signo de las evocaciones infernales.  

Fig. 5 El Pentagrama. 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

180

La estrella alegórica de los magos no es otra cosa que el misterioso pentagrama; yesos tres reyes, 
hijos de Zoroastro, conducido por la flamígera estrella hasta la cuna del Dios microcósmico, 
bastarían para demostrar los orígenes, esencialmente cabalísticos y verdaderamente mágicos del 
dogma cristiano. Uno de esos reyes es blanco, negro el segundo y moreno el tercero. El blanco 
ofrece oro, símbolo de vida y de luz; el negro, mirra, imagen de la muerte y de la noche, en tanto 
que el tercero, el moreno, presenta incienso, emblema de la divinidad del dogma conciliador de los 
dos principios. Luego, cuando regresan a su país por otro camino, demuestran la necesidad de un 
nuevo culto, vale decir una nueva ruta que conduzca a la humanidad a la religión única, la del 
ternario sagrado del radiante pentagrama, el único catolicismo eterno.  

En el Apocalipsis, San Juan ve esa misma estrella caer del cielo a la tierra. Nombrase entonces, 
ajenjo o amargura, y todas las aguas se hacen amargas. Esto es, una imagen resaltante de la 
materialización del dogma, que produce el fanatismo y las amarguras de la controversia. Es de 
hecho al cristianismo -a quien puede dirigirse estas palabras de Isaías: ¿Cómo has caída tú del cielo, 
estrella brillante, que eras tan espléndida en tu nacimiento?  

Pero el pentagrama, profanado por los hombres, brilla siempre sin sombra en la mano derecha del 
Verbo de verdad, y la voz inspiradora promete, a aquel que venza ponerle en posición de esa 
estrella matutina, rehabilitación sublime prometida al astro de Lucifer.  

Como se ve, todos los misterios de la magia, todos los símbolos de la gnosis, todas las figuras del 
ocultismo, todas -las claves cabalísticas de la profecía, se resumen en el signo del pentagrama, que 
Paracelso proclama como el mayor y más poderos de todos los signos.  

¿Por qué asombrarse después de esto, de la confianza de los magistes y de la influencia real ejercida 
por ese signo sobre los espíritus de todas las jerarquías? Los que desconocen el signo de la cruz 
deben temblar ante la estrella del microcosmos. El mago, por el contrario, cuando siente que su 
voluntad desfallece, dirige sus miradas hacia el símbolo, lo toma en su mano derecha y se siente 
armado con todo el poder intelectual, siempre que sea verdaderamente un rey digno de ser 
conducido por la estrella hasta la cuna de la realización divina; siempre que sepa, que ose, que 
quiera y que se calle; siempre que conozca los usos del pantáculo, de la copa, de la varita y de la 
espada; siempre, en fin, que las miradas intrépidas de su alma correspondan a esos dos ojos, cuya 
punta de nuestro pentagrama le presenta siempre abiertos.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

181

CAPITULO VI 
EL MEDIUM Y EL MEDIADOR  

Ya hemos dicho que para adquirir el poder mágico hacen falta dos cosas; desprender de la voluntad 
todo servilismo y ejercer un dominio absoluto sobre ella.  

La voluntad soberana está representada en nuestros símbolos por la mujer que aplasta la cabeza de 
la serpiente y por el ángel que reprime y contiene el dragón bajo su pie y con su lanza.  

Declaremos aquí, sin rodeos, que el gran agente mágico, la doble -corriente de luz, el fuego vivo y 
astral de la tierra, ha sido figurado por la serpiente con la cabeza de toro, de macho cabrío o de 
perro en las antiguas teogonías. Es la doble serpiente del caduceo; es la antigua serpiente del 
Génesis; pero es también la serpiente de cobre de Moisés, entrelazada en la tau, es decir, en el 
lingam generador; es también el macho cabrío del Sabbat y el Baphomet de los templarios; es el 
Hylé de los gnósticos; es la doble cola de serpiente que forma las patas del gallo solar de Abraxas; 
es en fin, el diablo de Eudes de Mirville, y es, realmente, la fuerza ciega que las almas van a vencer 
para libertarse de las cadenas de la tierra; porque si su voluntad no las destaca de esa fatal 
imantación, serán absorbidas en la corriente por la fuerza que les ha producido y volverán al fuego 
central y eterno.  

Toda la obra mágica consiste, en desprenderse de los anillos de la antigua serpiente, y después en 
ponerla el pie sobre la cabeza y conducirla a donde plazca al mago. Yo te daría — se dice en el mito 
evangélico— todos los reinos de la tierra si tú caes y me adoras. El iniciado puede responderle: Yo 
no caeré y tú te arrastrarás a mis pies; tú no me darás nada, pero yo me servirá de ti y haré de ti 
cuanto se me antoje, porque yo soy tu señor y tu dueño. Respuesta que está comprendida, aunque 
velada, en la que le dio el Salvador.  

Ya hemos dicho que el diablo no es una persona. Es una fuerza desviada, como su nombre lo indica. 
Una corriente ódica o magnética formada por una cadena de voluntades perversas, constituye ese 
mal espíritu que el evangelio llama legión y que precipita a los cerdos hacia el mar; nueva alegoría 
el grado de bajeza de los seres instintivos guiados por fuerzas ciegas que pueden poner en 
movimiento la mala voluntad y el error.  

Puede compararse este símbolo con el de los compañeros de Ulises, metamorfoseados en puercos 
por la maga Circe1.  

Veamos ahora lo que hace Ulises para preservarse él mismo y libertar a sus compañeros; rehúsa la 
copa de la hechicera y la manda con la espada. Circe es la naturaleza con todos sus atractivos y 
voluptuosidades; para gozar de ella es necesario vencerla. Tal es el sentido de la fábula homérica, 
porque los poemas de Homero, verdaderos libros sagrados de la antigua Helenia, contienen todos 
los misterios de las altas iniciaciones de Oriente.  

El médium natural es, pues, la serpiente siempre activa y seductora de las voluntades perezosas y a 
la cual es preciso resistir dominándola.  

Un mago enamorado, glotón, colérico, perezoso, son monstruosidades imposibles. El mago piensa y 
_______________________ 
1. Maga famosa, celebre por su hermosura, hija de Apolo y de la ninfa Circes. Después de haber envenenado a su
marido, rey de los Sarmatas, se enamoro de Ulises, de quien tuvo un hijo y una hija. (N. de T.)



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

182

quiere; nada ama con deseo; no rechaza nada con pasión; la palabra pasión representa un estado 
pasivo y el mago está siempre activo y siempre victorioso. Lo más difícil en las altas ciencias es 
llegar a esa realización; así, cuando el mago se ha creado a sí mismo, ha cumplido la gran obra, por 
lo menos en su instrumento y en su causa.  

El gran agente o mediador natural del poderío humano, no puede ser servido y dirigido más que por 
un mediador extranatural, que es una voluntad libre. Arquímedes pedía un punto de apoyo para 
levantar el mundo. El punto de apoyo del mago es la piedra cúbica intelectual, la piedra filosofal de 
Azoth, es decir, el dogma de la razón absoluta y de las armonías universales por la simpatía de los 
contrarios.  

Uno de nuestros escritores más fecundos, y el menos fijo en sus ideas, Eugenio Sue, ha edificado 
toda una epopeya romancesca sobre una individualidad, a quien se esfuerza por hacer odiosa y que 
llega a ser interesante, a pesar suyo, por su paciencia, por su inteligencia y por su audacia —tanto es 
el poder que se le atribuye— y por su genio. Se trata de una especie del Sixto V, pobre, sobrio, sin 
cólera, que tiene el mundo en la red de sus sabias combinaciones.  

Este hombre excita a su antojo, merced a su poderosa voluntad, las pasiones de sus adversarios, 
destruyéndolas unas por las otras, y llegando siempre a donde quiere llegar, y esto sin ruido, sin 
lustre, sin charlatanismo. Su fin, su objeto, es librar al mundo de una sociedad que el autor del libro 
cree peligrosa y perversa, y para esto en nada repara; está mal albergado, mal vestido y alimentado 
como el último de los pobres. El autor, atento a estas circunstancias, le presenta pobre, sucio, 
asqueroso y horrible. Pero si ese mismo exterior es un medio de disfrazar la acción y de llegar más 
seguramente a sus propósitos, ¿no represente la prueba más sublime de un valor temerario?  

Cuando Rodin sea papa, ¿pensáis que andará mal vestido y grasiento? Eugenio Sue, ha, pues, 
faltado a su fin; quiere combinar al fanatismo y a la superstición y ataca a la inteligencia y a la 
fuerza, al genio y a todas las virtudes humanas. Si hubiera muchos Rodin entre los jesuitas ¡con uno 
sólo que hubiera!, yo no daría nada, ni un ápice, por la sucesión del partido contrario, a pesar de las 
brillantes quejas y de las elocuentes reclamaciones de sus ilustres abogados.  

Querer bien, querer ampliamente, querer siempre, sin desear nunca nada, tal es el secreto de la 
fuerza; y éste es el arcano mágico que el Tasso pone en acción en la personalización de dos 
caballeros que libertan a Renaud y destruyen los encantamientos de Armida. Resisten tan 
perfectamente a los hechizos de las ninfas más encantadoras, como a la fiereza de los animales más 
terribles; permanecen y perduran sin deseos y sin temores y llegan a su objeto.  

De esto resulta que un verdadero mago es más temible que amable.  

No estoy disconforme con la idea, y aun reconociendo cuán dulces son las seducciones de la vida, y 
aun haciendo justicia al gracioso genio de Anacreonte y a toda la juvenil eflorescencia de la poesía 
de los amores, invito a los, para mí muy estimables amigos del placer, a no considerarlas elevadas 
ciencias más que como un objeto de curiosidad y a no aproximarse jamás al trípode mágico; las 
grandes obras de la ciencia son mortales para la voluptuosidad.  

El hombre que se ha libertado de la cadena de los instintos, se apercibirá inmediatamente de su 
poderío por la sumisión de los animales. La historia de Daniel en la cueva de los leones, no es una 
fábula, y más de una vez, durante las persecuciones al cristianismo naciente, ese fenómeno se ha 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

183

renovado ante todo el pueblo romano. Raramente tiene un hombre que temer de un animal que no le 
inspira miedo.  

Las balas de Gerard, el matador de leones, son mágicas e inteligentes. Sólo una vez corrió un 
verdadero riesgo: había permitido que fuera con él un compañero miedoso, y entonces considerado 
por anticipado esa imprudencia como un peligro, tuvo también miedo, aunque no por él sino por su 
camarada.  

Muchas personas dirán que es muy difícil, y aun imposible, llegar a una resolución semejante; que 
la fuerza de voluntad y la energía son dones de la naturaleza, etc. Yo no discuto; pero reconozco 
que el hábito, la costumbre, puede rectificar la obra de la naturaleza. La voluntad puede 
perfeccionarse por la educación y, como ya lo he dicho, todo el ceremonial mágico semejante en 
esto, al religioso, no tiene otro fin que el de experimentar, ejercitar y acostumbrar de este modo a la 
voluntad, a la perseverancia y a la fuerza. Cuanto mas difícil sean la prácticas mayor efecto 
producen; esto debe ahora comprenderse.  

Si hasta el presente ha sido imposible dirigir los fenómenos del magnetismo, es porque todavía no 
se ha encontrado magnetizador verdaderamente iniciado y libre.  

¿Quién puede, verdaderamente enorgullecerse o vanagloriarse de serlo? ¿No tenemos 
constantemente que hacer esfuerzos sobre nosotros mismos? Cierto es, sin embargo, que la 
naturaleza obedecerá al signo y a la palabra de aquel que se sienta fuerte, y no dude para doblegarla. 
Las curaciones de las enfermedades nerviosas por una palabra, un soplo o un contacto; las 
resurrecciones en determinados casos; la resistencia alas malas voluntades capaz de desarmar y aun 
de vencer al más terrible asesino; la misma facultad de hacerse invisible turbando la vista de 
aquellos de quienes se quiere escapar; todo esto, en fin, es un efecto natural de la proyección o de la 
retirada de la luz astral. Así es como Valens fue atacado de desvanecimiento, de terror, al entrar en 
el templo de Cesárea; como en otro tiempo Heliodoro, fulminado por una demencia súbita en el 
templo de Jerusalén, se creyó y consideró fustigado por los ángeles. Así es, también, cómo el 
almirante Coligny pudo imponer respeto a sus asesinos y no pudo ser muerto más que por un 
hombre furioso que se arrojó sobre él volviendo la cabeza. Lo que hacia a Juana de Arco siempre 
victoriosa era el prestigio de su fe y lo maravilloso de su audacia paralizaba los brazos de aquellos 
que querían golpearla o herirla, y los ingleses pudieron seriamente creer en la maga o en la 
hechicera. Era, en efecto, maga sin saberlo, porque ella misma creía proceder sobrenaturalmente, en 
tanto que lo que realmente ocurría, era que disponía de una fuerza oculte, universal y siempre 
sometida a las mismas leyes.  

El magista magnetizador debe mandar al medium natural y, por consiguiente, al cuerpo astral que 
establece comunicación entre nuestra alma y nuestros órganos. Puede decírsele al cuerpo material: 
¡Dormid! y al cuerpo sideral: ¡Soñad! Entonces las cosas visibles cambian de aspecto, como en las 
visiones del hatschitk. Cagliostro poseía —según se ha dicho-ese poder y ayudaba la acción por 
medio de perfumes y fumigaciones; pero, el verdadero poder magnético debe pasarse sin esos 
auxiliares, más o menos venenosos para la razón y nocivos para la salud. Ragon, en su sabia obra 
sobre la masonería oculta, da la recete de una serie de medicamentos propios para exaltar el 
sonambulismo. Es un conocimiento nada despreciable, sin duda, pero del que los magistas 
prudentes deben guardarse de hacer uso.  

La luz astral se proyecta por la mirada, por la voz, por los pulgares y por las palmas de la mano. La 
música es un poderoso auxiliar de la voz, y de ella procede la palabra encantamiento. Ningún 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

184

instrumento de música es más encantador que la voz humana; pero los sonidos lejanos del violín o 
de la armónica pueden aumentar su poder. Así se prepara al sujeto a quien se quiere someter; 
después, cuando está ya medio amodorrado y como envuelto en ese encanto, se extiende la mano 
hacia él y se le ordena dormir o ver, y obedece a pesar suyo. Si resistiera, sería preciso mirarle 
fijamente, colocar uno de los pulgares sobre su frente en el entrecejo y el otro sobre el pecho, 
tocándole ligeramente, con un solo y rápido contacto; después, aspirando lentamente, respirar 
suavemente un hálito cálido y repetirle, por segunda vez, las palabras: dormido ved.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

185

CAPITULO VII 
EL SEPTENARIO DE LOS TALISMANES 

Siendo las ceremonias, los vestidos, los perfumes, los caracteres y las figuras, como ya lo hemos 
dicho, necesarias para emplear la imaginación en la educación de la voluntad, él éxito de las obras 
mágicas depende de la fiel observación de todos los ritos. Estos ritos, como ya lo hemos dicho, no 
tienen nada de fantástico ni de arbitrario, nos han sido transmitidos por la antigüedad y subsisten 
siempre por las leyes esenciales de la realización analógica y de la relación que necesariamente 
existe entre las ideas y las formas. Después de haber pasado muchos años en consultar y comparar 
todos los grimorios y todos los rituales que me merecieron mayor autenticidad, hemos llegado, no 
sin trabajo, a reconstituir todo el ceremonial mágico universal y primitivo. Los únicos libros serios 
que hemos encontrado, son manuscritos, trazados en caracteres convencionales que hemos llegado a 
descifrar con ayuda de la poligrafía de Trithemo; otros estaban escritos por completo en jeroglíficos 
y los símbolos con que aparecían exornados y disfrazando la verdad de sus imágenes bajo ficciones 
supersticiosas de un texto mixtificador. Tal es, por ejemplo, el Enchiridión del Papa León III, que 
jamás se imprimió con sus verdaderos caracteres y que hemos reconstituido para nuestro uso 
particular, conforme a su antiguo manuscrito.  

Los rituales conocidos bajo el nombre de Clavículas de Salomón, abundan mucho. Bastantes han 
sido impresos, otros han permanecido manuscritos y algunos fueron copiados con el mayor cuidado. 
Existe un hermoso ejemplar en la Biblioteca Imperial; está adornado de pantáculos y de caracteres 
que se encuentran, en su mayoría, en los calendarios mágicos de Tycho-Brahe y de Duchentau. 
Existen, por último, clavículas y grimorios que son mixtificaciones y vergonzosas especulaciones 
de la baja librería. El libro tan conocido y tan cacareado de nuestros padres y conocido por el 
nombre de Pequeño Alberto, pertenece por su redacción a esta última categoría; no hay en él de 
serio más que algunos cálculos tomados de Paracelso y algunos talismanes.  

Cuando se trata de realización de ritual, Paracelso es una autoridad poderosa. Nadie ha realizado, 
como é!, las grandes obras, y por esto mismo oculta el poder de las ceremonias y enseña 
únicamente en la filosofía oculte la existencia del agente magnético y el poderío de la voluntad; 
resume también toda la ciencia de los caracteres y de los signos, que son las estrellas macro y 
microcósmicas. Era decir bastante para los adeptos; lo importante era no iniciar al vulgo. Paracelso, 
pues, no enseñaba el ritual; pero lo practicaba y su práctica era una sucesión de milagros.  

Ya hemos dicho la importancia que tienen en magia el ternario y el cuaternario. De su reunión se 
compone el número religioso y cabalístico que representa la síntesis universal y que constituye el 
sagrado septenario.  

El mundo, a juzgar por lo que creían los antiguos, está gobernado por siete causas secundarias, 
como las llama Trithemo, secundæ y son las fuerzas universales designadas por Moisés, por el 
nombre plural de Eloim, los dioses. Estas fuerzas análogas y contrarias entre sí, producen el 
equilibrio por-sus contrastes y regulan el movimiento de las esferas. Los hebreos Michael, Gabriel, 
Raphael, Anael, Samael, Zadkiel y Oriphiel. Los gnósticos cristianos nombran a los cuatro últimos, 
Uriel, Barachiel, Sealtiel y Jehudiel. Los demás pueblos han atribuido a esos espíritus, el gobierno 
de los siete planetas principales y les han dado los nombres de sus grandes divinidades. Todos han 
creído en su influencia relativa y la astronomía les ha repartido el cielo antiguo y les ha atribuido el 
gobierno de los siete días de la semana.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

186

Tal es la razón de las diversas ceremonias de la semana mágica y del culto septenario de los 
planetas.  

Ya hemos visto aquí, que los planetas son signos y no otra cosa; tienen la influencia que la fe 
universal les atribuye, porque son realmente más astros del espíritu humano que estrellas del 
firmamento.  

El Sol, que la antigua magia ha mirado siempre como fijo, no podía ser más que un planeta para el 
vulgo; así represente en la semana el día del reposo que llamamos, sin que se sepa por qué, 
domingo, y que los antiguos denominaban el día del Sol.  

Los siete planetas mágicos corresponden a los siete colores del prisma y a las siete notas de la 
octava musical; representan así mismo la siete virtudes, y por oposición, los siete vicios de la moral 
cristiana.  

Los siete sacramentos se refieren también a este gran septenario universal.  
• El bautismo, que consagra el elemento del agua, se refiere a la Luna;
• la penitencia rigurosa está bajo los auspicios de Samael el ángel de Marte;
• la confirmación, que da el espíritu de inteligencia que comunica al verdadero creyente el don de

lenguas, está bajo los auspicios de Rafael el ángel de Mercurio;
• la Eucaristía sustituye la realización sacramental de Dios hecho hombre por el imperio de

Júpiter,
• el matrimonio está consagrado por el ángel Anael el genio purificado de Venus,
• la extremaunción es la salvaguardia de los enfermos prontos a caer bajo la faz de Saturno, y
• el orden, que consagra el sacerdocio de luz, es el que está más especialmente marcado con los

caracteres del Sol.

Casi todas estas analogías han sido advertidas por el sabio Dupuis, quien llegó a la conclusión de la 
falsedad de todas las religiones, en lugar de reconocer la santidad y la perpetuidad de un dogma 
único, siempre reproducido en el simbolismo universal de las formas religiosas sucesivas. No 
comprendió, no, la revelación permanente transmitida al genio humano por las armonías de la 
naturaleza y no vio más que una serie de errores en esa cadena de imágenes ingeniosas y de eternas 
verdades.  

Las obras mágicas son también en número de siete:  
1ra obras de luz y de riqueza, bajo los auspicios del Sol;  
2da 

obras de adivinación y de misterios, bajo la invocación de la Luna;  
3ra obras de habilidad, de ciencia y de elocuencia, bajo la protección de Mercurio;  
4ta obras de cólera y de castigo, consagradas a Marte;  
5ta obras de amor, favorecidas por Venus;  
6ta obras de ambición y de política, bajo los auspicios de Júpiter;  
7ma obras de maldición y de muerte, bajo el patronato de Saturno.  

En simbolismo teológico: 
• el Sol representa el Verbo de verdad;
• la Luna, la misma religión;
• Mercurio, la interpretación y la ciencia de los misterios;
• Marte, la justicia divina;



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

187

• Venus, la misericordia y el amor;
• Júpiter, al Salvador resucitado y glorioso;
• Saturno, al Dios Padre, o el Jehová de Moisés.

En el cuerpo humano:  
• el Sol es análogo al corazón;
• la Luna, al cerebro;
• Júpiter, a la mano derecha, y
• Saturno, a la izquierda;
• Marte, al pie izquierdo, y
• Venus al derecho, y
• Mercurio, a las partes sexuales, lo que hace representar a veces al genio de este planeta, bajo

una figura andrógina.

En la faz humana:  
• el Sol domina la frente;
• Júpiter, el ojo derecho y
• Saturno, el izquierdo;
• la Luna reina entre ambos ojos, en la raíz de la nariz, de la cual
• Marte y Venus gobiernan ambas fosas;
• Mercurio, por último, ejerce su influencia sobre la boca y la barbilla.

Estas nociones formaban entre los antiguos la ciencia oculte de la fisonomía, encontrada 
imperfectamente después por Lavater.  

El mago que quiera proceder a las obras de luz, debe operar en domingo de media noche alas ocho 
de la madrugada, o desde las tres después del medio día hasta la noche. Estará revestido de un traje 
de púrpura, con tiara y brazaletes de oro. El altar de los perfumes y el trípode del fuego sagrado, 
estarán rodeados de guirnaldas de laurel, de heliotropos y de girasoles; los perfumes serán el 
cinamomo, el incienso macho, el azafrán y el sándalo rojo; los lápices serán de pieles de león; el 
anillo será de oro con una crisolita o un rubí; los abanicos serán de plumas de gavilán.  

El lunes llevará un traje blanco laminado de plata con un triple collar, de perlas, de cristales y de 
selenitas; la tiara estará recubierta de seda amarilla, con caracteres de plata, formando en hebreo el 
monograma de Gabriel, tal y como se hallan en la filosofía oculta de Agrippa; los perfumes serán: 
sándalo blanco, alcanfor, ámbar, áloes y la simiente del cohombro pulverizada; las guirnaldas serán 
de artemisa, selenotropos y ranúnculos amarillos. Se evitarán las tinturas, los vestidos o los objetos 
de color negro y no se llevará encima ningún otro metal que no sea plata.  

El martes, día de las operaciones de cólera, el traje será de color de fuego, de orín o de sangre, con 
un cinturón y brazaletes de acero; la tierra estará rodeada de hierro y no se servirá -de la varita, sino 
únicamente del estilete mágico y de la espada; las guirnaldas serán de ajenjo y de ruda y se llevará 
en el dedo una sortija de acero con una amatista como piedra preciosa.  

El miércoles, día favorable para la alta ciencia, el traje será verde o de una tela que sea tornasolada 
de distintos colores; el collar será de cuentas de vidrio hueco, conteniendo mercurio; los perfumes 
serán el benjuí, el macías y el estoraque; las flores, el narciso, el lirio, la mercurial, la fumaría y la 
mejorana; la piedra preciosa será el ágata.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

188

El jueves, día de las grandes obras religiosas y políticas, el traje será de color de escarlata, y se 
llevará en la frente una lamina de estaño con los caracteres del espíritu de Júpiter, y, estas tres 
palabras: GIARAR, BETHOR, SAMGABIEL; los perfumes serán en incienso, el ámbar gris, el 
bálsamo, el grano del paraíso, el macis y el azafrán; el anillo estará adornado de una esmeralda o de 
un zafiro; las guirnaldas y las coronas serán de encina, de álamo, de higuera y de granado.  

El viernes día de las operaciones amorosas, el traje será de un color azul azulado; las tinturas serán 
verdes y rosas; los adornos de cobre pulido; las coronas de violetas, rosas, mirto y olivo; el anillo 
estará adornado de una turquesa: el lapislázuli y la varilla, servirán para la tiara y los broches: los 
abanicos serán de plumas de cisne y el operador llevará sobre el pecho un talismán de cobre con el 
carácter de Anael y estas palabras: AVEEVA VADELILITH.  

El sábado, día de las obras fúnebres, el traje sera negro o pardo, con caracteres bordados en seda, 
color de naranja; se llevará al cuello una medalla de plomo con el carácter de Saturno y estas 
palabras: ALMALEC, APHIEL, ZARAHIEL; los perfumes serán el diagridium, la escamonea, el 
alumbre, el azufre y la asafétida; el anillo tendrá una piedra de ónix; las guirnaldas serán de fresno, 
de ciprés y de eléboro negro; sobre el ónix del anillo se grabará con el punzón consagrado y en las 
horas de Saturno una doble cabeza de Jano.  

Tales son las antiguas magnificencias del culto secreto de los magos. Es con semejante aparato 
como los magos de la edad media procedían a la consagración diaria de los pantáculos y de los 
talismanes relativos a los siete genios. Ya hemos dicho que un pantáculo es un carácter sintético, 
resumiendo todo el dogma mágico en una de sus concepciones especiales. Es, por tanto, la 
expresión verdadera de un pensamiento y de una voluntad complete; es la signatura de un espíritu. 
La consagración ceremonial de este signo, va fuertemente unida a la intención del operador y 
establecer entre él y el pantáculo una verdadera cadena magnética. Los pantáculos pueden trazarse 
indistintamente sobre pergamino virgen, sobre papel o sobre los metales. Se llama talismán a una 
pieza de metal que lleve, sea pantáculos, sean caracteres, y que haya recibido una consagración 
especial para una intención determinada. Gaffarel, en una erudita obra sobre las antigüedades 
mágicas, ha demostrado científicamente el poder real de los talismanes, y la confianza en su virtud 
está de tal modo en la naturaleza, que se llevan de buen grado encima, recuerdos de aquellos a 
quienes se ama; con la persecución de que esas reliquias nos preservarán de peligros y deberán 
hacernos más felices. Se hacen talismanes con los siete metales cabalísticos y se graban en ellos, en 
los días y horas favorables, los signos queridos y determinados. Las figuras de los siete planetas con 
sus cuadrados mágicos, se encuentran en el Pequeño Alberto, tomados de Paracelso, y éste es uno 
de los raros lugares serios de este libro de magia vulgar. Es preciso advertir que Paracelso 
reemplaza la figura de Júpiter por la de un sacerdote, substitución que no está hecha sin una 
intención misteriosa y bien marcada. Pero las figuras alegóricas y mitológicas de los siete espíritus, 
se han convertido en nuestros días demasiado clásicos y hasta vulgares, para que todavía se pueda 
trazarlos con éxito sobre los talismanes; es preciso recurrir a signos más sabios y más expresivos. El 
pentagrama debe grabarse siempre en uno de los lados del talismán, con un círculo para el sol, un 
creciente para la luna, un caduceo alado para Mercurio, una espada para Marte, una G para Venus, 
una corona para Júpiter y una guadaña para Saturno. El otro lado del talismán debe llevar el signo 
de Salomón, es decir, la estrella de seis rayos hecha con dos triángulos superpuestos, colocándose 
una figura humana en el centro en los del Sol, una copa en los de la Luna, una cabeza de perro en 
los de Mercurio, una cabeza de águila en los de Júpiter, una de león en los de Marte, una paloma en 
los de Venus y una cabeza de toro o de macho cabrío en los de Saturno. A esto se agregará los 
nombres de los siete ángeles, sea en hebreo, sea en árabe, sea en caracteres mágicos semejantes a 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

189

los alfabetos de Trithemo. Los dos triángulos de Salomón pueden reemplazarse por la doble cruz de 
las ruedas de Ezequiel, que se hallan en gran número de antiguos pantáculos y que son, como ya lo 
hemos dichos en nuestro Dogma, la clave de los trigramas de Fohi1.  

Pueden emplearse también piedras preciosas como amuletos al mismo tiempo que los talismanes; 
pero todos los objetos de esta clase sean de metal sean de piedras, deben llevarse envueltos en 
saquitos de seda de colores análogos al espíritu del planeta y perfumados con el perfume 
correspondiente a su día, preservándolos de toda mirada y de todo contacto impuro.  

Así, los talismanes y los pantáculos del Sol, no deben ser vistos ni tocados por personas disformes o 
contrahechas o por mujeres de malas costumbres; los de la Luna se sienten profanados por las 
miradas y por las manos de personas crapulosas y de mujeres que estén con sus reglas; tos de 
Mercurio pierden su virtud si son tocados por sacerdotes asalariados; los de Marte deben ocultarse a 
los cobardes; los de Venus a los hombres depravados y aquellos que han hecho voto de celibato; los 
de Júpiter a los impíos y los de Saturno a las vírgenes y a los niños, no porque las miradas o el 
contacto de estos últimos sea impuro, sino porque el talismán les causaría desdichas y de este modo 
perdería su fuerza.  

Las cruces de honor y otras condecoraciones análogas son verdaderos talismanes que aumenten el 
valor o el mérito personales. Las distribuciones solemnes que de ellos se hace equivalentes a las 
consagraciones. La opinión pública les da un prodigioso poder. No se ha advertido bien la 
influencia recíproca de los signos sobre las ideas y de éstas sobre aquéllos; no menos ciertos es que 
la obra revolucionaria de estos tiempos modernos, por ejemplo, ha sido simbólicamente resumida 
por la sustitución napoleónica de la estrella de honor por la cruz de San Luis. Ese pentagrama 
sustituido por el labarum; es la rehabilitación del símbolo de la luz, es la resurrección masónica de 
Adonhiram. Se dice que Napoleón creía en su estrella, y si se le hubiera preguntado qué entendía 
por esa estrella, hubiera respondido que su genio; debió, pues, adoptar por signo el pentagrama 
simple de la soberanía humana para la iniciativa inteligente. El gran soldado de la revolución sabía 
poco, pero todo lo presentía y adivinaba; por eso ha sido el mayor mago instintivo y práctico de los 
tiempos modernos. El mundo está lleno todavía de sus milagros y hasta habrá gentes sencillas que 
no crean que haya muerto.  

Los objetos benditos e indulgenciados, tocados por santas imágenes o por personas venerables; los 
rosarios llegados de Palestina; los agnus Dei compuesto con cera del cirio pascua! y los restos 
anuales del santo crisma; los escapularios, y las medallas, en fin, son verdaderos talismanes. Una de 
estas medallas se ha hecho popular en nuestros tiempos, y aun aquellos que no profesan ninguna 
religión, la cuelga del cuello de sus hijos. Y como las figuras que en ellas aparecen son 
perfectamente cabalísticas, la tal medalla es verdaderamente un doble y maravilloso pantánculo. De 
un lado se ve a la grande iniciadora, la madre celeste de Sohar, la Isis del Egipto, la Venus Urania 
de los platonianos, la María del cristianismo, en pie sobre el mundo y aplastado la cabeza de la 
serpiente mágica. Extiende las manos en forma tal, que trazan un triángulo, del que la cabeza de la 
figura es la cima; sus manos están abiertas e irradiando efluvios, lo cual forma un doble 
pentagrama, cuyos rayos se dirigen hacia la tierra, lo que representa evidentemente la libertad de la 
inteligencia por el trabajo. Del otro lado se ve la doble Tau de los hierofantes, el Lingam en-el 
doble Cteis, o en el triple Phallus, soportado con enlace y doble inserción por la M cabalística y 
masónica representando la escuadra entre las dos columnas Jakin y Bohas; por encima háyanse al 
mismo nivel dos corazones doloridos y amantes y en derredor 12 pentagramas. Todo el mundo os 
_____________________ 
1. Para mas detalles sobre los talismanes, vease Magia Practica de Papus. (N. del T.)



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

190

dirá que los portadores de esta medalla no alcanzan su significación; pero no por esto deja de ser 
menos mágica, teniendo un doble sentido, y por consiguiente, una doble virtud. Las revelaciones 
extáticas nos han transmitido ese talismán, que fue grabado cuando ya existía en la luz astral, 
lo que demuestra una vez más la íntima conexión de las ideas con los signos, dando nueva 
sanción al simbolismo de la magia universal. 

Cuanta más importancia y solemnidad se da a la consagración de los talismanes y de los pantáculos, 
mayores virtudes adquieren, como debe comprenderse, por la evidencia de los principios que hemos 
establecido. Esta consagración debe hacerse en los días especiales que hemos marcado con las 
ceremonias indicadas. Se consagran por los cuatro elementos exorcizados, después de haber 
conjurado a los espíritus de las tinieblas, con la conjuración de los cuatro; después se toma el 
pantáculo en la mano y se dice aspergiándole con algunas gotas del agua mágica: 
In nomine Eloin et per spiritum aquarum viventium, sis mihi in signum lucis et sacramentun 
volutantis. 

Y presentándole al humo de los perfumes se dice: 
Per serpentem æneum sub quo cadunt serpentes ignei, sis mihi (etc.). 

Soplando siete veces sobre el pantáculo o sobre el talismán, se dice: 
Per firmamentum et spiritum vocis, sis mihi (etc.). 

Por último colocando triangularmente algunos granos de tierra purificada o de sal, se dice: 
In sale terræ et per virtutem vitæ æternæ, sis mihi (etc). 

Después se hace la conjuración de los siete de la manera siguiente: 
Se echa alternativamente en el fuego sagrado una pastilla de los siete -perfumes y se dice: 
¡En nombre de Michael, que Jehová te mande y te aleje de aquí, -Chavajoth!  
¡En nombre de Gabriel, que Adonai te mande y te aleje de aquí, Belial!  
¡En nombre de Raphael, desaparece ante Elchim, Sachabiel!  
¡Por Samael Zebaoth y en nombre de Eloim Gibor, aléjate, Adrameleck!  
¡Por Zachariel y Sachiel-Méleck, obedece a Elvah, Samgabiel!  
En el nombre divino y humano de Schaddai y por el signo del pentagrama que tengo en la mano 
derecha, en nombre del ángel Anael, por el poder de Adán y Eva, que son Jotchavah, retirate 
Lilith; déjanos en paz, Nahemah!  
Por los santos Eloim y los nombres de los genios Cashiel, Sehaltiel, Aphiel y Zarahiel, al mandato 
de Orifiel; ¡retírate de nosotros Moloch! nosotros no te daremos nuestros hijos para que los 
devores.  

Por lo que respecto a instrumentos mágicos, los principales son: la varita, la espada, la lámpara, la 
copa, el altar y el trípode. En las operaciones de la alta y divina magia, se sirve uno de la lámpara, 
de la varita y de la copa; en las obras de la magia negra se reemplaza la varita por la espada, y la 
lámpara por la candela de Cardan. Ya explicaremos esta diferencia en el artículo especial de la 
magia negra.  

Pasemos a la descripción y consagración de los instrumentos. La varita mágica, no hay que 
confundirla con la simple varita adivinatoria, ni con la horquilla de los nigromantes o el tridente de 
Paracelso; la verdadera y absoluta varita mágica debe ser de una sola rama; sea de árbol de 
almendro o de Nogal con la Falce mágica o la Cuchilla de Oro, antes de la salida del sol y cuando el 
árbol este apunto de florecer, deberá ser recta y será necesario perforarla en toda su longitud sin 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

191

hendirla o romperla e introducir dentro de ella una aguja de hierro imantado que ocupe toda su 
extensión en unas de sus extensiones se adapta un poliedro tallado triangularmente y en el otro 
extremo una figura semejante a resina negra. En medio de la varita se colocaran dos anillos, uno de 
cobre rojo, y otro de cinc, después se dorara la varita por el lado de la resina y se plateara en el 
extremo del prisma hasta el anillo del medio, revistiéndola de seda exclusivamente por las 
extremidades sobre el anillo de cobre se grabaran estos caracteres dycwd milypxi y sobre el de 
cinc dmly almd. La consagración de la varita debe durar siete días, comenzando en la luna nueva. 
Y debe ser hecha por un iniciado poseedor de grandes arcanos y que también posea una varita 
consagrada. Esta es la transmisión del sacerdocio mágico y esa transmisión no ha cesado desde los 
tenebrosos orígenes de la alta ciencia. La varita y los demás instrumentos, pero la varita sobre todo, 
deben estar ocultos con cuidado, y bajo pretexto alguno, el magista debe dejar verlos o tocar a los 
profanos; de otro modo perdería su virtud.  

La manera de transmitir la varita, es uno de los arcanos de la ciencia que -no esté permitido revelar.  

Su longitud no debe exceder la del brazo del operador El mago no debe servirse de ella sino cuando 
esté solo, y ni aun debe tocarla sin necesidad. Algunos magos de la antigüedad la hacían del -
tamaño de la longitud de su antebrazo y la ocultaban entre las amplias mangas de su túnica, 
exhibiendo en público, la simple varita adivinatoria, o algún cetro alegórico hecho de marfil o de 
ébano, según la naturaleza de las obras.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

192

El cardenal Richeliu, que ambicionaba todos los poderes, buscó toda su vida sin poder conseguirlo, 
la transmisión de la varita mágica Su cabalista Gaffarel no pudo darle más que la espada y los 
talismanes; tal fue, quizás, el motivo de su terrible odio contra Urbano Grandier, que sabía algo de 
las debilidades del cardenal. La larga conversación secreta de Laubardemont con el desgraciado 
sacerdote, algunas horas antes de su último suplicio, y las palabras de un amigo y confidente de este 
último, cuando iban morir, «Señor, sois hábil y no os perderéis», dan que pensar sobre el particular.  

La varita mágica es el Verendum del mago, quien no debe nunca hablar de una manera clara y 
precisa. Nadie debe jactarse de poseerla y nadie debe transmitir la consagración sino bajo 
condiciones de discreción y confianza absolutas.  

La espada es menos oculta, y he aquí como debe hacerse:  
Tiene que ser de acero puro, con puño de cobre hecho en forma de cruz con tres pomos, o teniendo 
por guarda dos medias lunas. En el nudo central de la guarda, que debe de estar revestida de una 
placa de oro, es preciso grabar, en un lado el signo del macrocosmos, y en el otro el del 
microcosmos. En el pomo se grabará el monograma hebreo de Michael tal y como se ve en 
Agrippa, y sobra la hoja de un lado los caracteres dama im dedi yili`a y del otro el monograma 
del labaro de constantino, seguido de estas palabras: Vince in Hoc, Deo duce, ferro comite1. (Para la 
autenticidad y exactitud de estas figuras, véanse las mejores y más antiguas ediciones del 
Enchiridion.). 

La consagración de la espada debe hacerse en domingo en las horas del Sol, bajo la invocación de 
Michael. Se colocará la hoja de la espada al fuego procedente de laurel y ciprés, luego se limpiará y 
se pulirá esa misma hoja con cenizas del fuego sagrado, humedecidas con sangre de topo o de 
serpiente y se dirá:  
Sis mihi gladius Michaelis, in virtute Eloim Sabaoth fugiant a te spiritus tenebrarum et reptilia 
terrae.  
Después se perfumará con los perfumes del Sol y se encerrará en una vaina de seda con ramas de 
verbena que será preciso quemar al séptimo día.  

La lámpara mágica debe estar construida de cuatro metales: oro, plata, cobre y hierro. El pie será de 
hierro, el nudo de cobre, la copa de plata y el triángulo de en medio de oro. Deberá tener dos 
brazos, compuestos de tres metales aleados juntos, de manera de dejar para el aceite un triple 
conducto. Tendrá nueve mechas, tres en medio y tres en cada brazo. En el pie se grabará el sello de 
Hermes y encima el Andrógino con las dos cabezas de Khunrath. El borde inferior del pie 
representará una serpiente que se muerde la cola.  

En la copa o recipiente del aceite se grabará el signo de Salomón. En esta lámpara se adaptarán dos 
globos; uno ornado de pinturas transparentes representando los siete genios, y el otro mayor y doble 
que pueda contener en cuatro departamentos, entre dos vidrios, agua teñida de diversos colores. El 
conjunto estará encerrado en una columna de madera, construida en forma giratoria y que pueda 
dejar escapar a la voluntad los rayos de luz dirigidos hacia el humo del altar en el momento de las 
invocaciones. Esta lámpara es un auxiliar precioso en las operaciones intuitivas de las 
imaginaciones lentas, y para crear inmediatamente delante de las personas magnetizadas formas de 
una realidad asombrosa, que multiplicadas por los espejos, se agrandarán de -pronto y cambiarán en 
___________________________ 
1. Comparece con el Motto de W.W.Wescott, fundador de la Orden del Amanecer Dorado y vicepresidente de la Societa
Rosacruciana in Anglia, Deo Duce Comité Ferro.



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

193

una sala inmensa, llenas almas visibles, el gabinete del operador; la embriaguez de los perfumes y 
la exaltación de las invocaciones trasformarán luego esa fantasmagoría en un sueño real; se 
reconocerán las personas que uno ha conocido; los fantasmas hablarán, y después, si se cierra la 
columna de la lámpara, redoblando el fuego de los perfumes se producirá algo inesperado y 
extraordinario.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

194

CAPITULO VIII 
ADVERTENCIA A LOS IMPRUDENTES 

Como ya hemos dicho en muchas ocasiones, las operaciones de esta ciencia no están exentas de 
peligro.  

Pueden conducir a la locura a aquellos que no se hayan basado en la suprema, absoluta e infalible 
razón.  

Pueden también sobrexcitar el sistema nervioso y producir terribles e incurables enfermedades. 

Cuando la imaginación se asusta, producir igualmente desvanecimientos, y aun la muerte, por 
congestión cerebral.  

No sabremos encarecer nunca lo bastante alas personas nerviosas, y naturalmente exaltadas, alas 
señoras ya las jóvenes y aquellas personas que no tienen completo dominio de sí mismas, los 
peligros de las operaciones mágicas.  

Nada es más peligroso, también, que convertir esta ciencia en un pasatiempo.  

Aun las mismas experiencias magnéticas hechas en semejantes condiciones pueden, no solamente 
causar trastornos en los sujetos, sino también desacreditar a la ciencia. No se juega impunemente 
con los misterios de la vida y de la muerte; las cosas que deben tomarse en serio, han de tratarse 
seriamente y con la mayor reserva.  

No cedáis nunca al deseo de convencer por medio de efectos. Los más sorprendentes efectos no 
serían pruebas para personas no convencidas de antemano. Se podría siempre atribuirlos a 
prestigios naturales y mirar al mago como un competidor más o menos diestro de Robert Houdini o 
de Hamilton. Solicitar prodigios para creer en la ciencia, es mostrarse indignos O incapaces de la 
misma, SANCTA SANCTIS.  

No os vanagloriéis jamás de las obras que hayáis realizado, así hayáis resucitado muertos. Temed la 
persecución. El gran maestro recomendaba siempre el silencio alas enfermos, a quienes curaba; y si 
ese silencio hubiera sido fielmente observado, no hubieran crucificado al iniciador antes de la 
conclusión de su obra.  

Meditad sobre la duodécima figura del Tarot; pensad en el gran símbolo de Prometeo y callaos.  

Todos los magos que han divulgada sus obras han muerto violentamente y muchos se han visto 
obligados al suicidio, cama Cardan, Shroeppfer, Cagliostro y otros.  

El mago debe vivir en el retiro y no dejarse abordar fácilmente. Esto es lo que representa el símbolo 
noveno del Tarot, en donde el iniciada está representado por un ermitaño envuelto completamente 
en su manto.  

Sin embargo, ese retiro no debe llegar al aislamiento. Le son necesarios actas de abnegación y 
amistades que debe escoger y conservar a cualquier precio.  

Debe tener otra profesión que la de mago; la magia no es un oficio.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

195

Para dedicarse a la magia ceremonial, es preciso tener el espíritu libre de preocupaciones 
inquietantes; es de necesidad procurarse todos los instrumentos de la ciencia y saber 
confeccionarnos por sí mismo; y es necesario, finalmente, un laboratorio inaccesible en donde no 
haya el temor de verse sorprendidos o molestados.  

Después, y esta es una condición esencial, es preciso saber equilibrar las fuerzas, y contener los 
vuelos de su propia iniciativa. Esto es lo que representa la octava figura de las claves de Hermes, en 
la que se ve a una mujer sentada entre das columnas, teniendo en una mano una espada recta y en la 
otra una balanza.  

Para equilibrar las fuerzas, es preciso mantenerlas simultáneamente, y hacerlas funcionar 
alternativamente, doble acción representada por la balanza.  

Este arcano está también representado por la doble cruz de los pantáculos de Pitágoras y de 
Ezequiel, en donde las cruces están equilibradas entre sí, y los signos planetarios siempre en 
oposición. Así, Venus esel equilibrio de las obras de Marte, Mercurio atempera y realiza las obras 
del Sol y de la Luna, Saturno debe balancear a Júpiter. Es por ese antagonismo de los antiguos 
dioses que Prometeo, como si dijéramos el genio de la ciencia, llega a introducirse en el Olimpo ya 
robar el fuego sagrado.  

¿Será preciso hablar más claramente? Cuanto más dulces y más calmosos seáis, mayor será el poder 
de vuestra cólera; cuanto más enérgicos os mostréis, mayor será el encanto de vuestra dulzura; 
cuanto más hábiles seáis, mayor producto obtendréis de vuestra inteligencia y aun de vuestras 
virtudes; cuanta más indiferentes os mostréis, más fácilmente os haréis amar. Esto es de experiencia 
en el orden moral y se realiza rigurosamente en la esfera de acción. Las pasiones humanas producen 
fatalmente, cuando no son dirigidas, los efectos contrarios a su desea desenfrenado. El amar 
excesivo produce antipatía; el ciego odio se anula y se castiga a sí mismo; la vanidad conduce al 
rebajamiento ya las más crueles humillaciones. El gran maestro revelaba un misterio de la ciencia 
mágica positiva cuando dijo: ¿Queréis acumular carbones encendidas sobre la cabeza de aquel que 
os ha causado daños? Perdonadle y devolverle el bien por mal. Se dirá tal vez, que Semejante 
perdón es una hipocresía y se parece mucho a una venganza refinada. Pero es preciso tener en 
cuenta que el mago es un soberana. Ahora bien; un soberano no se venga nunca, por cuanto tiene 
derecha de castigar. Cuando ejerce ese derecho cumple con su deber y es implacable como la 
justicia. Advirtamos también, para que nadie tome en mal sentida mis palabras, que se trata de 
castigar al mal con el bien y de oponer la dulzura a la violencia. Si el ejercicio de la virtud es una 
flagelación para el vicio, nadie tiene derecho a solicitar que se le ahorre o que se tenga piedad de 
sus vergüenzas y de sus dolores.  

El que se entrega a las obras de la ciencia debe realizar diariamente un ejercicio moderado, 
abstenerse de veladas largas y seguir un régimen sano y regular. Debe evitar las emanaciones 
cadavéricas, la vecindad de lugares en que haya aguas corrompidas y alimentos indigestos o 
impuros. Debe especialmente distraerse diariamente de las preocupaciones mágicas por medio de 
cuidados materiales, o de trabajos de arte, de industria, etc. El medio de ver bien, esel de no mirar 
siempre, y aquel que se pasara toda su vida mirando hacia el misma sitio no llegaría nunca a él.  

Una precaución que no debe desdeñarse, es la de no operar cuando se está enfermo.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

196

Siendo las ceremonias, como ya lo hemos dicha, medios artificiales para ejercitar la voluntad, cesan 
de ser necesarias cuando se ha adquirida la costumbre. Es en este sentido en el que Paracelso 
prohibía, a las adeptas perfectas, las ceremonias mágicas. Es preciso simplificarías 
progresivamente, antes de omitirlas del todo, según la experiencia que se haya adquirido de las 
fuerzas y las costumbres establecida en el ejercicio del querer extranatural.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

197

CAPITULO IX 
EL CEREMONIAL DE LOS INICIADOS 

La ciencia se conserva por el silencio y se perpetúa por la iniciación. La ley del silencio no es 
absoluta e inviolable más que para las muchedumbres. La ciencia no puede transmitirse más que 
por la palabra.  

Los sabios deben, pues, hablar algunas veces. Sí; los sabios deben hablar, no para decir, sino para 
conducir a los otros a encontrar. Noli iri, fac venire, era la divisa de Rabelais, quien poseyendo 
todas las ciencias de su época no podía ignorar la magia.  

Vamos a revelar aquí los misterios de la iniciación.  

El destino del hombre es, como ya lo hemos dicho, hacerse o crearse a sí mismo, y será el hijo de 
sus obras en el tiempo y en el espacio.  

Todos los hombres están llamados a concurrir; pero el número de los elegidos, es decir, de los que 
alcanzan éxito, es relativamente restringido; en otras términos, los hombres deseosos de ser algo 
son muchos, pero los hombres selectos muy pocos, muy raros.  

Pues bien; el gobierno del mundo pertenece de derecho a los hombres selectos, y cuando un 
mecanismo o una usurpación cualquiera impide que no les pertenezca de hecho, se opera un 
cataclismo político o social.  

Los hombres que son dueños de sí mismos se hacen fácilmente amos de los otros; pero pueden 
mutuamente labrase obstáculos, sino se reconocen por las leyes de una disciplina y una jerarquía 
universal.  

Para someterse a una misma disciplina es preciso estar en comunión de ideas y de deseos, no 
pudiendo llegarse a esa comunión más que por una religión común fundada sobre las mismas bases 
de la inteligencia y de la razón.  

Esta religión ha existido siempre en el mundo y es la única que puede ser llamada una, infalible, 
indefectible y verdaderamente católica, es decir, universal.  

Esta religión, de la que las demás han sido los velos y las sombras, es la que demuestra el ser por el 
ser, la verdad par la razón, la razón parla evidencia y el sentido común.  

Es la que prueba por las realidades, la razón de ser de las hipótesis y que no permite razonar sobre 
hipótesis independientemente y fuera de las realidades.  

Es la que tiene por base el dogma de las analogías universales, pero que no confunde nunca las 
cosas de la ciencia can las de la fe. No puede dar fe de que dos y uno son más o menos de tres; que 
el contenido en física sea más grande que el continente; que un cuerpo sólido, en tanto que lo sea, 
pueda comportarse como un cuerpo fluido o gaseoso; que un cuerpo humano, por ejemplo, pueda 
pasar a través de una puerta cerrada sin operar ni solución ni apertura. Decir que se cree en 
semejante cosa es hablar como un niño o como un loco; pero, no es menos insensata definir lo 
desconocido y razonar de hipótesis en hipótesis hasta negar, a priori, la evidencia, para afirmar 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

198

suposiciones temerarias. El sabio afirma lo que sabe y no cree lo que ignora más que según la 
medida de las necesidades razonables y conocidas de la hipótesis.  

Pero esta religión razonable no podría ser la de las multitudes a las cuales les hacen falta fábulas, 
mitos, misterios, esperanzas definidas y terrores materialmente motivados.  

Por esto es por lo que el sacerdocio se ha establecido en el mundo. Pues bien; el sacerdocio se 
recluta por iniciación.  

Las formas religiosas perecen cuando la iniciación cesa en el santuario, sea por divulgación, sea par 
negligencia y olvido de los misterios sagrados.  

Las divulgaciones gnósticas, por ejemplo, alejaron de la Iglesia cristiana las altas verdades de la 
Cábala, que contiene todos los secretos de la teología trascendental. Así, los ciegos se convirtieron 
en lazarillos de otros ciegos, y se produjeron grandes oscurecimientos, grandes caídas y deplorables 
escándalos; luego, los libros sagrados, cuyas claves son esencialmente cabalísticas, desde el Génesis 
hasta el Apocalipsis, se hicieron tan inteligibles para los cristianos, que los pastores tuvieron, con 
razón, que prohibir la lectura a los sencillos fieles. Tomados como lo demostró perfectamente la 
escuela de Voltaire, más que un inconcebible tejido de absurdos y de escándalos.  

Lo propio sucede con todos los dogmas antiguos, con sus brillantes teogonías y sus poéticas 
leyendas. Decir que los antiguos creían en Grecia, en los amores de Júpiter, o adoraban, en Egipto, 
el cinocéfalo y el gavilán como los dioses vivos y reales, es ser tan ignorante o de tan mala fe, como 
lo sería el que sostuviera que los cristianos adoran a un triple Dios, compuesto de un anciano, de un 
supliciado y de un pichón. La inteligencia de los símbolos es siempre calumniadora. Por esto hay 
que guardarse bien de burlarse de cosas que se ignoran, cuando su sola enunciación parece suponer 
un absurdo, o aun una singularidad cualquiera; esto sería tan poco sensato, como admitirla sin 
discusión y sin examen.  

Antes de que exista una cosa que nos agrade o que nos desagrade, hay una verdad, es decir, una 
razón, y es por esa razón como nuestras acciones deben regularse a nuestro agrado, si queremos 
crear en nosotros la inteligencia, que es la razón de ser la inmortalidad y la justicia que es la ley.  

El hombre, que verdaderamente sea hombre, no puede querer más que lo que debe y puede hacer 
razonablemente y sea justo. Debe imponer también silencio a los apetitos y al temor para no 
escuchar más que a la razón.  

Semejante hombre es un rey natural y un sacerdote espontáneo para las multitudes errantes. A esto 
se debe que a las antiguas iniciaciones se las llamará indiferentemente arte real o arte sacerdotal. 

Las antiguas asociaciones mágicas eran seminarios de sacerdotes y de reyes, y los neófitos no 
lograban ser admitidos, sino después de obras verdaderamente sacerdotales y reales, es decir, que 
estuvieran muy por encima de las debilidades naturales.  

No repetiremos aquí lo que por todas partes se ha escrito sobre las iniciaciones egipcias, 
perpetuadas, aunque atenuadas, en las sociedades secretas de la edad media. El radicalismo 
cristiano fundado en la falsa inteligencia de esta frase: «No tenéis más que un padre y una madre, y 
todos sois hermanos», dio un golpe terrible a la jerarquía sagrada. Desde entonces las dignidades 
sacerdotales, han sido el resultado de la intriga o del azar; la mediocridad activa ha venido a 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

199

suplantar a la superioridad modesta, y por consiguiente desconocida, y, sin embargo, siendo la 
iniciación una ley esencial de la vida religiosa, una sociedad instintivamente mágica, se ha formado 
a espaldas del poder pontifical reconcentrando en sí sola todo el del cristianismo, porque sólo ella 
comprendió, bien que vagamente, el poder jerárquico por las pruebas de la iniciación y el todo 
poderoso de la fe en la obediencia pasiva.  

¿Qué hacía el recipiendario en las antiguas iniciaciones? Abandonaba completamente su libertad y 
su vida a los maestros de los templos de Menfis ode Tebas; avanzaba resueltamente a través de 
espantosos peligros que hasta podría hacerle suponer un atentado premeditado contra él mismo; 
atravesaba hogueras, pasaba a nado torrentes de agua e hirviente, se suspendía sobre básculas de 
mecanismo desconocido, pendientes de abismos sin fondo... ¿No era esto la obediencia ciega en 
toda la fuerza de este vocablo? Abjurar momentáneamente de su libertad para llegar a una elevada 
emancipación, ¿no es el más perfecto ejercicio de la misma libertad? Pues bien; he aquí lo que han 
hecho y lo que siempre hacen aquellos que aspiran al Sanctum regnum de la omnipotencia mágica. 
Los discípulos de Pitágoras se condenaban a un riguroso silencio de muchos años; los mismos 
sectarios de Epicuro, no comprendían la soberanía del placer, más que por la sobriedad adquirida y 
por la templanza calculada. La vida es una batalla en la que hay que someterse a pruebas para 
alcanzar un grado; la fuerza no se concede: hay que conquistarla.  

La iniciación por la lucha y por las pruebas es, pues, indispensable para llegara la ciencia práctica 
de la magia. Y hemos dicho cómo puede triunfarse de las cuatro formas elementales; volveremos 
sobre esto, recomendando al lector que quiera conocer las ceremonias de las iniciaciones antiguas, 
las obras del barón de Tschoudy, autor de la «Estrella flamígera de la masonería adonhiramita» y de 
otros muchos opúsculos masónicos y muy estimables.  

Debemos insistir aquí en una reflexión: en que el caos intelectual y material en que perecemos, 
tiene por causa la negligencia de la iniciación, de sus pruebas y de sus misterios. Los hombres en 
quienes el celo era más fuerte que la ciencia, impresionados por las máximas populares del 
Evangelio, creyeron en la igualdad primitiva y absoluta de los hombres. Un célebre alucinado, el 
elocuente e infortunado Rousseau, ha propagado con toda la magia de su estilo la paradoja de que 
sólo la sociedad es la que deprava a los hombres, lo mismo que podría haber dicho que sólo la 
emulación en el trabajo hace a los obreros perezosos.  

La ley esencial de la naturaleza, la de la iniciación por las obras y del progreso laborioso y 
voluntario, ha sido fatalmente desconocida; la masonería ha tenido sus desertores como el 
catolicismo ha tenido los suyos. ¿Qué ha resultado de ello?  

El nivel del acero, substituido por el nivel intelectual y simbólico. Predicarla igualdad al que está 
abajo sin indicarle los medios de cómo debe elevarse, ¿no es colocarle en las vías del descenso? Así 
se ha descendido y pudo haber el reinado de la carmañola, de los descamisados y de Marat.  

Para volver a elevar a la sociedad tambaleante o caída, es preciso restablecer la jerarquía y la 
iniciación. La tarea es difícil, pero todo mundo inteligente está en el deber de emprenderla. ¿Será 
preciso para esto, que el mundo tenga que sufrir un nuevo diluvio? Deseamos que no suceda así y 
este libro, la más grande quizá de todas nuestras audacias, aunque no la última, es una llamada a 
todo el que está vivo todavía, para reconstituir la vida en medio de la misma descomposición y de la 
muerte.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

200

CAPITULO X 
LA CLAVE DEL OCULTISMO 

Profundicemos ahora el tema de los pantáculos, por cuanto en ellos estriba toda la virtud mágica, en 
tanto que el secreto de la fuerza está en la inteligencia que la dirige.  

No volveremos a ocupamos de los pantáculos de Pitágoras y de Ezequiel, de los cuales ya hemos 
ofrecido la explicación y el grabado. Probaremos en otro capítulo, que todos los instrumentos del 
culto hebraico eran pantáculos, y que Moisés había escrito en oro yen cobre, en el tabernáculo y en 
todos sus accesorios, la primera y la última palabra de la Biblia. Pero cada mago puede y debe de 
tener su pantáculo, porque un pantáculo, bien entendido, no es más que el resumen perfecto de un 
espíritu.  

Por esto es por lo que se encuentra en los calendarios mágicos de Ticho Brahe y de Duchenteau, los 
pantáculos de Adan, de Job, de Jeremías, de Isaías y de todos los grandes profetas que fueron, cada 
cual, en su época, los reyes de la Cábala y los grandes rabinos de la ciencia.  

Siendo el pantáculo una síntesis complete y perfecta, manifestada por un solo signo, sirve para 
reunir toda la fuerza intelectual en una mirada, en un recuerdo, en un contacto. Es algo así como un 
punto de apoyo, para proyectar la voluntad con fuerza. Los nigromantes y los goecios trazaban sus 
pantáculos infernales sobre la piel de las víctimas que inmolaban. Se encuentran en muchas 
clavículas y grimorios, las ceremonias de la inmolación, la manera de degollar el cabrito, el de 
salarle, secar y blanquear su piel. Algunos cabalistas hebreos cayeron también en esta especie de 
locura, sin acordarse de las maldiciones pronunciadas en la Biblia contra aquellos que sacrificaban 
lo mismo en los terrenos elevados, que en cavernas de la tierra. Todas las efusiones de sangre 
celebradas ceremonialmente son abominables e impías, y desde la muerte de Adonhiran la Sociedad 
de los verdaderos adeptos tiene horror por la sangre. Ecclesia abhorret a sanguine.  

El simbolismo iniciático de los pantáculos, adoptado en todo el Oriente, es la clave de todas las 
mitologías antiguas y modernas. Si no se conociera el alfabeto jeroglífico se perdería uno en las 
oscuridades de los Vedas, del Zend-Avesta y de la Biblia.  

El árbol generador del bien y del mal, el manantial único de los cuatro ríos, de los cuales, uno riega 
la tierra de oro, es decir, de la luz, y otro corre en la Etiopía, o en el reino de la noche; la serpiente 
magnética que seduce a la mujer y la mujer que seduce al hombre, revelando así la ley de la 
atracción; después el Querube o Esfinge colocado ala puerta del santuario edénico, con la espada 
refulgente de los guardianes del símbolo; luego la regeneración por el trabajo y el parto por el dolor, 
ley de las iniciaciones y de las pruebas; la división de Caín y de Abel, idéntica al símbolo de la 
lucha de Anteras y de Eros; el área transportada sobre las aguas del diluvio, como el cofre de Osiris; 
el cuervo negro que no retorna, y la paloma blanca que regresa, nueva emisión del dogma 
antagónico y equilibrada; todas estas magníficas alegorías cabalísticas del Génesis que, tomadas al 
pie de la letra y aceptadas como historias j reales, merecerían todavía mayores risa y desprecio, que 
el que les prodigó Voltaire, sino se hicieran luminosas para el iniciado, quien saluda entonces con 
entusiasmo y amor la perpetuidad del verdadero dogma y la universalidad de la misma iniciación en 
todos las santuarios del mundo.  

Los cinco libros de Moisés, la profecía de Ezequiel y el Apocalipsis de San Juan, son las tres claves 
cabalísticas de todo el edificio bíblico. Las esfinges de Ezequiel, idénticas a las del santuario y del 
arca, son una cuádruple reproducción del cuaternario egipcio; sus ruedas, que giran las unas dentro 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

201

de las otras, son las esferas armónicas de Pitágoras; el nuevo templo, del que dio las medidas 
cabalísticas, es el tipo de los trabajos de la masonería primitiva. San Juan, en su Apocalipsis, 
reproduce las mismas imágenes y los mismos números y reconstituye, idealmente, el mundo 
edénico en la nueva Jerusalén; pero en el manantial de los cuatro ríos, el cordero ha reemplazado el 
árbol misterioso. La iniciación por el trabajo y por la sangre se ha verificado, y ya no hay templo, 
porque la luz de la verdad se ha esparcido por todas partes y el mundo se ha convertido en templo 
de la justicia.  

Este hermoso sueño final de las santas Escrituras, esta hermosa utopía divina, por la cual la iglesia 
se refiere con razón, a la realización de una vida mejor, han sido el escollo de todos los antiguos 
heresiarcas y de un gran número de ideólogos modernos. La emancipación simultánea y la igualdad 
absoluta de todos los hombres, supone la cesación del progreso, y, por consecuencia, de la vida; en 
la tierra de los iguales no puede haber ni ancianos ni niños; el nacimiento, lo mismo que la muerte, 
no podrían admitirse. Esto es suficiente para probar que la nueva Jerusalén no es, en este mundo, 
más que el Paraíso primitivo, en donde no debía conocerse ni el bien ni el mal, ni la libertad, ni la 
generación, ni la muerte; es, por tanto, en la eternidad en donde empieza y concluye el ciclo de 
nuestro simbolismo religioso.  

Dupuis y Volney han derrochado gran erudición para descubrir esa identidad relativa de todos los 
símbolos y han concluido en la negación de todas las religiones. Nosotros llegamos por la misma 
vía a una afirmación diametralmente opuesta y reconocemos, con admiración, que jamás hubo 
falsas religiones en el mundo civilizado; que la luz divina, ese esplendor de la razón suprema, del 
Logos, del Verbo, que ilumina a todo hombre que viene a este mundo, no ha faltado a los hijos de 
Zoroastro, lo mismo que las fieles ovejas de San Pedro; que la revelación permanente, única y 
universal, está escrita en la naturaleza visible, se explica en la razón y se completa por las sabias 
analogías de la fe; que no hay, en fin, más que una religión verdadera, más que un dogma y una 
creencia legítima, como no hay más que un Dios, una razón y un universo; que la revelación no está 
oscura para nadie, puesto que todo el mundo comprende poco o mucho, la verdad y la justicia, y 
puesto que todo lo que puede ser no debe ser más que analógicamente a lo que es. EL SER ES EL 
SER  ded` ky` ded`. 

Las figuras, tan extravagantes en apariencia, que presenta el Apocalipsis de San Juan, son 
jeroglíficas, como todas las de las mitologías orientales, y pueden encerrarse en una serie de 
pantáculos. El iniciador, vestido de blanco, en pie entre los siete candelabros, teniendo en su manto 
siete estrellas, representa el dogma único de Hermes y las analogías-universales de la luz.  

La mujer, vestida de sol y coronada por doce estrellas, es la Isis celeste, es la gnosis en que la 
serpiente de la vida material quiere devorar al hijo; pero toma las alas de un águila y se escapa al 
desierto., protesta del espiritu profetico contral el materialismo de la religión oficial. 

El ángel colosal, cuyo rostro es un sol; la aureola, un arco iris; el vestido, una nube; las piernas, 
columnas de fuego, y el que tiene un pie sobre la tierra y el otro sobre el mar, es un verdadero 
Pantheo cabalístico.  

Los pies, representan el equilibrio de Briah o del mundo de las formas; sus piernas, son las dos 
columnas del templo masónico Jakin y Bohas; su cuerpo, velado por nubes de entre las cuales sale 
una mano que sostiene un libro, es la esfera de Jezirah o de las pruebas iniciáticas; la cabeza solar, 
coronada del septenario luminoso, es el mundo de Aziluth o de la revelación perfecta, y no puede 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

202

uno asombrarse bastante de que los cabalistas hebreos no hayan reconocido y divulgado ese 
simbolismo tan inseparable y estrechamente ligado a los más elevados misterios del cristianismo, al 
dogma secreto, pero invariable, de todos los maestros en Israel.  

La bestia de las siete cabezas, es, en el simbolismo de San Juan, la negación material y antagónica 
del septenario luminoso y la prostituta de Babilonia, corresponde del mismo modo a la mujer 
revestida de sol; los cuatro caballeros, son análogos a los cuatro animales alegóricos; los siete 
ángeles con sus siete trompetas, sus siete copas y sus siete espadas, caracterizan lo absoluto de la 
lucha del bien contra el mal, por la palabra, por la asociación religiosa y por la fuerza. Así, los siete 
sellos del libro oculto, son sucesivamente levantados, y la iniciación universal se verifica. Los 
comentaristas que han buscado otra cosa en ese libro de alta cábala, han perdido su tiempo y su 
trabajo hasta llegara hacerse ridículos. Ver a Napoleón en el ángel Apollyon, a Lutero en la estrella 
que cae, a Voltaire y a Rosseau en los saltamontes equipados para guerrear, es fantasear bastante. 
Lo propio sucede con todas las violencias hechas con los nombres de personajes celebres, a fin de 
encerrar en determinadas cifras el fatal 666, que ya hemos explicado lo bastante; y cuando se piensa 
en esos hombres que se llamaron Bossuet y Newton se han entretenido en esas quimeras, se 
comprende como la humanidad no es tan maliciosa en su genio, cual podía suponerse por el aspecto 
de sus vicios.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

203

CAPITULO XI 
LA TRIPLE CADENA 

La gran obra en Magia práctica, después de la educación de la voluntad y de la creación de la 
personalidad del mago, es la formación de la cadena magnética, y este secreto es verdaderamente el 
del sacerdocio y el de la realeza.  

Formar la cadena mágica es establecer una corriente magnética que será mas y mas fuerte en razón 
de la extensión de la misma, es dar origen a una corriente de ideas que produzcan la fe y que 
arrastre a un gran numero de voluntades en un circulo determinado de manifestaciones por la acción 
Una cadena bien formada, es algo así como un torbellino que todo lo absorbe y lo arrastra.  

Puede establecerse la cadena de tres maneras, por los signos, por la palabra y por el contacto. Se 
establece por los signos, haciendo adoptar un signo para la opinión como representante de una 
fuerza. Así es como los cristianos se comunican y se unen por el de la cruz, los masones por el de la 
escuadra, bajo el sol, y los magos por el del microcosmos, que se hace con los cinco dedos 
extendidos, etc. Los signos, una vez recibidos y propagados, adquieren fuerza por sí mismos. La 
vista y la imitación del signo de la cruz, bastaban para hacer prosélitos en los primeros siglos del 
cristianismo. La medalla, llamada milagrosa, ha operado aun en nuestros días un gran número de 
conversiones por la misma ley magnética. La visión y el iluminismo del joven israelita Alfonso de 
Ratisbona, ha sido el más notable de estos hechos. La imaginación es creadora, no sólo de nosotros 
mismos, sino fuera de nosotros, por nuestras proyecciones fluídicas, y no es necesario, sin duda, 
atribuir a otras causas los fenómenos del lábaro de Constantino y de la Cruz de Migné.  

La cadena mágica por la palabra estaba representada, entre los antiguos, por esas cadenas de oro 
que salen de la boca de Hermes. Nada iguala a la electricidad de la elocuencia. La palabra crea la 
inteligencia más elevada, aun entre las muchedumbres más ignorantes y más abigarradas. Hasta 
aquellos peor preparados para comprender, comprenden por conmoción y se ven arrastrados como 
los demás. Pedro el Ermitaño ha quebrantado a Europa al grito de ¡Dios lo quierel Una sola palabra 
del Emperador electrizaba a su ejército y hacía invencible a Francia. Proudhon mató el socialismo 
con su celebre paradoja: «La apropiedad es un robo.» Basta, frecuentemente, una frase corta para 
derribar un poder. Voltaire lo sabía perfectamente y conmovió al mundo por medio de sarcasmos. 
Así él, que no temía ni a los papas ni a los reyes, ni a las bastillas, se asustaba ante una frase de 
doble sentido. Se está muy cerca de cumplirlos deseos de un hombre cuando se repiten sus frases.  

La tercera manera de establecer la cadena mágica es por el contacto. Entre personas que se ven con 
frecuencia, el principio de la corriente se revela pronto, y la voluntad más fuerte no tarda en 
absorber la de los demás. El contacto directo y positivo de mano a mano, completa la armonía de 
las disposiciones, siendo por este motivo una prueba de simpatías y de unanimidad. Los niños, que 
están guiados instintivamente por la naturaleza, forman la cadena magnética al jugar al corro. 
Entonces la alegría circula y la risa se esparce. Las mesas redondas son más favorables para toda 
clase de juegos que las de otra forma. El gran corro del Sabat que era la señal de haber terminado 
las reuniones misteriosas de los adeptos de la edad media, era una cadena mágica que les unía a 
todos en una misma voluntad y para una obra común; la formaban colocándose espalda con espalda 
a agarrándose de las manos, con el rostro fuera del círculo, a imitación de las antiguas danzas 
sagradas de las cuales se ven todavía reflejos en los bajos relieves de algunos templos vetustos. La 
pieles eléctricas del lince, e la pantera y aun del gato doméstico, iban, a imitación de las antiguas 
bacanales, unidas a sus vestidos. De aquí procede la tradición de que los concurrentes al aquelarre 
llevaran un gato colgado de su cintura y que bailaran con todo ese aparato.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

204

Los fenómenos de las mesas giratorias y parlantes, han sido una manifestación fortuita de la 
comunicación fluídica por medio de la cadena circular, luego la mixtificación se mezcló en ello y 
personas, aun instruidas e inteligentes, se apasionaron por este novedad, hasta el punto de 
mixtificarse a sí mismas y convertirse en víctima de su propio engaño. Los oráculos de las mesas 
eran respuestas sugeridas más o menos voluntariamente tomadas al azar, pareciéndose a las 
conversaciones que tenemos entre sueños. Los demás fenómenos más extraños, podían ser 
productos externos de la imaginación común. No negamos, sin duda, la intervención posible de 
espíritus elementales en esas manifestaciones, como en las de la adivinación por las cartas o por los 
sueños; pero no creemos que esté probado en forma alguna, y que, nada, por consiguiente, puede 
obligamos a admitirlo.  

Uno de los poderes más extraños de la imaginación humana es el de la realización de los deseos de 
la voluntad, o aun de sus, aspiraciones y temores. Se cree fácilmente lo que se teme o lo que se 
desea, dice el proverbio y con razón, puesto que el deseo y el temor dan a la imaginación un poder 
realizador cuyos efectos son incalculables.  

¿Cómo se consigue, por ejemplo, padecer la enfermedad de que se tiene miedo? Ya hemos 
examinado las opiniones de Paracelso a este respecto y establecido en nuestro dogma las leyes 
ocultas, comprobadas por la experiencia; pero, en las corrientes magnéticas y por medio de la 
cadena, las realizaciones son tanto más extrañas cuanto que son casi siempre inesperadas cuando la 
cadena no ha sido formada por un jefe inteligente, simpático y fuerte. Resultan, en efecto, 
combinaciones puramente fatales y fortuitas. El espanto vulgar de los convidados supersticiosos 
cuando se sientan trece ante la mesa y la convicción en que se hallan de que una desdicha amenaza 
al más joven y al más hábil de todos, es, como ía mayoría de las supersticiones, un resto de ciencia 
mágica. Siendo el duodenario un número completo y cíclico en las analogías universales de la 
naturaleza, arrastra siempre y absorbe al decimotercio, número considerado como desgraciado y 
superfluo. Si el círculo de una muela de molino está representada por doce, el número trece será el 
del grano que deberá triturar. Los antiguos habían establecido sobre semejantes consideraciones la 
distinción de los números felices y desgraciados, de donde se deducía la observancia de los días de 
bueno y de mal augurio. Es en este asunto en donde la imaginación creadora se fija, y los números y 
los días no dejan de ser favorables o desfavorables a aquellos que creen en su influencia. Fue, pues, 
con razón como el cristianismo proscribió las ciencias adivinatorias, porque disminuyendo así el 
número de las probabilidades fatales, dio mayores elementos y más elevado imperio a la libertad.  

La imprenta es un instrumento admirable para formar la cadena mágica por la extensión de la 
palabra. Efectivamente, ningún libro se pierde; los escritos van siempre a donde deben ir, y las 
aspiraciones del pensamiento atraen la palabra. Nosotros lo hemos experimentado cien veces 
durante el curso de nuestra iniciación mágica; los más raros libros se ofrecían indispensables. Así es 
como hemos encontrado intacta esta ciencia universal que muchos eruditos han creído sepultada 
bajo sucesivos catecismos; así es también como hemos penetrado en la gran cadena mágica, que 
comienza en Hermes o en Enoc, para no terminar más que con el mundo. Entonces es cuando 
pudimos evocar y hacérnoslo presentes, los espíritus de Apolonio, de Plotino, de Sinesio, de 
Paracelso, de Cardan, de Cornelio Agrippa y de tantos otros más o menos conocidos, pero 
demasiado religiosamente célebres para que se les nombre de paso.  

Nosotros continuaremos su gran obra, que otros proseguirán después de nosotros. Pero ¿a quién 
será dable el terminarla?  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

205

CAPITULO XII 
LA GRAN OBRA 

Ser siempre rico, siempre joven y no morir nunca, tal ha sido en todos los tiempos el sueño de los 
alquimistas.  

Cambiar el plomo en oro, el mercurio y todo los demás metales; poseer la medicina universal y el 
elixir de la vida; tal es el problema a resolver para cumplir ese deseo y realizar ese sueño.  

Como todos los misterios mágicos los secretos de la gran obra tienen una triple significación; son 
religiosos, filosóficos y naturales.  

El oro filosofal; en religión, es la razón absoluta y suprema; en filosofía, es la verdad; en la 
naturaleza visible, es el Sol. En el mundo subterráneo y mineral, el oro es lo más perfecto y lo más 
puro.  

Por esto es por lo que se llama a la busca de la gran obra, la busca de lo absoluto, y por lo que se 
designa esa misma obra por el nombre de obra del Sol.  

Todos los maestros de la ciencia reconocen que es imposible llegar a resultados materiales, si no se 
han encontrado en los dos grados superiores, todas las analogías de la medicina universal y de la 
piedra filosofal.  

Entonces —dicen— el trabajo es sencillo, fácil y poco dispendioso; de otro modo consume 
infructuosamente la forma y la vida de los que persiguen esa tarea.  

La medicina universal, para el alma es la razón suprema y la justicia absoluta; para el espíritu es la 
verdad matemática y práctica; para el cuerpo es la quinta esencia, que es una combinación de luz y 
de oro.  

La materia prima de la gran obra, en el mundo superior, es el entusiasmo y la actividad; en el 
mundo intermediario, es la inteligencia y la industria; en el mundo inferior es el trabajo; yen la 
ciencia son el azufre, el mercurio y la sal que, fijados y volatilizados a su vez, componen el ázoe de 
los sabios.  

El azufre corresponde a la forma elemental del fuego, el mercurio al aire y al agua, y la sal a la 
tierra.  

Todos los maestros en alquimia que han escrito sobre la gran obra, han empleados expresiones 
simbólicas y figuradas, y han debido hacerlo así, tanto para alejar a los profanos de un trabajo 
peligroso para ellos, cuanto para hacerse entender de los adeptos revelándoles el mundo entero de 
las analogías que rige el dogma único y soberano de Hermes.  

Así, para ellos, el oro y la plata son el rey y la reina, o la luna y el sol; el azufre, es el águila 
voladora; el mercurio es el andrógino alado y barbudo, subido sobre un cubo y coronado de llamas; 
la materia o la sal, es el dragón alado; los metales en ebullición son leones de diversos colores; por 
último, toda la obra, tiene por símbolos al pelícano y al fénix.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

206

El arte hermético es al mismo tiempo una religión, una filosofía y una ciencia natural. Como 
religión es la de los antiguos magos y de los iniciados de todos los tiempos; como filosofía pueden 
encontrarse los principios en la escuela de Alejandría y en las teorías de Pitágoras; como ciencia, 
hay que solicitar los procedimientos a Paracelso, a Nicholas Flamel y a Raymundo Lulio.  

La ciencia no es real más que para aquellos que admiten y comprenden la filosofía y la religión, y 
sus procedimientos no pueden tener éxito más que entre los adeptos que hayan llegado al soberano 
dominio de la voluntad y convirtiéndose en rey del mundo elemental; porque el grande agente de la 
operación del sol, es esa fuerza descrita en el símbolo de Hermes, de la tabla de esmeralda, es el 
poder mágico universal, es el motor espiritual ígneo; es el od, según los hebreos, es la luz astral, 
según la expresión que hemos adoptado en esta obra.  

Está en ella el fuego secreto, viviente y filosofal, del que todos los filósofos herméticos no hablan 
sino con misteriosas reservas; es el esperma universal de la que ellos han guardado el secreto y que 
únicamente representan bajo la figura del caduceo de Hermes.  

He aquí, pues, el gran arcano hermético y nosotros lo relevamos aquí por primera vez, claramente y 
sin figuras místicas; lo que los adeptos llaman materias muertas, son los cuerpos tal y como se 
hallan en la naturaleza; las materias vivas son sustancias asimiladas y magnetizadas por la ciencia y 
la voluntad del operador.  

De modo que la obra, es algo más que una operación química; es una creación del verbo humano, 
iniciado en el poder del verbo de Dios mismo.  

Este texto hebreo1, que transcribimos como prueba de la autenticidad y de la realidad de nuestro 
descubrimiento, es del rabino judío Abraham, maestro de Nicholas Flamel, y que se halla en su 
comentario oculto sobre el SepherJezirah, el libro sagrado de la Cábala. Este comentario es muy 
raro; pero las potencias simpáticas de nuestra cadena; nos hicieron encontrar un ejemplar que ha 
sido conservado hasta 1643 en la iglesia protestante de Rouen. En él se lee en la primera página: Ex 
dono; después un nombre ilegible: Dei magni.  

La creación del oro en la gran obra, se hace por transmutación y por multiplicación.  

______________________________________ 
1. Este texto significa: “El trigésimo primer camino, se llama la inteligencia investigadora perpetua. Por ella son
conducidos el Sol, la Luna y las otras estrellas y figuras, cada una en su orbita particular y distribuyo todas las cosas
creadas y que le es conveniente, conforme los signos y figuras (N. del T.)



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

207

Raymundo Lulio, dice que para hacer oro se necesitan oro y mercurio, que para hacer plata son 
necesarios plata y mercurio, después agrega: «Entiendo por mercurio, ese espíritu tan fino y tan 
depurado, que dora aun a la misma simiente del oro y platea la de plata.» Nadie duda de que él no 
hable aquí del od o luz astral.  

La sal y el azufre no sirven en la obra más que para la preparación del mercurio, y es a éste, 
sobretodo, a quien hay que asimilar y como incorporar el agente magnético. Paracelso, Ramon LIull 
y Nicholas Flamel, parecen ser los únicos que conocieron verdaderamente este misterio. Basilio 
Valentín y el Trevisano, lo indican de un modo imperfecto y que quizá puede ser interpretado de 
otra manera. Pero las cosas más curiosas que hemos encontrado a este respecto, están indicadas en 
las figuras místicas y las leyendas mágicas de un libro de Heinrich Khunrath, titulado: 
Amphitheatrum sapientiæ æternæ.  

Khunrath, representa y resume las escuelas gnósticas más sabias, y se refiere en el símbolo, al 
misticismo de Sinesio. Afecta al cristianismo en las expresiones y en los signos; pero es fácil 
reconocer que su Cristo es el de Abraxas, el pentagrama luminoso, irradiante sobre la cruz 
astronómica, la encamación en la humanidad del rey-sol, celebrado por el Emperador Juliano, es la 
manifestación luminosa y viviente de ese Ruach-Elohim que, según Moisës, cubría y trabajaba la 
superficie de las aguas, en el nacimiento del mundo; es el hombre sol, es el rey de la luz, es el mago 
supremo, dueño y vencedor de la serpiente, y el que encuentra en la cuádruple leyenda de los 
evangelistas la clave alegórica de la gran obra. En uno de los pantápulos de su libro mágico, 
representa la piedra filosofal, en pie, en medio de una fortaleza rodeada de un recinto con veinte 
puertas sin salida. Sólo una de ellas es la que conduce al santuario de la gran obra. Encima de la 
piedra hay un triángulo apoyado sobre un dragón alado, y sobre la piedra está grabado el nombre de 
Cristo, al que califica de imagen simbólica de toda la naturaleza. Es, por él sólo, como podréis 
llegar a la medicina universal para los hombres, para los animales, para los minerales y para los 
vegetales. El dragón alado, dominado por el triángulo, representa, pues, el Cristo de Khunrath, es 
decir, la inteligencia soberana de la luz y de la vida. Este es el secreto del pentagrama; este es el 
más elevado misterio dogmático y práctico de la magia tradicional. De aquí al grande y nunca 
incomunicable arcano, no hay más que un paso.  

Las figuras cabalísticas del judío Abraham, que prestaron a Flamel la iniciativa de la ciencia, no son 
otras que las 22 claves del Tarot, imitadas y resumidas en las doce claves de Basilio Valentín. El sol 
y la luna reaparecen en ellas bajo las figuras del emperador y la emperatriz; Mercurio es el batelero, 
el gran Hierofante es el adepto, o el extractor de la quinta esencia; la muerte, el juicio, el amor, el 
dragón o el diablo, el ermitaño o el viejo cojuelo, y, por último, todos los demás símbolos, se hallan 
allí con sus principales atributos y casi en el mismo orden. No podría pensarse en otra forma, puesto 
que el Tarot es el libro primitivo y la clave maestra de las ciencias ocultas; debe de ser hermética 
como es cabalística, mágica y teosófica. Así, pues, encontramos en la reunión de su duodécima y 
vigésima segunda clave, superpuestas la una a la otra, la revelación jeroglífica de nuestra solución 
de los misterios de la gran obra.  

La duodécima clave representa a un hombre colgado de un pie a una especie de horca compuesta de 
tres árboles o palos, que forman la letra hebraica z; los brazos del hombre forman, asimismo, un 
triángulo con su cabeza y toda su forma jeroglífica, es la de un triángulo invertido sobremontado 
por una cruz, símbolo alquímico, conocido por todos los adeptos y que representa la realización de 
la gran obra. La vigésima segunda clave que lleva el número 21, porque el loco que la precede en el 
orden cabalístico, no lleva número, representa una joven divinidad ligeramente velada, y corriendo 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

208

sobre una corona florescente, soportada en los cuatro ángulos por los cuatro animales de la Cábala. 
Esta divinidad tiene una varita en cada mano en el tarot italiano, y en el de Besançon reúne en una 
sola mano ambas varitas, y tiene colocada la otra mano sobre el muslo, símbolos igualmente 
notables de la acción magnética sea alternada en la polarización, sea simultánea por oposición y por 
transmisión.  

La gran obra de Hermes es, por tanto, una operación esencialmente mágica y la más elevada de 
todas, por cuanto supone lo absoluto en ciencia y en voluntad. Haz luz en el oro, oro en la luz y la 
luz en todas las cosas. La voluntad inteligente que se asimila, la luz dirige así las operaciones de la 
forma sustancial y no se sirve de la química más que como de un instrumento secundario. La 
influencia de la voluntad y de la inteligencia humana sobre las operaciones de la naturaleza, 
dependientes en parte de su trabajo, es, por otro lado, un hecho tan real, que todos los alquimistas 
serios han logrado realizar, en razón con sus conocimientos y con su fe, y han reproducido sus 
pensamientos en los fenómenos de la fusión, de la calificación y de la recomposición de los 
metales. Agrippa, hombre de erudición inmensa y de un hermoso genio, más puro filósofo y 
escéptico, no pudo sobrepasar los límites del análisis y de las síntesis de los metales. Etteilla, 
cabalista confuso, embrollado, fantástico pero perseverante, reproducía en alquimia las 
extravagancias de su Tarot, mal comprendido y desfigurado; los metales tomaban en sus crisoles 
formas singulares que excitaban la curiosidad de todo París, sin otro resultado, para fortuna del 
operador, que los honorarios que cobraba a sus visitantes. Un hombre oscuro, contemporáneo 
nuestro, el pobre Louis Cambriel, curaba realmente a sus vecinos y resucitó, al decir de todo el 
barrio, a un forjador amigo suyo. Para la obra metálica, tomaba las formas más inconcebibles y más 
ilógicas en apariencia. Vio un día en su crisol la figura de Dios, incandescente como el sol, 
transparente como el cristal y con un cuerpo compuesto de ensambladuras triangulares que 
Cambriel comparaba ingenuamente con montones de peritas.  

Un cabalista amigo nuestro que es sabio, pero que pertenece a una iniciación que consideramos 
errónea, ha hecho últimamente operaciones químicas de la gran obra. Llegó a debilitarse la vista por 
las incandescencias del atanor y creó un nuevo metal que se parecía al oro; pero que no era oro, y 
por consecuencia no tenía valor alguno. Ramon Lluil, Nicholas Flamel, y muy probablemente 
Heinrich Khunrath, han hecho oro verdadero y no se han llevado a la tumba su secreto, puesto que 
lo han consignado en sus símbolos y han indicado los manantiales en donde abrevaron para 
descubrir y realizar los efectos. Es este mismo secreto el que publicamos aquí.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

209

CAPITULO XIII 
LA NECROMANCIA 

Hemos enunciado audazmente nuestro pensamiento o más bien nuestra convicción sobre la 
posibilidad del resurreccionismo en ciertos casos. Preciso es completar aquí la revelación de ese 
arcano y exponer su práctica.  

La muerte es un fantasma de la ignorancia; la muerte no existe. Todo está vivo en la naturaleza, y 
por esta razón, todo se mueve y cambia incesantemente de forma. La vejez es el comienzo de la 
regeneración; es el trabajo de la vida que se renueva y el misterio de lo que llamamos muerte estaba 
figurado entre los antiguos por la fuente de la juventud, en la que se entraba decrépito y de la cual 
se salía niño.  

El cuerpo es una vestidura del alma. Cuando esa vestidura está completamente usada o grave e 
irreparablemente destrozada, la abandona completamente y no vuelve a ella. Pero, cuando por un 
accidente cualquiera esa vestidura se le escapa sin estar usada ni destruida, puede, en ciertos casos, 
volver a ella, sea propio esfuerzo sea con el auxilio de otra voluntad más fuerte y más activa que la 
suya.  

La muerte no es ni el fin de la vida ni el comienzo de la inmortalidad; es la continuación y la 
transformación de la vida.  

Luego, implicando una transformación y un progreso, hay muy pocos muertos aparentes que 
consientan revivir, es decir, volver a tomar la vestidura que acaba de abandonar. Esto es lo que hace 
que la resurrección sea una de las obras más difíciles de la alta iniciación. Así el éxito no es nunca 
infalible y debe considerarse como accidental e inesperado. Para resucitar a un muerto es preciso 
estrechar súbita y enérgicamente la más fuerte de las cadenas de atracción que puedan unirme a la 
forma que acaba de abandonar. Es, por tanto, necesario conocer antes esa cadena, luego apoderarse 
de ella y producir después un esfuerzo de voluntad bastante poderoso para ajustarla 
instantáneamente con un poder irresistible.  

Todo esto —repetimos— es extremadamente difícil, pero no hay nada que sea absolutamente 
imposible. Los prejuicios de la ciencia materialista, no admitiendo en nuestros días la resurrección 
en el orden natural, se dispone a explicar todos los fenómenos de ese orden por letargias, más o 
menos complicadas, con los síntomas de la muerte, más o menos largas. Lázaro resucitaría hoy ante 
nuestros médicos y éstos consignarían sencillamente en sus informes a las academias competentes 
el extraño caso de una letargia, acompañada de un comienzo aparente de putrefacción y de un olor 
cadavérico muy pronunciado: se daría un nombre a este accidente especial y todo estaría dicho.  

A nosotros no nos gusta ofender a nadie; y si, por respeto hacia los hombres condecorados que 
representan oficialmente la ciencia, es preciso llamar a nuestra teorías resurreccionistas, el arte de 
curar las letargias excepcionales y desesperadas, nada nos impedirá, así lo espero, hacerles esta 
concesión.  

Si alguna vez se ha operado en este mundo una resurrección, es incontestable que la resurrección es 
posible. Ahora bien, los cuerpos constituidos protegen la religión y ésta afirma positivamente el 
hecho de las resurrecciones; luego las resurrecciones son posibles. Es difícil salir de aquí.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

210

Decir que son posibles fuera de las leyes de la naturaleza y por una influencia contraria a la armonía 
universal, es afirmar que el espíritu de desorden, de tinieblas y de muerte, puede ser el árbitro 
soberano de la vida. No disputemos con los adoradores del diablo y pasemos.  

Pero no es la religión solamente la que atestigua los hechos de resurrección; nosotros hemos 
recogido muchos ejemplos. Un hecho que llamó poderosamente la atención del pintor Greuze, fue 
reproducido por él en uno de sus cuadros más notables; un hijo indigno, cerca del lecho de muerte 
de su padre, sorprende y rompe un testamento que no le era favorable; el padre se reanima, se 
incorpora y maldice a su hijo; después vuelve a acostarse y muere por segunda vez. Un hecho 
análogo y más reciente nos ha sido referido por testigos oculares; un amigo traicionando la 
confianza de otro amigo que acaba de morir, cogió y rasgó un atestado de fideicomiso suscrito por 
él; ante este hecho, el muerto resucitó y permaneció vivo para defenderlos derechos de los 
herederos escogidos, a quienes su infiel amigo iba a burlar; el culpable se volvió loco y el muerto 
resucitado fue bastante compasivo para asignarle una pensión.  

Cuando el Salvador resucitó a la hija de Jair, entró sólo con tres de sus más fieles discípulos, y alejó 
de allí a cuantos lloraban y hacían ruido diciéndoles: «Esta joven no está muerta, duerme.» Luego, 
en presencia del padre, de la madre y de sus tres discípulos, es decir, en un circulo de perfecta 
confianza y de deseo, tomó la mano de la niña, la levantó bruscamente y le gritó: «¡Joven, 
levantaos!» La joven, cuya alma indecisa vagaba cerca de su cuerpo, la que lamentaba quizá la 
extremada juventud y belleza del mismo, sorprendida por el acento de esa voz, que su madre y su 
padre escucharon de rodillas, con un estremecimiento de esperanza entró otra vez en el cuerpo, 
abrió los ojos y se levantó, en tanto que el maestro ordenaba que se le diera de comer, para que las 
funciones de la vida se reanudaran y comenzaran un nuevo ciclo de absorción y de regeneración.  

La historia de Eliseo, resucitando al hijo de la Sunamita, y de San Pablo resucitando a Eutica, son 
hechos del mismo orden; la resurrección de Dorcas por San Pedro, contada con tanta sencillez en 
los Hechos de los Apóstoles, es igualmente una historieta, de cuya veracidad no se podría 
razonablemente dudar. Apolonio de Tiana parece también haber realizado semejantes maravillas. 
Nosotros mismos hemos sido testigos de hechos que no dejan de guardar analogía con los referidos; 
pero el espíritu del siglo en que tenemos la dicha de vivir, nos impone a este respecto la más 
absoluta reserva, pues los taumaturgos están expuestos en nuestros días a una muy mediana acogida 
ante el público, lo que no impide que la tierra gire y que Galileo sea un hombre.  

La resurrección de un muerto es la obra maestra del magnetismo, porque es preciso, para realizarla, 
ejercer una especie de omnipotencia simpática. Es posible en los casos de congestión, ahogo, 
languidez e histerismo.  

Eutica, que fue resucitada por San Pablo, después de haberse caído desde un tercer piso, no debía 
detener, sin duda, nada roto en el interior, siendo muy posible’ que hubiera sucumbido, fuera por la 
asfixia ocasionada por el movimiento del aire en la caída, fuera por el mismo espanto. Es preciso en 
semejante caso y cuando se sienten la fuerza y la fe necesarias para realizar semejante obra, 
practicar como el apóstol, la insuflación boca contra boca, estableciendo un contacto con las 
extremidades para llevar a ellas el calor. Si se hubiera realizado sencillamente lo que los ignorantes 
llaman un milagro, Elías y San Pablo, cuyos procedimientos en semejante caso, fueron los mismos, 
habrían hablado en nombre de Jehová o de Cristo.  

Puede bastar, a veces, con tomar a la persona de la mano y levantarla vivamente llamándola en alta 
voz. Este procedimiento, de seguro éxito por lo general, en los desvanecimientos, puede también 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

211

tener acción sobre la muerte, cuando el magnetizador que la ejerce está dotado de una palabra 
poderosamente simpática y posee lo que pudiéramos llamar la elocuencia de la voz. Es preciso, 
también, que sea tiernamente amado o respetado por la persona sobre quien se quiere obrar y que 
realice su obra con entera fe y voluntad absoluta.  

Lo que se llama vulgarmente nigromancia no tiene nada de común con la resurrección y es por lo 
menos muy dudoso que, en las operaciones relativas a esta aplicación del poder mágico, no se 
pongan realmente en relación con las almas de los muertos a quienes se evoca. Hay dos géneros de 
nigromancia: la de la luz y la de las tinieblas; la evocación por plegarias, pantáculos y perfumes y la 
evocación por la sangre, las imprecaciones y los sacrilegios. La primera es la única que hemos 
practicado y no aconsejaríamos a nadie que se dedique a la segunda.  

Es cierto que las imágenes de los muertos se aparecen alas personas magnetizadas que los evocan; 
es cierto también que ellos no revelan jamás los misterios de la otra vida. Se les ve tales y como 
pueden estar todavía, en el recuerdo de aquellos que los han conocido, tal y como quedaron sus 
reflejos en la luz astral. Cuando los espectros evocados responden alas preguntas que se les dirigen, 
es siempre por signos o por impresión interior o imaginaria, nunca con una voz que hiera vivamente 
a los oídos; y esto se comprende bien: ¿Cómo hablaría una sombra? ¿Con qué instrumento haría 
vibrar en el aire para hacer perceptible los sonidos?  

Se experimentan, sin embargo, contactos eléctricos con las apariciones, y estos contactos parecen, a 
veces, ser producidos por la misma mano del fantasma; pero este fenómeno es completamente 
interno y debe obedecer, como causa única, al poder de la imaginación y alas afluencias locales de 
la fuerza oculta, que nosotros llamamos luz astral. Esto prueba que los espíritus, o por lo menos los 
espectros, considerados como tales, no tocan algunas veces, pero que nadie podría tocarles a ellos, 
siendo ésta una de las circunstancias más espantosas en las apariciones, porque las visiones tienen a 
veces una apariencia tan real, que no puede uno menos de sentirse emocionado, cuando la mano 
pasa a través de lo que nos parece un cuerpo, sin poder tocar ni encontrar nada.  

Se lee en las historias eclesiásticas que Espiridión, obispo de Tremithonte, que fue después 
invocado como Santo, evocó el espíritu de su hija Irene para saber de ella en donde se encontraba 
oculto un depósito de dinero que había recibido de un viajero, Swedenborg comunicaba 
habitualmente con los pretendidos muertos, cuyas formas se le aparecían en la luz astral. Nosotros 
hemos conocido muchas personas dignas de fe, que nos han asegurado haber vuelto a ver, durante 
años enteros, difuntos que les eran queridos. El célebre ateo Silvano Maréchal, se apareció después 
de su muerte a su viuda y a una amiga de esta última, para darle conocimiento de una suma de 1500 
francos en oro, que él había ocultado en un cajón secreto de un mueble. Conocemos esta anécdota 
por una antigua amiga de la familia.  

Las evocaciones deben de ser siempre motivadas y tener un fin laudable; de otro modo son 
operaciones de tinieblas y de locura muy peligrosas para la razón y para la salud. Evocar por pura 
curiosidad y para saber si se verá algo, es disponer por anticipado a fatigarse y a sufrir. Las altas 
ciencias no admiten ni la duda ni la puerilidad.  

El motivo laudable de una evocación puede ser de amor o de inteligencia.  

Las evocaciones de amor exigen menos aparatos y son de todos modos más fáciles. He aquí corno 
hay que proceder:  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

212

Se deben, primero, recoger con cuidado todos los recuerdo de aquel o de aquella a quien se desee 
volver a ver, los objetos que le sirvieron y que han conservado su huella, y amueblar, sea una 
habitación que la persona hubiera ocupado en vida o sea un l ocal semejante, en la cual se colocará 
su retrato, con un velo blanco, en medio de flores de las que gustaba la persona amada, y las cuales 
se renovarán todos los días.  

Después hay que observar una fecha precisa, un día del año en que celebrarse su santo o 
cumpleaños, o bien el día más feliz para nuestro afecto y para el suyo; un día en que supongamos 
que su alma, por feliz que se halle a la sazón, no haya podido olvidar su recuerdo, siendo ese día 
prefijado el mismo que hay que escoger para la evocación, para la cual habrá que prepararse durante 
catorce días.  

Durante ese tiempo será preciso no dar a nadie las mismas pruebas de afecto que el difunto o la 
difunta tenía derecho a esperar de nosotros; habrá que observar una castidad rigurosa, vivir 
retiradamente y no hacer más que una comida modesta y una ligera colación por día.  

Todas las noches y a la misma hora será preciso encerrarse con una luz poco brillante, tal como una 
pequeña lámpara funeraria o un cirio, en la habitación consagrada al recuerdo de la persona querida; 
se colocará esa luz detrás de sí y se descubrirá el retrato, ante cuya presencia se permanecerá una 
hora en silencio; después se perfumará la habitación con algo de incienso de buena calidad y se 
saldrá de ella andando hacía atrás.  

El día fijado para la evocación será preciso vestirse y adornarse desde la mañana como para una 
fiesta, no dirigir primero la palabra a nadie, no hacer más que una comida compuesta de pan, vino, 
raíces o frutas; el mantel deberá ser blanco; se colocarán en la mesa dos cubiertos y se cortará una 
parte del pan, que deberá haberse servido entero; se verterán también algunas gotas de vino en el 
vaso de la persona a quien quiera evocarse. Esta comida debe hacerse en silencio, en la cámara de 
las evocaciones, en presencia del retrato velado; después se llevará todo el servicio, excepto el vaso 
del difunto y su parte de pan, que quedaran delante del retrato.  

Por la noche, a la hora de la acostumbrada visita, se dirigirá a la habitación en silencio; se 
encenderá un fuego claro de madera de ciprés, y se echarán en él siete veces pedazos de incienso, 
pronunciando el nombre de la persona a quien se quiere volver a ver; se apagará lámpara y se dejará 
extinguir el fuego, ese día no se quitara el velo del retrato.  

Cuando la llama se hubiera extinguido, se echará nuevo incienso sobre los carbones y se invocará a 
Dios, según las fórmulas de la religión a que hubiera pertenecido la persona difunta y con arreglo a 
las mismas ideas que ella tuviera respecto a Dios.  

Será necesario, al hacer esta plegaria, identificarse con la persona evocada, hablar como ella 
hablaría, creerse de algún modo que es ella misma; luego, es decir, después de un cuarto de hora de 
silencio, hablarle como si estuviera presente, con afección y con fe, rogándole que se nos deje ver; 
renovar este ruego mentalmente, cubriéndose el rostro con ambas manos, después, llamar tres veces 
y en voz alta a la persona; esperar de rodillas y con los ojos cerrados o cubiertos, durante algunos 
minutos, hablándole mentalmente; llamarla de nuevo otras tres veces con voz dulce y afectuosa y 
abrir lentamente los ojos. Si no se viera nada, será necesario renovar esta experiencia al año 
siguiente y hasta tres veces. Es evidente que a la tercera vez se obtendrá la aparición deseada, que 
será tanto más visible, cuanto mayor ha sido el tiempo que se haya hecho esperar.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

213

Las evocaciones de ciencia y de inteligencia se hacen con ceremonias más solemnes. Si se trata de 
un personaje célebre, es preciso meditar durante veintiún días sobre su vida y sus escritos formarse 
una idea de su persona de su continente y de su voz; hablarle mentalmente e imaginarse sus 
respuestas; llevar encima su retrato, o por lo menos su nombre; someterse a un régimen vegetal 
durante los veintiún días, y a un severo ayuno durante los siete últimos; después construir el 
oratorio mágico tal y como lo hemos descritos en el capítulo XIII del DOGMA. El oratorio debe 
estar completamente cerrado; pero si se ha de operar de día, se puede dejar una estrecha abertura del 
lado en donde debe dar el sol a la hora de la invocación, y colocar delante de esa abertura un prisma 
triangular y luego, delante del prisma un globo de cristal lleno de agua. Si se ha de operar de noche, 
se dispondrá la lámpara mágica de modo que deje caer su único rayo de luz sobre el humo del altar. 
Estos preparativos tienen por objeto suministrar al agente mágico los elementos de una apariencia 
corporal y aliviar un tanto la tensión de nuestra imaginación, que no se exaltaría sin peligro hasta la 
absoluta ilusión del ensueño. Además, se comprende fácilmente que un rayo de sol o de la lámpara, 
diversamente, coloreado y cayendo sobre un humo, móvil e irregular, no puede en modo alguno 
crear una imagen perfecta. El brasero del fuego sagrado debe estar en el centro del oratorio yel altar 
de los perfumes a poca distancia. El operador debe volverse hacia el Oriente para orar, y hacia el 
Occidente para evocar; debe estar solo, o asistido de dos personas, quienes Observarán el más 
riguroso silencio; estará revestido de las vestiduras mágicas, tal y como las hemos descrito en el 
capítulo VII, y estará coronado de verbena y de oro. Habrá debido bañarse antes de la operación, y 
todas sus ropas interiores deberán estar completa y rigurosamente limpias.  

Se comenzará por una plegaria apropiada al genio del espíritu que quiere evocarse y que pudiera 
aprobarla él mismo, si viviese. Así, no se evocaría nunca a Voltaire, por ejemplo, recitando 
oraciones del gusto de las de Santa Brígida. Para los grandes hombres de los tiempos antiguos, se 
recitarán los himnos de Cleantheo o de Orfeo, con el juramento que termina los versos dorados de 
Pitágoras. Cuando nuestra evocación a Apolonio, habíamos adoptado como ritual la magia 
filosófica de Patricius, conteniendo los dogmas de Zoroastro y las obras de Hermes Trismegisto. 
Leímos en alta voz el Nuctamerón de Apolonio en griego y agregamos la conjuración siguiente:  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

214

Para la evocación de los espíritus pertenecientes a las religiones emanadas del judaísmo, es preciso 
decir la invocación cabalística de Salomón, sea en hebreo sea en otra lengua cualquiera que se sepa 
haya sido familiar al espíritu que se evoca.  
¡Potencias del reino, colocaos bajo mi pie izquierdo y en mi mano derecha!  
Gloria y eternidad, tocad mis hombros y llevadme por las vías de la victoria!  
¡Misericordia y justicia, sed el equilibrio y el esplendor de mi vida!  
¡Inteligencia y sabiduría, dadme la corona;  
espíritus de Malkhut, conducidme entre las dos columnas sobre las cuales se apoya todo el edificio 
del templo;  
ángeles de Netzach y Hod afirmadme sobre la piedra cubica de Yesod!  
¡Oh Gedulael! ¡Oh Geburael! ¡oh Tiphareth,  
Binahel, sed mi amor,Ruach Chokmael se tu mi luz, Sed lo que tu eres y lo que tu serás  
¡Oh Ketheriel!  
Ishim asistidme en el nombre de Shaddai Cherubim, sed mi fuerza en nombre de Adonai Beni 
Elohim, sed mis hermanos en nombre del hijo y por las virtudes de Tzabaoth Elohim,combatid por 
mi en nombre de Tetragrammaton  
Malachim, protegedme en nombre de dedi 
Seraphim, depurad mi amor en nombre de Eloah Chasmalim, iluminadme con los esplendores de 
Elohi y Schechinah  
Aralim, obrad, Auphanim, girad y resplandeced;  
Chaioth ha Qadosh gritad, hablad, rugid mugid, Qadosh, Qadosh, Qadosh, Shadai,  
Adonai, Iod Chavah, Eheieh Asher Eheieh.  
Hallelu Iah, Hallelu Iah, Hallelu Iah. Amen pm` 

Es preciso acordarse bien, sobre todo en las conjuraciones, que los nombres de Satán, de Beelzebut, 
de Adramelek y de los demás, no designan unidades espirituales, sino legiones de espíritus impuros. 
Yo me llamo legión, dice en el Evangelio el espíritu de las tinieblas, porque somos en gran numero. 
En el infierno, reino de la anarquía, es el número el que hace la ley y el progreso se verifica en 
sentido inverso, es decir, que los más avanzados en desarrollo satánico, los más degradados por 
consiguiente, son los menos inteligentes y los más débiles. Así una ley fatal impulsa a los demonios 
a descender cuando creen y desean subir. También los que se dicen jefes, son los más impotentes y 
los más despreciados de todos. Cuando ala multitud de espíritus perversos, tiembla ante un jefe 
desconocido, invisible, incomprensible, caprichoso, implacable, que no explica jamás sus leyes, y 
que tiene siempre el brazo extendido para golpear a aquellos que no han sabido adivinarle. Ellos 
dan a ese fantasma los nombres de Baal, de Júpiter y aun otros más venerables y que no se 
pronuncian en el infierno sin profanarlos; pero ese fantasma no es más que la sombra y el recuerdo 
de Dios, desfigurados por su perversidad voluntaria, y grabados en su imaginación como una 
venganza de la justicia y un remordimiento de la verdad.  

Cuando el espíritu de luz que se ha evocado, se presenta con el rostro triste o irritado, es preciso 
ofrecerle un sacrificio moral, es decir, sentirse interiormente dispuesto a renunciar a lo que le 
ofenda; luego, es necesario antes de salir del oratorio, despedirle diciéndole:  
Que la paz sea contigo; yo no he querido turbar tu tranquilidad, no me atormentes; yo trabajare en 
reformarme en todo cuanto pueda ofenderte; oro y Orare contigo y para ti; ruega conmigo y para 
mi y retorna a tu gran sueño, esperando el día en que nos despertemos juntos. Silencio y Adios  

No terminaremos este capítulo sin agregar, para los curiosos, algunos detalles sobre las ceremonias 
de la nigromancia negra. Se encuentra en muchos autores antiguos como la practicaban las brujas 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

215

de Tesalia ý las Canidias de Roma. Se cavaba una fosa en uno de los cuyos bordes se degollaba un 
cabrito negro; después se alejaban con la espada mágica la psyllasy las larvas que se suponían 
presentes y dispuestas a beberse la sangre; se invocaba la triple Hécate y los dioses infernales y se 
llamaba por tres veces la sombra que se quería ver aparecer.  

En la edad media los nigromantes profanaban las tumbas; componían filtros y ungüentos con la 
grasa y la sangre de los cadáveres; a estos mezclaban acónito, belladona y hongo venenoso; después 
cocían y espumaban estas horribles mescolanzas con fuegos compuestos de osamentas humanas y 
de crucifijos robados en las iglesias; también mezclaban polvo de sapo desecado y la ceniza de 
hostias consagradas; después se frotaban las sienes, el pecho y las manos con el ungüento infernal, 
trazaban el pantáculo diabólico, evocaban a los muertos bajo las horcas o en cementerios 
abandonados. Se oía a lo lejos sus alaridos y los viajeros rezagados, creían ver salir de la tierra 
legiones de fantasmas; los mismos árboles tomaban a su vista figuras que causaban miedo; se veían 
refulgir ojos de fuego en las encrucijadas y las ranas de las marismas o ciénagas, parecían repetir 
con ronca voz las misteriosas palabras del Sabbat. Era el magnetismo de la alucinación y el 
contagio de la locura.  

Los procedimientos de la magia negra tienen por objeto turbar la razón y producir todas las 
exaltaciones febriles, que dan valor para cometer toda suerte de crímenes. Los grimorios que la 
autoridad de épocas pasadas hacía quemar por todas partes en donde los hallaba, no eran 
ciertamente libros inocentes. El sacrilegio, el asesinato y el robo estaban indicados en ellos, o 
sobreentendidos como medio de realización en casi todas las obras. Así es como en el Gran 
Grimorio y en El Dragón Rojo, falsificación más moderna del primero, se lee una receta titulada: 
Composición de muerte o piedra filosofal. Es una especie de caldo concentrado de ácido nítrico, 
cobre, arsénico y cardenillo. Se encuentran también procedimientos de nigromancia que consisten 
en escarbar la tierra de las tumbas con las uñas y en extraer de ellas osamentas que se deberán tener 
en cruz sobre el pecho, asistir también ala misa del gallo a una iglesia yen el momento de la 
elevación de la hostia levantarse y huir gritando: «Que los muertos salgan de sus tumbas», y luego 
volver al cementerio, tomar un tillado de la tierra más próxima a un ataúd, y regresar corriendo a la 
puerta (lela iglesia y depositar los dos huesos, puestos en cruz, gritando una vez más: ¡Que los 
muertos salgan de sus tumbas! y si no se encuentra la persona que pueda deteneros y llevaros a una 
casa de locos, alejarse a pasos lentos y contar cuatro mil quinientos pasos sin volverse, lo que hace 
suponer que seguiréis un gran camino o que escalaréis las murallas. Al cabo de esos cuatro mil 
quinientos pasos, os acostaréis en el suelo, después de haber arrojado en forma de cruz, la tierra que 
habréis conservado en vuestra mano, os colocaréis en la misma forma en que nos colocan en el 
féretro, y repetiréis nuevamente con voz lúgubre: ¡Que los muertos, etc.!, llamando tres veces a 
aquel a quien queráis ver aparecer. No hay que dudar que la persona es bastante loca y no menos 
perversa que sea capaz de entregarse a semejante obras, esté ya dispuesta a todas las quimeras y a 
todos los fantasmas. La receta del Gran Grimorio es, pues, ciertamente muy eficaz, pero no 
aconsejamos a ninguno -de nuestros lectores a que hagan uso de ella.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

216

CAPITULO XIV 
LAS TRASMUTACIONES 

Ya hemos dicho que San Agustín se preguntaba si Apuleyo pudo ser cambiado en asno, y después 
vuelto a su primitiva forma. El mismo doctor podía preocuparse igualmente de la aventura de los 
compañeros de Ulises, cambiados en cerdos por Circe. Las transmutaciones y la metamorfosis han 
sido siempre, en concepto del vulgo, la esencia misma de la magia. Ahora bien, el vulgo que se 
hace eco de la opinión, reina del mundo, ni tiene perfectamente razón, ni esta enteramente 
descaminado.  

La magia cambia realmente la naturaleza de las cosas, o más bien modifica a su antojo sus 
apariencias, según la fuerza de voluntad del operador y la-fascinación de los adeptos aspirantes. La 
palabra crea su forma y cuando un personaje reputado como infalible, ha nombrado una cosa con un 
nombre cualquiera ha transformado realmente esa cosa en la sustancia significada por el nombre 
que leda. La obra maestra de la palabra y de la fe, en este género, es la transmutación real de una 
sustancia cuyas apariencias no cambian. Si Apolonio hubiera dicho a sus discípulos, dándoles una 
copa llena de vino: He aquí mi sangre que beberéis siempre para perpetuar mi vida en vosotros, y si 
sus discípulos hubieran creído, durante siglos, en esta transformación, repitiendo las mismas 
palabras, y tomando alvino, a pesar de su olor y de su sabor, por la sangre real, humana y viva de 
Apolonio, habría que reconocer a ese gran maestro de teurgia como el más hábil de los fascinadores 
y el más poderoso de todos los magos. No nos quedaría más que adorarle.  

Sabido es que los magnetizadores dan al agua para sus sonámbulos todos los sabores que les 
agraden, y si se supone a un mago bastante poderoso sobre el fluido astral, para magnetizar a toda 
una asamblea de personas, eso sin que estén preparadas al magnetismo por una sobreexcitación 
suficiente, se explicará con facilidad, no el milagro evangélico de Caná, sino las obras del mismo 
género.  

Las fascinaciones del amor que resultan de la magia universal de la naturaleza, ¿no son 
verdaderamente prodigiosas y no transforman de por sí a las personas y a las cosas? El amor es un 
sueño de encantamientos que transfigura el mundo; todo se convierte en música y perfumes, en 
embriaguez y en dicha. El ser amado es bello, es bueno, sublime, resplandeciente y hasta irradia la 
salud y el bienestar...; y cuando el sueño se disipa, se cree caer de las nubes; se mira con disgusto a 
la bruja inmunda que ha ocupado la plaza de la linda Melusina, a Tersites que se tomaba por 
Aquiles o por Nereo. ¿Qué no se haría creer a la persona por quien uno es amado? Pero, asimismo 
¿qué razón y qué justicia puede hacer comprender lo que se desee a aquella que no nos ama? El 
amor comienza por ser mago y acaba por ser brujo. Después de haber creado las mentiras del cielo 
sobre la tierra, ha realizado las del infierno; su odio es tan absurdo como su entusiasmo, porque es 
pasional, es decir, está sometido a influencias fatales para él. Por este motivo,-los sabios le han 
proscrito, declarándole enemigo de la razón. ¿Merecen los sabios que se les condene o se les 
absuelva, por haber ellos a su vez condenado, sin comprenderle, sin duda, al más seductor de los 
culpables? Todo lo que puede decirse, es que cuando hablaban así, no habían amado todavía, o no 
serían ya capaces de amar. 

Las cosas son, para nosotros, lo que nuestro verbo interior les hace ser. Creerse dichoso, es ser 
dichoso; lo que se estima se hace precioso en proporción con la estimación misma he aquí como 
puede decirse que la magia cambia la naturaleza de las cosas. Las metamorfosis de Ovidio son 
verdaderas pero alegóricas como el asno de oro del bueno de Apuleyo La vida de los seres es una 
transformación progresiva en la cual puede determinarse, renovarse, conservarse más o menos 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

217

tiempo, y hasta destruir todas sus firmas. Si la idea de la metempsicosis fuera verdadera, no podría 
decirse que el vicio, representado por Circe, cambia real y materialmente a los hombres en cerdos, 
porque los vicios, en esta hipótesis, tendrían por castigo la regresión a las fonnas animales que les 
correspondan. Luego la metempsicosis, que ha sido con frecuencia mal comprendida, tiene un lado 
perfectamente verdadero; las formas animales comunican sus huellas simpáticas al cuerpo astral del 
hombre, y se reflejan luego sobre sus rasgos por la fuerza de sus costumbres. El hombre de una 
dulzura inteligente y pasiva, toma el aspecto y la fisonomía inerte de un carnero; pero en el 
sonambulismo, no es ya un hombre de fisonomía acarnerada, es un carnero lo que se percibe, como 
lo ha mil veces experimentado el sabio y extático Swedenborg. Este misterio está manifestado en el 
libro cabalistico del vidente Daniel, por la leyenda de Nabucodonosor, cambiado en bestia, que se 
ha tenido el poco acierto de tomar por una historia real, como ha ocurrido con todas las alegorías 
mágicas.  

Así, pues, se puede realmente cambiar a los hombres en animales y a los animales en hombres; 
pueden metamorfosearse las plantas y cambiar su virtud; pueden darse a los minerales propiedades 
ideales; aquí no se trata más que de querer.  

Se puede igualmente, a voluntad, hacerse visible o invisible, y vamos a explicar aquí los misterios 
del anillo de Gyges. 

Fig. 6 Llave del Taro 

Alejemos primero del espíritu de nuestros lectores toda suposición absurda, es decir, de un efecto 
sin causa, o contradictorio a su causa. Para hacerse invisible, de tres cosas una solamente es 
necesaria; o interponer un medio opaco cualquiera entre la luz y nuestro cuerpo, o entre nuestro 
cuerpo y los ojos, o fascinar los ojos de los concurrentes, de tal modo que no puedan hacer uso de 
su vista. Ahora bien, de esas tres maneras de hacerse invisibles, la tercera únicamente es mágica.  

Hemos advertido con frecuencia que, bajo el imperio de una fuerte preocupación, miramos sin ver, 
y vamos a tropezar con objetos que estaban delante de nuestros ojos. «Haced que viendo, no ven», 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

218

ha dicho el gran iniciador, y la historia de este gran maestro nos enseña que un día, viéndose a 
punto de ser lapidado en el templo, se hizo invisible y salió de él.  

No repetiremos aquí las mistificaciones de los grimorios vulgares sobre el anillo de invisibilidad. 
Los unos lo componen con mercurio fijado y quieren que se guarde en una caja del mismo metal, 
después de haber engastado en él una pedrezuela que debe infaliblemente encontrarse en el nido de 
la abubilla. El autor del Pequeño Alberto quiere que se haga ese anillo con pelos arrancados de la 
frente de una hiena furiosa; es a poco más la historia del cascabel de Rodilard. Los únicos autores 
que han hablado seriamente del anillo de Gyges, son Jámblico, Porfirio y Pedro de Apono.  

Lo que ellos dicen es evidentemente alegórico y la figura que ellos dan, ola que puede deducirse de 
su descripción, prueba que por el anillo de Gyges, ellos no entienden ni designan otra cosa que el 
gran arcano mágico.  

Una de esas figuras representa el ciclo del movimiento universal, armónico y equilibrado en el ser 
imperecedero; el otro, que debe ser hecho con la amalgama de siete metales, merece una 
descripción particular.  

Debe tener un doble engarce de dos piedras preciosas; un topacio constelado con el signo del sol, y 
una esmeralda con el de la luna; interiormente debe llevarlos caracteres ocultos de los planetas, y 
exteriormente sus signos conocidos, repetidos dos veces yen oposición cabalística los unos con los 
otros, es decir, cinco a la derecha y cinco a la izquierda, los signos del sol y de la luna, resumiendo 
las cuatro inteligencias diversas de los siete planetas. Esta configuración no es otra cosa que un 
pantáculo, manifestando todos los misterios del dogma mágico, y el sentido simbólico del anillo, es 
el de que para ejercer la omnipotencia, de la que la fascinación ocular es una de las pruebas más 
difíciles que puedan darse, es necesario poseer toda la ciencia y saber hacer uso de ella.  

La fascinación se opera por él magnetismo. El magista ordena interiormente a una asamblea que no 
pueda verle y la asamblea no le ve. Así penetra por puertas que tenga centinelas; sale de las 
prisiones por delante de sus estupefactos carceleros. Se experimenta entonces una especie de 
aturdimiento extraño, y se recuerda haber visto al mago como en sueños, pero solamente después 
que él ha pasado. El secreto de invisibilidad está, pues, todo él en un poder, que podría definirse; el 
de desviar o paralizar la atención, de modo que la luz llegue al órgano visual, sin excitar la mirada 
del alma.  

Para ejercer este poder, es preciso, poseer una voluntad acostumbrada a los actos enérgicos y 
repentinos; una gran presencia de espíritu y una no menos grande habilidad para engendrar las 
distracciones en el público.  

Que un hombre, por ejemplo, perseguido por asesinos, después de haberse internado en una calle 
transversal, o en una travesía, se vuelva de repente y acuda, con rostro calmado, al encuentro de 
aquellos que corren tras de él, oque se mezcle con ellos y parezca ocupado en la misma 
persecución, y se hará ciertamente invisible. Un sacerdote, a quien se perseguía el año 93 para 
colgarle de un farol dobló rápidamente por una calle, se bajó los hábitos y se inclinó en un rincón de 
un guardacantón, en actitud urgente. La muchedumbre que le perseguía llegó inmediatamente; pero 
ni uno solo le vio, o más bien, ninguno le reconoció; ¡era tan poco probable que fuese él!  

La persona que quiere ser vista se hace siempre notar, y la que desea permanecer inadvertida, se 
borra y desaparece. La voluntad es el verdadero anillo de Gybes; es también la varita de las 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

219

transmutaciones, y es, formulándola clara y netamente, como ella crea el verbo mágico. Las 
palabras todo poderosas de los encantamientos, son aquellas que manifiestan ese poder creador de 
formas. El tetragrama, que es la palabra suprema en magia, significa: «Ello es lo que será»; y si se 
aplica a una transformación, sea la que fuere, con plena inteligencia, renovará y modificará todas 
las cosas, aun a despecho de la evidencia y del sentido común. El hoc est del sacrificio cristiano, es 
una traducción y una aplicación del tetragrama; también, esta sencilla palabra, opera las más 
completa, las más invisible, la más increíble y la más clara afirmación de todas las 
transformaciones. Una palabra dogmática, más fuerte todavía que la de transformación, ha sido 
juzgada necesaria por los concilios para manifestar esta maravilla, es la de transustanciación.  

Las palabras hebreas dedi `lo` dedi` py` han sido consideradas por todos los cabalistas como 
las claves de la transformación Mágica. Las palabras latinas est, sir, esto fiat, tienen la misma 
fuerza cuando se pronuncian con plena inteligencia. M. de Montalembert, refiere seriamente, en su 
leyenda de Santa Isabel de Hungría, que un día esta piadosa dama sorprendida por su noble esposo, 
a quien quería ocultar sus buenas obras, en el momento en que llevaba a los pobres algunos panes 
en su delantal, le dijo que llevaba rosas, y realizada la comprobación, resultó que no había mentido; 
los panes se habían convertido en rosas. Este cuento es un apólogo mágico de los más graciosos, y 
significa que el verdadero sabio no puede mentir, que el verbo de sabiduría determina la forma. 
Porque, por ejemplo; el noble esposo de Santa Isabel, bueno y sólido, cristiano como ella, y que 
creía firmemente en la presencia real del Salvador en verdadero cuerpo humano sobre un altar, en 
donde él no veía más que una hostia de harina, ¿no iba a creer en la presencia real de rosas en el 
delantal de su mujer bajo las apariencias de pan? Ella le mostró sin duda el pan; pero como ella 
había dicho: sonrosas, y él la creía incapaz de la más leve mentira, no vio, ni quiso ver, más que 
rosas. He aquí el secreto del milagro.  

Otra leyenda refiere que un santo, cuyo nombre no me acuerdo, no encontrando de comer más que 
un ave, en cuaresma, o en un viernes de ella, ordenó al ave que se convirtiera en pescado, y ésta 
obedeció. Esta parábola no tiene necesidad de comentario, y nos recuerda un hermoso rasgo de San 
Espiridión de Tremithonte, el mismo que evocara el alma de su hija Irene. Llegó un viajero a su 
casa el mismo Viernes Santo, y el buen obispo, que como todos sus colegas de esas remotas épocas 
tomaban en serio el cristianismo y eran pobres. Espiridión, que ayunaba regularmente, no tenía en 
su casa más que tocino salado, que se preparaba anticipadamente para el período pascual. Sin 
embargo, como el extranjero llegaba extenuado de fatiga y de hambre, Espiridión le presentó esa 
vianda, y para animarle a comer se sentó a la mesa con él y compartió esa comida caritativa, 
transformando así la misma carne que los israelitas miraban cómo las más impuras en ágape de 
penitencia, colocándose por encima del materialismo de la ley, por el espíritu de la ley misma, y 
mostrándose un verdadero e inteligente discípulo del hombre-Dios, que ha establecido a sus 
elegidos como reyes de la naturaleza en los tres mundos.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

220

CAPITULO XV 
EL SABBAT DE LOS HECHICEROS 

Hemos aquí llegado a este terrible número quince, que, en la clavícula del Tarot, presenta por 
símbolo a un monstruo, de pie sobre un altar, llevando una mura y cuerno, con seno de mujer y las 
partes sexuales de un hombre; una quimera, una esfinge deforme; una síntesis de monstruosidades, 
y por debajo de esta figura leemos, en inscripción completamente franca, El Diablo.  

Si nosotros abordamos aquí el fantasma de todos los espantos, el dragón de todas las teogonías, el 
Arimán de los persas, el Tifón de los egipcios, el Pitón de los griegos, la antigua Serpiente de los 
hebreos, la víbora, la tarasca, el mascarón, la gran bestia de la edad media, peor todavía que todo 
esto: el Baphomet de los Templarios, el ídolo barbudo de los alquimistas, el Dios obceno de 
Mendés, el macho cabrío del Sabbat.  

Nosotros publicamos al principio de este Ritual la figura exacta de este terrible emperador de la 
noche, con todos sus atributos y todos sus caracteres.  

Digamos ahora para edificación del vulgo, para satisfacción del señor Conde de Mirville, para 
justificación de Bodin, para mayor gloria de la iglesia, que persiguió a los Templarios, quemó a los 
Magos, excomulgó a los francmasones, etc., etc.; digamos —repito— audaz y altamente, que todos 
los iniciados en ciencias ocultas (hablo de los iniciados superiores y depositarios del gran arcano) 
han adorado, adoran todavía y adorarán siempre, a lo que está representado por este espantoso 
símbolo.  

Si en nuestra convicción profunda, los maestros reales de la orden de los templarios, adoraban el 
Baphomet y le hacían adorar a sus iniciados, si han existido y pueden existir todavía, asambleas 
presididas por esta figura, sentada sobre un trono, con su antorcha ardiendo entre los cuernos, 
únicamente los adoradores de este signo no piensan como nosotros, que esa sea la representación 
del diablo, sino más bien la del dios Pan, el dios de nuestras escuelas de filosofía moderna, el dios 
de los teurgistas de la escuela de Alejandría y de los místicos neoplatonianos de nuestros días, el 
dios de Espinosa y de Platón, el dios de las primitivas escuelas gnósticas, el dios de Lamartine y de 
Victor Cousin, el mismo Cristo del sacerdocio disidente, y esta última calificación, aplicada al 
macho cabrío de la magia negra, no asombrará a aquellos que estudien las antigüedades religiosas y 
que han seguido en sus diversas transformaciones las fases del simbolismo y del dogma, sea en la 
India, sea en el Egipto, sea en la Judea.  

El toro, el perro y el macho cabrío son los tres animales simbólicos de la magia hermética, en la 
cual se resumen todas las tradiciones del Egipto y de la India. El toro representa a la tierra o la sal 
de los filósofos; el perro es Hermanubis, el mercurio de los sabios, el fluido, el aire y el agua; el 
macho cabrío representa el fuego y es, al propio tiempo, el símbolo de la generación.  

En Judea se consagraban dos machos cabríos, el uno puro el otro impuro. El puro, era sacrificado en 
expiación de los pecados; el otros, cargado por imprecaciones de esos mismos pecados, era 
enviando en libertad al desierto. ¡Cosa extraña, pero de un simbolismo profundo! ¡La reconciliación 
por la abnegación y la expiación por la libertad! Pues bien; todos los sacerdotes que se han ocupado 
del simbolismo judío, han reconocido en el macho cabrío inmolado, la figura de aquel que ha 
tomado —dicen ellos— la propia forma del pecado. Luego los gnósticos no estaban fuera de las 
tradiciones simbólicas, cuando daban al Cristo libertador la figura mística del macho cabrío.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

221

Macho cabrio del Sabbat (Sábado) Baphomet y Mendés 

Toda la Cábala y toda la Magia, se dividen, en efecto, entre el culto del macho cabrío sacrificado y 
del macho cabrío emisario. Hay, pues, la magia del santuario y la del desierto, la iglesia blanca y la 
iglesia negra, el sacerdocio de las asambleas públicas y el sanhedrín del sábado.  

El macho cabrío que está representado en el frontispicio de esta obra y aquí reproducimos, lleva 
sobre la frente el signo del pentagrama, con la punta hacia arriba, lo que basta para considerarle 
como símbolo de luz; hace con ambas manos el signo del ocultismo y muestra en alto la luna blanca 
de Chesed y en bajo la luna negra de Géburah. Este signo expresa el perfecto acuerdo de la 
misericordia con la justicia. Uno de sus brazos es femenino y el otro masculino, como en el 
andrógino de Khunrath, atributos que hemos debido reunir con los de nuestro macho cabrío, puesto 
que es un solo símbolo. La antorcha de la inteligencia, que resplandece entre sus cuernos, es la luz 
mágica del equilibrio universal; es también la figura del alma elevada por encima de la materia, 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

222

aunque teniendo la materia misma, como la antorcha tiene la llama. La repugnante cabeza del 
animal manifiesta el horror al pecado, cuyo agente material, único responsable, es el que debe llevar 
por siempre la pena; porque el alma es impasible en su naturaleza, y no llega a sufrir más que 
cuando se materializa. El caduceo que tienen en vez de órgano generador, representa la vida eterna; 
el vientre, cubierto de escamas, es el agua; el círculo, que está encima, es la atmósfera; las plumas 
que vienen de seguida, son el emblema de lo volátil; luego la humanidad está representada por los 
dos senos y los brazos andróginos de esa esfinge de las ciencias ocultas.  

He aquí disipadas las tinieblas del santuario infernal; he aquí la esfinge de los terrores de la edad 
media, adivinada y precipitada de su trono; ¿quomodo cecidisti, Lucifer? El terrible Baphomet no es 
ya, como todos los ídolos monstruosos, enigma de la ciencia antigua y de sus sueños, sino un 
jeroglífico inocente y aun piadoso. ¿Cómo podría el hombre adorar a la bestia, cuando ejerce sobre 
ella un soberano imperio? Digamos en honor de la humanidad, que jamás ha adorado a los perros ya 
los machos cabríos, más que a los corderos y a los pichones. El punto a jeroglíficos, ¿por qué no un 
macho cabrío lo mismo que un cordero? En las piedras sagradas de los cristianos gnósticos de la 
secta de Basilio, se ven representaciones del Cristo, bajo las diversas figuras de los animales de la 
Cábala; tan pronto es un toro, como un león; tan pronto una serpiente con cabeza de león, como otra 
serpiente con cabeza de toro; por todas partes lleva, al mismo tiempo, los atributos de la luz, como 
nuestro macho cabrío, que su signo del pentagrama prohíbe tomar por una de las fabulosas figuras 
de Satán.  

Digamos muy alto, para combatir los restos de maniqueísmo, que todavía se advierten a diario en 
nuestros cristianos, que Satán,, como personalidad -superior y como potencia, no existe. Satán, es la 
personificación de todos los errores, de todas las perversidades y, por consiguiente, también de 
todas las debilidades. Si puede definirse a Dios, diciendo «aquél que existe», ¿no puede definirse a 
su antagonista y enemigo como «aquel que necesariamente no existe?»  

La afirmación absoluta del bien implica la negación absoluta de mal; así en la luz la misma sombra 
es luminosa. Así es, también, como los espíritus extraviados son buenos por lo que tienen de ser y 
de verdad. No hay sombras sin reflejos, ni noches sin luna, sin fosforescencias y sin estrellas. Si el 
infierno es una justicia, es un bien. Nadie ha blasfemado jamás de Dios. Las injurias y las burlas 
que se dirijan a sus desfiguradas imágenes no le alcanzan.  

Acabamos de nombrar el maniqueísmo, y es por esa monstruosa herejía como podemos explicarnos 
las aberraciones de la magia negra. El dogma de Zoroastro, mal comprendido, la ley mágica de las 
dos fuerzas que constituyen el equilibrio universal, han hecho imaginar a algunos espíritus ilógicos 
una divinidad negativa, subordinada, pero hostil a la divinidad activa. Es así como se forma el 
binario impuro. Se ha tenido la locura de dividir a Dios; la estrella de Salomón fue separada en dos 
triángulos, y los maniqueos imaginaron una trinidad de la noche. Ese Dios malo, nacido en la 
imaginación de los sectarios, se convirtió en el inspirador de todas las locuras y de todos los 
crímenes. Se le ofrecieron sangrientos sacrificios; la idolatría monstruosa reemplazó a la verdadera 
religión; la magia negra hizo calumniar la alta y luminosa magia de los verdaderos adeptos, y hubo 
en las cavernas y en lugares desiertos horribles conventículos de brujos y vampiros, porque la 
demencia se cambia pronto en frenesí, y de los sacrificios humanos a la antrofagia, no hay nada más 
que un paso.  

Los misterios del sabbat han sido diversamente referidos; pero figuran siempre en los grimorios y 
en los procesos de magia. Pueden dividirse todas las revelaciones que se han hecho a este respecto 
en tres series:  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

223

1. los que se refieren a un sabbat fantástico e imaginario;
2. las que traicionan los secretos de las asambleas ocultas de los verdaderos adeptos;
3, las revelaciones de las asambleas locas y criminales, teniendo por fin las prácticas de la magia
negra.

Para un gran número de desdichados y de desdichadas, entregados a estas locas y abominables 
prácticas, el sabbat no era más que una amplia pesadilla en laque los sueños parecían realidades, y 
que ellos mismos se procuraban por medio de brebajes, fricciones y fumigaciones narcóticas. Porta, 
a quien ya hemos señalado como un mistificador, da en su Magia natural, la pretendida receta del 
ungüento de las brujas, por medio del cual se hacían transportar al sabbat. Se compone la de 
mantequilla de niño, de acónito hervido con hojas de álamo y algunas otras drogas; después quiere 
que todo eso se mezcle con hollín de chimenea, lo que debe hacer poco atractiva la desnudez de las 
brujas que acuden al aquelarre frotadas con esa pomada. He aquí otra receta más seria, ofrecida 
igualmente por Porta y que la transcribimos en latín para dejarle íntegro su sabor a Grimorio:  
Recipe: suim, acorun vulgare, pentaphyllon vespertillionis sanguinem, solanum somniferum et 
oleum; todo hervido e incorporado junto hasta la consistencia de un ungüento.  

Pensamos que las composiciones opiáceas, la médula del cálamo verde, la datura siramonium, el 
laurel, la almendra y otros opiáceos, entrarían con no menos éxito en semejantes composiciones. La 
mantequilla ola sangre de ciertas aves nocturnas, junto con esos narcóticos y con las ceremonias de 
la magia negra, pueden atacar ala imaginación y determinar la dirección de los sueños. Es en los 
sabbats soñados de esta manera, a los que hay que atribuir las historias de machos cabríos que salen 
de un cántaro y entran después de la ceremonia, de polvos infernales recogidos detrás del mismo 
macho cabrío, llamado maestro Leonardo, festines en donde se comen fetos abortados, hervidos sin 
sal, con serpientes y sapos, de danzasen las que figuran animales monstruosos, u hombres y mujeres 
de formas imposibles, de orgías desenfrenadas, en las que los incubos reparten un esperma frío. 
Sólo la pesadilla puede producir semejantes cosas y sólo ella puede explicarlas. El desgraciado cura 
Gaufridy y su perversa penitente Magdalena de la Palaud, se volvieron locos por semejantes sueños 
y se comprometieron por sostenerlos hasta en la hoguera. Es preciso leer en su proceso las 
declaraciones de esos pobres enfermos para comprender hasta qué aberraciones puede conducir una 
imaginación enferma. Pero, el sabbat, no ha sido siempre un sueño y ha existido realmente; aun 
existen asambleas secretas y nocturnas, en donde se han practicado o se practican los ritos del 
antiguo mundo; de esas asambleas, las unas tienen un carácter religioso y un fin social, no siendo 
las otras más que conjuraciones u orgías. Es desde este doble punto de vista, como vamos a 
considerar y a describir el verdadero sabbat, sea de la magia luminosa, sea de la magia de las 
tinieblas.  

Cuando el cristianismo proscribió el ejercicio público de los antiguos cultos, los partidarios de las 
otras religiones se vieron reducidos a reunirse en secreto para la celebración de sus misterios. Estas 
reuniones eran presididas por iniciados, quienes establecieron entre los diversos matices de esos 
cultos perseguidos, una ortodoxia que la verdad mágica les ayudaba a establecer, con tanta mayor 
facilidad cuanto que la proscripción reunía las voluntades y apretaba los lazos de la confraternidad 
entre los hombres. Así, pues, los misterios de Isis, de Ceres, Eleusina, de Baco, se reunieron a los de 
la buena diosa y a los del druismo primitivo. Las asambleas se verificaban ordinariamente entre los 
días de Mercurio y de Júpiter, o entre los de Venus y Saturno; se ocupaban en ellas de los ritos de la 
iniciación, se cambiaban signos misteriosos, se entonaban himnos simbólicos, y se unían en 
banquetes, formando sucesivamente la cadena mágica por la mesa y por la baile; luego se 
separaban, no sin antes haber renovado sus juramentos ante los jefes y de haber recibido de ellos 
instrucciones.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

224

El recipiendario del sabbat debía ser llevado a la asamblea, o mejor dicho, conducido con los ojos 
cubiertos por el manto mágico, en el cual se le envolvía por completo; se le pasaba sobre grandes 
hogueras y se hacía en su derredor ruidos espantosos. Cuando se le descubría el rostro se hallaba 
rodeado de monstruos infernales, y ante la presencia de un macho cabrío colosal, a quien se le 
obligaba a adorar. Todas estas ceremonias eran pruebas de su fuerza de carácter y de la confianza 
que le inspiraban sus iniciadores. La última prueba, especialmente, era decisiva, porque se 
presentaba primero al espíritu del recipiendario, alguna cosa que tenía algo de humilde y ridículo; 
se trataba de besar respetuosamente el trasero del macho cabrío y la orden se comunicaba sin 
contemplación ni respecto al neófito. Si rehusaba, se le cubría la cabeza y se le transportaba lejos de 
la asamblea con tal velocidad, que más podía creer que había sido transportado por una nube; si 
aceptaba, se le hacía girar alrededor del ídolo simbólico y alli encontraba no un objeto repulsivo y 
obsceno, sino el joven y gracioso rostro de una sacerdotisa de Isis o de Mala, que le daba un ósculo 
maternal, siendo luego admitido al banquete.  

En cuanto a las orgías que, en muchas asambleas de este género, seguían al banquete, preciso es no 
creer que hayan sido generalmente admitidas en estos ágapes secretos, pero se sabe que muchas 
sectas gnósticas las practicaban en sus conventículos, desde los primeros siglos del cristianismo. 
Que la carne haya tenido sus protestantes en siglos de ascetismo y compresión de los sentidos, no 
debe asombramos; pero no hay que acusar a la alta magia de desórdenes que jamás autorizó. Isis, es 
casta en su viudez; la Diana Pantea, es virgen; Hermanubis, teniendo ambos sexos no puede 
satisfacer ninguno; la Hermafrodita hermética, es casta. Apolonio de Tiana no se abandona jamás 
alas seducciones del placer; el emperador Juliano, era de una castidad severa; Plotino de Alejandría, 
era riguroso en sus costumbres como un asceta. Paracelso, era tan extraño a las locuras del amor, 
que se creyó pertenecía a un sexto dudoso; Raymundo Lulio no fue iniciado en los últimos secretos 
de las ciencias, más que cuando un amor desesperado le hizo casto para siempre.  

Es también una tradición de alta magia, que los pantaculos y los talismanes pierden toda su virtud, 
cuando el que los lleva penetra en una casa de prostitución, o comete adulterio. El sabbat orgíaco no 
debe, pues, ser considerado como el de los verdaderos adeptos.  

En cuanto al nombre de sabbat, se ha pretendido hacerle descender del de Sabasius; algunos han 
imaginado otras etimologías. La más sencilla, en nuestro concepto, es la que hace proceder la 
palabra Sabbat1, del sábado judaico; puesto que es cierto que los judíos, los depositarios más fieles 
de los secretos de la Cábala, han sido casi siempre en magia los maestros más en boga en la edad 
media.  

El sabbat era, pues, el domingo de los cabalistas, el día de su fiesta religiosa, o más bien la noche de 
su asamblea regular. Esta fiesta, rodeada de misterios, tenía por salvaguardia el espanto mismo de 
las gentes, y escapaba a la persecución por el terror.  

En cuanto al sabbat diabólico de los nigromantes, era una falsificación del de los magos, y una 
asamblea de malhechores, que explotaba a los idiotas y a los locos. Se practicaban en ella ritos 
horribles y se componían abominables mixturas. Los brujos y las brujas, hacían en ella su policía, 
informándose los unos a los otros para sostener mutuamente su reputación de profecía y de 
adivinación, porque los adivinos eran entonces generalmente consultados y ejercían una profesión 
_______________________ 
1. Entre los judíos, el sábado es el día de descanso, y en este día ellos realizaban asambleas que recibieron el nombre
de día.



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

225

lucrativa y poderosa. Estas asambleas de brujas y brujos no podían tener y no tenían ritos regulares; 
todo dependía del capricho de los jefes y del vértigo de los asambleístas.  

Lo que contaban los que habían podido asistir a ellas, servía de tipo a todas las pesadillas de los 
sonadores, y es una mezcla de realidades imposibles y de ensueños demoníacos, descendientes de 
las extravagantes historias del sabbat que figuran en los procedimientos de magia y en los libros de 
Spranger, Delancre, Delrio y Bodin.  

Los ritos del sabbat gnóstico se transmitieron a Alemania a una asociación que tomó el nombre de 
Mopses; reemplazaron el macho cabrío cabalístico por el perro hermético, y cuando había recepción 
de candidato o de candidata (porque la orden admite damas) se le conduce a la asamblea con ojos 
vendados; se hace alrededor de él o de ella un ruido infernal, que ha hecho dar el nombre de sabbat 
a todos los inexplicables rumores; se le pregunta: si tiene miedo del diablo, y después se le propone 
bruscamente la elección, entre besar el trasero del gran maestro o besar el de Mopse, que es una 
figura de perro recubierta de seda y sustituida del gran ídolo del macho cabrío de Mendés. Los 
Mopses tienen por signo de reconocimiento una mueca ridícula, que recuerda las fantasmagorías del 
antiguo sabbat y las caretas de los asistentes.  

Por lo demás, su doctrina se resume en el culto del amor y de la libertad. Esta asociación se inició 
cuando la iglesia romana persiguió a la masonería. Los masones afectaban no reclutarse más que en 
el catolicismo y habían sustituido el juramento de recepción por una solemne promesa por el honor, 
de no revelar los secretos de la asociación. Era más que un juramento y la religión no tenían nada 
que decir.  

El Baphomet de los Templarios, es un nombre que debe leerse cabalísticamente, en sentido inverso, 
y está compuesto de tres abreviaturas: TEM OHP AB, Templi omnium hominum pacis abbas, el 
padre del templo, paz universal de los hombres; el Baphomet era, según unos, una cabeza 
monstruosa; según otros, un demonio en forma de macho cabrío. Últimamente fue desenterrado un 
cofre esculpido de las ruinas de un antiguo templo, y los anticuarios observaron en él una figura 
baphomética, conforme en cuanto a los atributos, a nuestro macho cabrío de Mendés y ala 
andrógina de Khunrath. Esta figura es barbuda, con cuerpo entero de mujer; tiene en una mano el 
Sol y en otra la Luna, atados a unas cadenas. Es una hermosa alegoría que esa cabeza viril atribuya 
solo al pensamiento el principio iniciador y creador.  

La cabeza aquí, representa el espíritu, y el cuerpo de mujer, la materia. Los astros encadenados a la 
forma humana y dirigidos por esa naturaleza, en la que la inteligencia es la cabeza, ofrecen también 
una hermosa alegoría. El signo en su conjunto, no ha dejado de ser considerado obsceno y diabólico 
por los sabios que los examinaron. Nadie se asombre después de esto, ver acreditarse en nuestros 
días todas las supersticiones de la edad media. Una sola cosa me sorprende, y es que, creyendo en el 
diablo yen sus acólitos, no se enciendan las hogueras. M. Venillot lo quería, y es preciso honrar a 
los hombres que tienen el valor de sus opiniones.  

Prosigamos nuestras curiosas investigaciones y lleguemos a los más horribles misterios del 
grimorio, a los que se refieren alas evocación de los diablos y a los pactos con el infierno.  

Después de haber atribuido una existencia real a la negación absoluta del bien; después de haber 
entronizado el absurdo y creado un dios de la mentira, restaba a la locura humana invocar a ese 
ídolo imposible y esto es lo que hicieron los insensatos. Se nos escribió últimamente que el 
respetable P. Ventura, antiguo superior de los theatinos, examinador del obispos, etc., etc., después 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

226

de haber leído nuestro Dogma, había declarado que la Cábala, en su concepto, era una invención del 
diablo y que la estrella de Salomon era otra astucia del mismo diablo, para persuadir al mundo de 
que él, el diablo, no era más que uno con Dios. ¡Y he aquí lo que enseñan seriamente los que son 
maestro en Israel! ¡El ideal de la nada y de las tinieblas inventando una sublime filosofía, que es la 
base universal de la fe y la bóveda maestra de todos los templos! ¡El demonio poniendo su firma al 
lado de la de Dios! Mis venerables maestros en teología, vosotros sois más brujos que lo que se 
piensa y en cuanto vosotros mismos pensáis; y aquel que ha dicho: El diablo es embustero así como 
su padre, había podido, quizá, volvernos a decir algunas cosas sobre las decisiones de vuestras 
paternidades.  

Los evocadores del diablo deben, ante todo, ser de la religión del P. Ventura y comprenderla como 
él. Para dirigirse a una potencia, es preciso creer. Dado un firme creyente en la religión del diablo, 
he aquí cómo deberá proceder para corresponder con su seudo-dios:  

AXIOMA MÁGICO 

En el circulo de su acción, todo verbo crea lo que afirma.  

CONSECUENCIA DIRECTA 

Aquel que afirma el diablo, crea o hace al diablo. 

Lo que hay que hacer para lograr éxito en las evocaciones infernales: 
1. Una pertinacia invencible.
2. Una conciencia a la vez endurecida en el crimen y muy inaccesible a los remordimientos y
al miedo.
3. Una ignorancia afectada o natural.
4. Una fe ciega en todo lo que no es creíble.
5. Una idea completamente falsa de Dios.

Es necesario seguidamente: 
1. Primeramente, profanar las ceremonias del culto en que se crea, y pisotear los signos más
sagrados.
2. En segando término, hacer un sacrificio sangriento.
3. En tercer lugar, procurarse la horquilla mágica. Esta es una rama de un solo brote de avellano o
de almendro, que es necesario cortar de un solo tajo con el cuchillo nuevo que debe de haber
servido para el sacrificio; la varita debe terminaren forma de horquilla; será necesario herrar esta
horquilla de madera con una horca de hierro o de acero, hecha con la misma hoja de cuchillo con
que se haya cortado.

Sería preciso ayunar durante quince días, no haciendo más que una sola comida en el día, sin sal, 
después de la puesta del sol; esta comida consistirá en pan negro y sangre sazonada con especies, 
sin sal o de habas negras y hierbas lechosas y narcóticas.  

Cada cinco días, embriagarse, después de la puesta del sol, con vino en el cual se habrá puesto en 
infusión durante cinco horas, cinco cabezas de adormideras negras y cinco onzas, o sea 144 gramos 
de cañamones triturados, todo esto contenido en un lienzo que haya sido hilado por una mujer 
prostituida (en rigor, el primer lienzo que se tenga a mano podrá servir).  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

227

La evocación puede hacerse, sea en la noche del lunes al martes, sea en la del viernes al sábado.  

Es necesario escoger un sitio solitario y abandonado, tal y como un cementerio frecuentado por los 
malos espíritus, una casa ruinosa en medio del campo, la cripta de un convento abandonado, el 
lugar en donde se ha cometido un asesinato, un altar druídico o un antiguo templo de ídolos.  

Es preciso proveerse de un sayo negro, sin costuras y sin mangas, de un capacete de plomo, 
constelado con los signos de la Luna, de Venus y de Saturno, de dos velas de sebo humano, 
colocadas en candeleros de madera negra, tallados en forma de media luna, de dos coronas de 
Verbena, de una espada mágica de mango negro, de la horquilla negra, de un vaso de cobre que 
contenga la sangre de la víctima, de un pebetero para los perfumes, que serán: incienso, alcanfor, 
áloes, ámbar gris y estoraque, todo esto triturado y hecho pastillas, que se amasarán con sangre de 
macho cabrío, de topo y de murciélago; también será necesario tener cuatro clavos arrancados del 
ataúd de un supliciado, la cabeza de un gato negro, alimentado con carne humana durante cinco 
días, un murciélago ahogado en sangre, los cuernos de un macho cabrío cum quo puella 
concubuerit, y el cráneo de un parricida. Todos estos objetos horribles y muy difíciles de conseguir, 
una vez reunidos, he aquí cómo se disponen:  

Se traza un círculo perfecto con la espada, reservándose, sin embargo, una ruptura para salir, o un 
camino de salida; en el círculo se inscribe un triángulo, se colora con la sangre el pantáculo trazado 
con la espada; después, en uno de los ángulos se coloca el trípode, que también debemos contar 
entre los objetos indispensables; en la base opuesta del triángulo se hacen tres pequeño círculos, 
para el operador y sus dos ayudantes, y detrás del círculo del operador, se traza, no con la sangre de 
la víctima, sino con la misma sangre del operador, la propia insignia del lábaro, o el monograma de 
Constantino. El operador, o sus acólitos deben tenerlos pies desnudos y la cabeza cubierta. 

Fig. 7 Circulo goético de las evocaciones negras y los pactos 

Se habrá llevado también la piel de la víctima inmolada; esta piel, cortada en tiras, se colocará en el 
círculo, se formará con ella otro círculo interno, que se fijará en los cuatro rincones con los cuatro 
clavos del supliciado; cerca de los cuatro clavos, y fuera del círculo, se colocará la cabeza del gato, 
el cráneo humano, o más bien, inhumano, los cuernos del macho cabrío y el murciélago; se les 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

228

aspergerá con una rama de abedul empapada en la sangre de la víctima; después se encenderá un 
fuego de madera de chopo y de ciprés; las dos velas mágicas se colocarán a derecha e izquierda del 
operador, en las coronas de verbena.  

Pronunciaránse entonces las fórmulas de evocación que se encuentran en los elementos mágicos de 
Pedro de Apono o en los grimorios, sean manuscritos sean impresos.  

El del Gran grimorio, repetido en el vulgar Dragón Rojo, ha sido voluntariamente alterado al 
imprimirlo. He aquí tal y como hay que leerla:  
«Por Adonal Eloïm, Adonal, Jehová, Adonal Sabaoh, Matraton, On Agla, Adonal, Mathon, verbum 
pythonicum, mysterium salamandæ, conventus sylphorum, anisa gnomorum, dæmonia Coeli, Gad, 
Almousin, Gibor, Jehosua, Evam, Zariatnatmik, veni, veni, veni.»  

La gran llamada de Agrippa, consiste solamente en estas palabras: Dies Mies Jeschet Boenedoesef 
Douvema Enitemaus. Nosotros no nos vanagloriamos de comprender el sentido de estas palabras, 
que quizá no lo tengan, por lo menos no deben tener ninguno que sea razonable, puesto que ellas 
tienen el poder de evocar al diablo, que es la soberana sinrazón.  

Pico de la Mirándola, sin duda por el mismo motivo, afirma que en magia negra las palabras más 
bárbaras y las más absolutamente ininteligibles, son las más eficaces y las mejores.  

Las conjuraciones se repiten elevando la voz y con imprecaciones, amenazas, hasta que el espíritu 
responde. Acude, ordinariamente precedido de un viento fuerte, que parece estremecer todo el 
campo. Los animales domésticos tiemblan entonces y se esconden; los asistentes sienten un soplo 
en su rostro y los cabellos, humedecidos por un sudor frío, se erizan.  

La grande y suprema llamada, según Pedro de Apono, es esta:  
«Hemen Etan! ¡Hemen Etan! ¡Hemen Etan! EL* ATI* TITEIP* AZIA* HYN* TEU* MINOSEL* 
ACHADON* VAY* VAA* EYE * AAA* EIE* EXE* A EL EL EL A* HY! ¡HAU! ¡HAU! 
¡HAU! ¡HAU! ¡VA! ¡VA! ¡VA! ¡CHAVAJOTH!» 
“Aie Saraye, aie Saraye, aie Sarayel Per Elohim Archima, Rabur, Bathas superveniens ABEOR 
SUPER ABERER ¡Chavajoth! ¡Chovajoth! impero tibi per clavem SALOMONIS et nomen 
magnum SEMPHAMPHORAS.»  

He aquí los signos y firmas ordinarias de los demonios: 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

229

Estas son las firmas de los demonios simples; he aquí las signaturas oficiales de los príncipes del 
infierno:  

Firmas comprobadas jurídicamente (¡jurídicamente! ¡Oh, señor conde de Mirvillel) y conservadas 
en los archivos judiciarios, como piezas de convicción en el proceso del desgraciado Urbano 
Grandier.  

Estas signaturas, o firmas, están puestas en la parte baja de un pacto del cual Collin de Plancy dio el 
facsímile en el atlas de su Diccionario Infernal, y que lleva este apostillado: «La minuta está en el 
infierno, en el gabinete de Lucifer», dato bastante precioso acerca de un sitio mal conocido y de una 
época nada remota con relación a la nuestra, pero anterior, sin embargo, al proceso de los jóvenes 
Labarre y d’Etalonde, quienes, como todo el mundo lo sabe, fueron contemporáneos de Voltaire.  

Las evocaciones iban con frecuencia seguidas de pactos que se escribían en pergamino de piel de 
macho cabrio, con una pluma de hierro, empapada en sangre, que debía extraerse del brazo 
izquierdo. El pacto se hacía por duplicado, llevándose una copia el maligno y quedando la otra en 
poder del réprobo voluntario. Los compromisos recíprocos eran: para el demonio, servir al brujo 
durante un cierto número de años, y para el brujo, pertenecer al demonio después del tiempo 
determinado.  

La iglesia, en sus exorcismo, ha consagrado la creencia en todas estas cosas, y puede decirse, que la 
magia negra y su príncipe tenebroso, son una creación real, viviente, terrible, del catolicismo 
romano; son, asimismo, su obra especial y características, porque los sacerdotes no inventan 
tampoco a Dios. También los verdaderos católicos tienden a la conservación, y hasta a la 
regeneración de la gran obra, que es la piedra filosofal del culto oficial y positivo. Se dice que en el 
lenguaje carcelario, los malhechores llaman al diablo el panadero. Todo nuestro deseo, y conste que 
aquí no hablamos como mago, sino como niño entregado al cristianismo y a la iglesia, a la cual 
debemos nuestra primera educación y nuestros primeros entusiasmos; todos nuestros deseos —
repetimos— consisten en que el fantasma de Satán, no pueda también ser llamado el panadero de 
los ministros de la moral y de los representantes de la más elevada virtud. ¿Se comprenderá nuestro 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

230

pensamiento y se nos perdonará la audacia de nuestras aspiraciones a favor de nuestra abnegación y 
de la sinceridad de nuestra fe?  

La magia creadora del demonio, esa magia que ha dictado el grimorio del papa Honorio, el 
Enchirindion del Papa León III, los exorcismos del Ritual, las sentencias de los inquisidores, las 
requisitorias de Laubardemont, los artículos de los hermanos Veuillot, los libros de los Sres. 
Falloux, de Montalembert, de Mirville, la magia de los brujos y de los hombres piadosos, que no 
son tales, es algo verdaderamente condenable en los unos y de infinitamente lamentable en los 
otros. Es, del espíritu humano, la idea fundamental a que obedece la publicación de nuestro libro. 
¿Puede servir al éxito de esta obra santa? 

Pero todavía no hemos mostrado esas obras impías en toda su deleznable torpeza y en toda su 
monstruosa locura; es preciso remover el sangriento fango de las supersticiones pasadas, es 
necesario compulsar los anales de la demonomancia, para percibir ciertos sucesos sucedidos que la 
imaginación no inventaría por sí sola. El cabalista Bodin, israelita por convicción y católico por 
necesidad, no ha tenido otra intención en su denomonomancia de la brujería, que atacar al 
catolicismo en sus obras y de cogerle los dedos —por decirlo así— en el más grande de todos los 
abusos de su doctrina. La obra de Bodin, es profundamente maquiavélica y hiere en pleno corazón a 
las instrucciones y a los hombres, a quienes parece defender. Difícilmente se imaginaría, sin haberle 
leído, todo cuanto ha recogido y amontonado, en cuanto se refiere a vergonzosas y repugnantes 
historias, actos de superstición que asquean, decretos y ejecuciones de una ferocidad estúpida 
¡Quemadlo todo!, parecían decir los inquisidores; Dios reconocerá perfectamente a los suyos...! 
Pobres locos, mujeres histéricas, idiotas, todo, todo era quemado, sin misericordia, por el delito de 
magia; pero, también, ¡cuántos grandes culpables escapaban a tan injusta y sanguinaria justicial 
Esto es lo que Bodin nos hace saber cuando nos refiere anécdotas del género de la que atribuye a la 
muerte del rey Carlos IX. Es una abominación poco conocida y que no ha tentado todavía, al menos 
que lo sepamos, aun en las épocas de las más febriles y desoladoras literaturas, el verbo de ningún 
novelista.  

Atacado de un mal que ningún médico podía descubrir la causa, ni explicarse a los espantosos 
efectos y síntomas, el rey Carlos IX iba a morir. La reina madre, que le dominaba por completo y 
que podía perder toda su influencia bajo otro reinado; la reina madre, a quien se suponía causante 
de esa misma enfermedad, aun en contra de sus propios intereses, porque esa mujer era capaz de 
todo, de ocultas astucias y de intereses desconocidos, consultó primero a sus astrólogos respecto al 
Rey, recurriendo luego a las más detestables de las magias. El estado del enfermo empeoraba de día 
en día, hasta el punto de hacerse desesperado. En vista de esta situación quiso consultar el oráculo 
de la cabeza sangrienta, y he aquí cómo se procedió a esta infernal operación:  

Se buscó un niño, hermoso de rostro e inocente de costumbre; se le hizo preparar en secreto para su 
primera comunión por un limosnero de palacio; cuando llegó el día, mejor dicho, la noche del 
sacrificio, un fraile jacobino, apóstata y entregado al ejercicio oculto de la magia negra, al comenzar 
la media noche, en la propia alcoba del enfermo y en presencia únicamente de Catalina de Médicis 
y de sus fieles, se procedió a decir lo que entonces se llamaba la misa del diablo.  

Esta misa, celebrada ante la imagen del demonio, teniendo bajo sus pies una cruz invertida, el 
hechicero consagró dos hostias, una negra y otra blanca. La blanca fue servida al niño, a quien se le 
condujo vestido como para un bautismo y a quien se degolló sobre las mismas gradas del altar, 
inmediatamente que hubo comulgado. Su cabeza, separada del cuerpo de un solo tajo, fue colocada, 
completamente palpitante, sobre la gran hostia negra, que cubría el fondo de la patena, y después 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

231

llevada encima de una mesa, en la que ardían dos misteriosas lámparas. Entonces comenzó el 
exorcismo y el demonio hubo de ser colocado en situación de pronunciar un oráculo y de responder 
por la cabeza y la boca de esa cabeza, a una pregunta secreta que el rey no osaba hacer en voz alta y 
que ni siquiera había confiando a nadie. Entonces una voz débil, una voz extraña que no tenía nada 
de humana, salió de la pobre y sangrienta cabecita del pequeño mártir. «Soy a ello forzado», decía 
esa voz en latín: Vim parior. A esta respuesta, que anunciaba sin duda el enfermo que el infierno no 
le protegía ya, un temblor horrible se apoderó de él y sus brazos se retorcieron... Luego gritó con 
voz ronca: «¡Alejad esa cabeza, alejad esa cabeza! », y hasta que exhaló su último suspiro no se le 
oyó decir otra cosa. Aquellos de sus servidores, que no habían sido confidentes del afrentoso 
secreto, creyeron que el rey se hallaba perseguido por el fantasma de Coligny, y que creía ver 
constantemente la cabeza del ilustre almirante; pero lo que agitaba al moribundo, no era ya un 
remordimiento, sino un espanto sin esperanza y un infierno anticipado.  

Esta negra leyenda mágica de Bodin recuerda las abominables prácticas y el suplicio bien merecido, 
de Gilles de Laval, Señor de Raíz, que pasó del escepticismo a la magia negra, y se entregó para 
captarse la protección de Satán, a los más asquerosos y criminales sacrificios. Este loco declaró en 
su proceso que Satán se le había aparecido con frecuencia, pero que le había engaitado siempre, 
prometiéndole tesoros, que no le entregó nunca.  

De las informaciones jurídicas resultó que muchos centenares de infortunados niños habían sido 
víctimas de las concupiscencias y de las locuras de este asesino  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

232

CAPITULO XVI 
LOS EMBRUJAMIENTOS 

Y LOS SORTILEGIOS 

Lo que los brujos, hechiceros y nigromantes buscaban, especialmente en sus evocaciones al espíritu 
impuro, era ese poder magnético que es el patrimonio del verdadero adepto y que ellos querían 
usurpar a todo trance, para abusar de él indignamente.  

La locura de los hechiceros era una locura malvada, y uno de sus fines, sobre todos, era el del poder 
de los hechizos o de las influencias deletéreas.  

Ya dijimos en nuestro Dogma lo que pensamos acerca de los hechizos y cuán poderoso y real nos 
parece esa potencia. El verdadero magista hechiza sin ceremonia y por su sola reprobación, a 
aquellos a quienes quiere desaprobar, o a quienes cree necesario castigar; lo mismo hechiza con su 
perdón a aquellos que le causan mal, y nunca los enemigos de los iniciados llevarán lejos la 
impunidad de sus injusticias. Hemos comprobado personalmente numerosos ejemplos de esta ley 
fatal. Los verdugos de los mártires perecen siempre en forma desgraciada, y los adeptos son los 
mártires de la inteligencia; pero la Providencia parece despreciar a aquellos que la desprecian y 
hacen morir a aquellos que tratan de impedirles que vivan. La leyenda del Judío Errante, es la 
poesía popular de este arcano. Un pueblo ha enviado a un sabio al suplicio y le ha dicho: ¡Marcha!, 
cuando quería reposar un instante. Pues bien; ese pueblo va a sufrir una condenación semejante; va 
a ser proscrito por completo y por todos los siglos de los siglos se le dirá: «¡Marcha, marcha!», sin 
que pueda encontrar ni piedad, ni reposo.  

Un sabio tenía una mujer a quien amaba únicamente y santamente. En la exaltación de su ternura, 
honraba a esa mujer con una confianza ciega, y descansaba por completo en ella. Enamorada, por 
decirlo así, de su hermosura y de su inteligencia, esa mujer comenzó a envidiar la superioridad de 
su marido y le tomó odio. Algún tiempo después lo abandonaba, comprometiéndose con un hombre 
viejo, feo, nada espiritual y excesivamente inmoral, en cambio. Este era su primer castigo; pero, en 
él no debía limitarse la pena. El mago pronunció contra ella esta única sentencia: «Yo vuelvo a 
tomaros vuestra inteligencia y vuestra belleza.» Un año después aquellos que la encontraban no la 
reconocían ya; reflejaba en su semblante la fealdad de sus nuevas facciones. Tres años después era 
fea, en toda la extensión de la palabra; siete años después había muerto. Este hecho ha ocurrido en 
nuestro tiempo, y nosotros hemos conocido a las dos personas  

Los magos condenan a semejanza a los médicos hábiles, y por esto es por lo que no se apela de sus 
sentencias, cuando ellos han pronunciado un decreto contra un culpable. No necesitan ceremonias 
ni invocaciones, únicamente deben abstenerse de comer en la misma mesa del condenado, y si se 
vieran obligados a hacerlo no deben ofrecerle ni aceptar de él la sal.  

Los hechizos de la brujería son de otra índole y pueden compararse a verdaderos envenenamientos 
de una corriente de luz astral. Exaltan su voluntad por medio de ceremonias, hasta el punto de 
envenenar esa corriente a distancia, pero, como ya lo hicimos observaren nuestro dogma, se 
exponen a ellos mismos a ser muertos los primeros por sus propias e infernales armas; denunciemos 
aquí algunos de sus culpables procedimientos. Procúrense cabellos o ropas de la persona a quien 
quiere maldecir después escogen un animal que sea a sus ojos el símbolo de esa persona, colocan en 
medio de los cabellos o de las ropas al citado animal en relación magnética con ellas; le dan su 
nombre y luego le matan de un solo golpe; con el cuchillo mágico le abren el pecho, le arrancan el 
corazón y lo envuelve todavía palpitante en los objetos magnetizados y durante tres días y a todas 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

233

horas, hunden en ese corazón clavos, alfileres enrojecidos al fuego o largas espinas, pronunciando 
maldiciones contra la persona a quien se está hechizando. Entonces es cuando están persuadidos (y 
con frecuencia es con razón) de que la víctima de sus infames maniobras experimenta tantas 
torturas como si efectivamente tuviera todas esas puntas hundidas en el corazón. Desgraciadamente 
la persona hechizada comienza a perecer, y al cabo de algún tiempo muere de un mal desconocido.  

Otro hechizo, usado entre las gentes del campo, Consiste en consagrar clavos por medio de obras de 
odio, con fumigaciones fétidas de saturno e invocaciones a los malos genios; después, en seguirlas 
huellas de la persona a quien se quiere atormentar, clavando en forma de cruz todas las huellas de 
los pasos que pueda haber dejado en la tierra o en la arena.  

Otro, aún más abominable, se practica así: se toma un sapo grande y se le administra el bautismo, 
dándole el nombre y el apellido de la persona a quien quiere maldecir, se le hace tragár en seguida 
una hostia consagrada, ante la cual se habrán pronunciado fórmulas de excreción, envolviéndola 
después entre los objetos magnetizados, que se liarán con cabellos de la víctima, sobre los cuales 
habrá escupido previamente el operador, y se entierra el todo bajo el umbral de la puerta 
maleficiada, o en un sitio por donde la citada víctima tenga que pasar todos los días.  

Vienen, seguidamente, los hechizos por medio de imágenes de cera. Los nigromantes de la edad 
media, celosos por agradar, valiéndose de sacrilegios, a aquel que los consideraba como maestros, 
mezclaban con la cera aceite bautismal y cenizas de hostias quemadas. Siempre se encontraban 
sacerdotes apostatas, dispuestos a entregarlos tesoros de la iglesia. Con la cera maldita se formaba 
una imagen, tan parecida como fuese posible, de la persona a quien se quería hechizar; se vestía esa 
imagen, con ropas semejantes a las suyas, se le daban los mismos sacramentos que aquélla había 
recibido, y después se pronunciaban sobre la cabeza de la imagen todas las maldiciones susceptibles 
de salir por la boca del hechicero, y se infligía diariamente para alcanzar y atormentar, por simpatía, 
a aquél o a aquélla que la figura representaba.  

El hechizo es más infalible cuando el hechicero puede procurarse cabellos, sangre, y, sobretodo, un 
diente de la persona a quien se quiere hechizar. Esto es lo que ha dado lugar a ese proverbio que 
dice: Vos tenéis un diente contra mí.  

Se hechiza también por la mirada, y esto es a lo que en Italia se llama jefatura, o hacer mal de ojo. 
En la época de nuestras discordias civiles, un hombre, que poseía una tienda, tuvo la desgracia de 
denunciar a uno de sus vecinos. Este, después de haber estado detenido algún tiempo, fue puesto en 
libertad, pero tuvo la desdicha de perder su posición social. Por toda venganza, pasaba dos veces al 
día por delante de la tienda de su denunciador, y mirándole fijamente, le saludaba y pasaba. Al cabo 
de algún tiempo el comerciante no podía soportar el suplicio que le causaba la mirada del 
denunciado, por lo cual vendió su establecimiento con pérdida considerable, y cambio de barrio sin 
decir su nuevo domicilio; en una palabra, estaba arruinado.  

Una amenaza es un hechizo real, por cuanto obra vivamente sobre la imaginación, sobre todo si esa 
imaginación acepta fácilmente la creencia de que se trata de un poder oculto e ilimitado. La terrible 
amenaza del infierno, ese hechizo a la humanidad durante muchos siglos, ha creado más pesadillas, 
más enfermedades, sin nombre, más locuras furiosas, que todos los vicios y todos los excesos 
reunidos. Esto es lo que figuran los artistas herméticos de la edad media, por medio de los 
monstruos increíbles y desconocidos, que incrustaban en los pórticos de las basílicas que 
construían.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

234

Pero el hechizo por la amenaza produce un efecto absolutamente contrario a las intenciones del 
operador, cuando la amenaza es evidentemente yana, cuando provoca la fiereza legítima del que se 
ve amenazado y engendra a éste, por consiguiente, la resistencia; y, por último, cuando es ridícula a 
fuerza de ser atroz.  

Son los sectarios del infierno los que han desacreditado el cielo. Decidle a un hombre razonable que 
el equilibrio es la ley del movimiento de la vida, y que el equilibrio moral, la libertad, reposa sobre 
una distinción eterna e inmutable entre los verdadero y lo falso, entre el bien y el mal; decidle que, 
dotado de una voluntad libre, debe hacerse lugar por sus obras en el imperio de la verdad y del bien, 
o caer eternamente, como la roca de Sísifo, en el caos de la mentira y del mal; comprenderá ese
dogma y si llamáis a la verdad y al bien, cielo, ya la mentira y al mal infierno, creerá en vuestro
cielo yen vuestro infierno, por encima de los cuales el ideal divino permanece en calma, perfecto e
inaccesible a la cólera como a la ofensa; porque comprenderá que, si el infierno en principio, es
eterno como la libertad, no podría ser en el hecho más que un tormento pasajero para sus almas,
puesto que es una expiación, y que la idea de expiación supone, necesariamente, la de la reparación
y destrucción del mal.

Dicho esto, no son intenciones dogmáticas, que no podrían ser de nuestro resorte, sino para indicar 
el remedio moral y razonable del hechizo de nuestras conciencias por el terror a la otra vida, 
hablemos de los medios de sustraerse a las influencias funestas de la cólera humana.  

El primero de todos, es ser razonables y justos y en no dar pábulo ni razón a la cólera. Una cólera 
legítima es muy de tener. Apresuraos entonces a reconocer la razón que produce y a enmendaros. Si 
la cólera persiste después de vuestra enmienda, será porque proceda de un vicio que no habéis 
corregido; tratad de sabed cuál es ese vicio, y mirar fuertemente alas comentes magnéticas de la 
virtud contraria. El hechizo, entonces, no tendrá poder contra vos.  

Haced lavar con cuidado, antes de darlas o quemarlas, las ropas y los vestidos que han sido de 
vuestro uso; no uséis nunca un vestido o traje que haya servido a una persona desconocida, sin antes 
haberlas purificado por el agua, por los aromas, por el incienso, por perfumes, tales como el 
alcanfor, el incienso, el ámbar, etc.  

Un gran medio de resistir al hechizo, es el de no temerle; el hechizo obra a la manera de las 
enfermedades contagiosas. En tiempo de peste, aquellos que tienen miedo son los primeros que 
caen. El medio de no temer el mal, es no preocuparse de él poco ni mucho, y aconsejo con el mayor 
desinterés, puesto que es un libro de magia del que yo soy autor, en donde doy el consejo a las 
personas nerviosas, débiles, crédulas, histéricas, supersticiosas, devotas, tontas, sin energía, sin 
voluntad, de no abrir nunca un libro de magia y de cerrar éste si lo hubiera abierto, de no escuchas a 
aquellos que hablen de ciencias ocultas, de burlarse , de no creer nunca y de comer y beber fresco, 
como decía el gran mago pantagruelista, el excelente cura de Meudon.  

Por lo que respecta a los sabios (tiempo es de que nos ocupemos de ellos, después de haberlo hecho 
de los locos) no tienen otros maleficios que temer, que los de la fortuna; pero, como pueden ser 
sacerdotes o médicos, pueden, por eso mismo, ser llamados a curar maleficios, y he aquí cómo 
deben proceder:  
Es preciso inducir a la persona maleficiada, a hacer un beneficio cualquiera al maleficiador o 
prestarle un servicio que él no pueda rehusar, y tratar de arrastrarle, sea directa, sea indirectamente, 
a la comunión de la sal.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

235

La persona que se crea hechizada por la execración y entierro de un sapo, deberá llevar consigo un 
sapo vivo en una caja de asta.  

Para el hechizo por medio de un corazón horadado, será necesario dar de comer a la persona 
enferma un corazón de cordero, sazonado con salvia y verbena, y hacerla llevar un talismán de 
Venus o de la Luna, contenido en una bolsita llena de alcanfor y de sal.  

Para el hechizo por medio de la figura de cera, es preciso hacer una figura mas perfecta, ponerle de 
la misma persona todo lo que ella pueda darle, colgarle al cuello siete talismanes, colocarla en 
medio de un gran pantáculo representando el pentagrama y frotarla ligeramente todos los días con 
uno mezcla de aceite y bálsamo, después de haber pronunciado los conjuros de los cuatro, para 
desviar la influencia de los espíritus elementales. Al cabo de siete días habrá de quemar la imagen 
en el fuego consagrado, estando entonces seguros de que la estatua del hechicero perderá en el 
mismo momento su virtud.  

Ya hemos hablado de la medicina simpática de Paracelso, que medicinaba sobre los miembros de 
cera y operaba con la sangre producida por las llagas para curar éstas. Este sistema le permitía el 
empleo de más violentos remedios.  

Por esto tenía como específicos principales, el sublimado y el vitriolo. Creemos que la homeopatía 
es una reminiscencia de las teorías de Paracelso y un retorno a sus sabios prácticas. Pero, ya 
volveremos sobre este asunto en el capítulo veintiuno, que estará consagrado exclusivamente a la 
medicina oculta.  

Los votos de los padres comprometiendo el porvenir de sus hijos, son hechizos condenables; los 
hijos dedicados a vestir siempre de blanco, no prosperan casi nunca; los que se dedican al celibato 
caen ordinariamente en la depravación, o giran alrededor de la desesperación o de la locura. No está 
permitido al ser humano violentar el destino, y menos todavía poner trabas al legítimo de la 
libertad.  

Agregamos aquí, a modo de suplemento y apéndice a este capítulo, algunas palabras acerca de las 
mandrágoras1 y de los androides2 que muchos magistas confunden con las figurillas de cera que 
sirven para las prácticas de los hechizos.  

La mandrágora natural, es una raíz cabelluda, que presenta más o menos, en su conjunto, sea la 
figura de un hombre, sea la de una mujer, sea la de las partes viriles, sea las de la generación. Esta 
raíz es ligeramente narcótica, y los antiguos le atribuían una virtud afrodisíaca, que la hacía muy 
apreciada y muy buscada entre la brujería de la Tesalia para la composición de filtros.  

¿Esta raíz es como la suponía un cierto misticismo mágico, el vestigio umbilical de nuestro origen 
terrestre? Esto es lo que no osaríamos afirmar seriamente. Es cierto, sin embargo, qué el hombre ha 
salido del limo de la tierra; ha debido, pues, formase en su primer bosquejo bajo la forma de una 
raíz. Las analogías de la naturaleza exigen absolutamente que se admita esta noción, o por lo menos 
como un posibilidad. Los primeros hombres debieron ser, por tanto, una familia de gigantes 
__________________________ 
1. Mandrágora. Hierba medicinal de cuya raiz salen muchas hojas de color verde oscuro, rugosas, de un pie de largas,
puntiagudas en sus dos extremos y de mal olor (N. del T.)
2. Androide, automata de figura humana. (N. del T.)
3. Cieno o lodo que queda en los estantes o sitios en que hay o que ha habido agua largo tiempo. (N. del T.)



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

236

mandrágoras sensitivas, que el Sol debió animar y que debieron por sí mismas desprenderse de la 
tierra, lo que no excluye en nada, y aun supone, por el contrario, de una manera positiva, la 
voluntad creadora y la cooperación providencial de la primera causa que nosotros tenemos razón es 
llamas DIOS.  

Algunos antiguos alquimistas aferrados a esta idea, soñaron con el cultivo de la mandrágora y 
trataron de reproducir artificialmente una lama bastante fecunda y un sol bastante activo, para 
humanizar de nuevo esta raíz y creas de este modo hombres sin el concurso de mujeres.  

Otros que creían ver en la humanidad la síntesis de los animales, trataron desesperadamente de 
animar la mandrágora; pero realizaron ayuntamientos monstruosos y arrojaron la semilla humana en 
tierra animal, sin producir otra cosa que crímenes vergonzosos y monstruos sin posteridad.  

La tercera manera de formas el androide, es por el mecanismo galvanizado. Se ha atribuido a 
Alberto el Grande, uno de esos autómatas casi inteligente y se agrega que Santo Tomás le rompió 
de un bastonazo, porque se vio turbado por sus respuestas. Este cuento es una alegoría.  

El androide de Alberto el Grande, es la teología aristotélica de la escolástica primitiva, que fue 
destruida por la mano de Santo Tomás, ese audaz innovador, que fue el primero que substituyó la 
ley absoluta de la razón, por lo arbitrario divino, osando formular este axioma, que no tememos 
repetir hasta la saciedad, por cuanto emana de semejante maestro: Una cosa no es justa, porque 
Dios lo quiere, sino que Dios la quiere, porque es justa.  

El androide real, el androide serio de los antiguos, era un secreto que ocultaban a todas las miradas 
y que Mesmer fue el primero que osó divulgar en nuestros días: era la extensión de la voluntad del 
mago en otro cuerpo, organizado y servido por un espíritu elemental; o en otros términos modernos 
y más inteligibles: era un sujeto magnético. 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

237

CAPITULO XVII 
LA ESCRITURA DE LAS ESTRELLAS 

Hemos terminado con el infierno y respiramos a plenos pulmones al volver a la luz, después de 
haber atravesado los antros de la magia negra. ¡Retírate, Satán! Renunciamos a ti, a tus pompas, a 
tus obras y mucho más todavía a tus fealdades, a tus miserias, a tu nada, a tus mentiras... El gran 
iniciador te ha visto caer del cielo como fulminado por el rayo. La leyenda cristiana te convirtió 
haciéndote poner dulcemente la cabeza del dragón bajo el pie de la madre de Dios. Tú eres, para 
nosotros, la imagen de la inteligencia y del misterio; tú eres la sinrazón y el ciego fanatismo; tú eres 
la inquisición y su infierno; tú eres el dios de torquemada y de Alejandro VI; tú te has convertido en 
juguete de nuestros hijos y tu último lugar está fijado al lado de Polichinela; tú no eres ya nada más 
que un personaje grotesco de nuestros teatros foráneos y un motivo de exhibición en algunas tiendas 
tenidas por religiosas.  

Después de la decimasexta clave del Tarot, que representa la ruina del templo de Satán, 
encontramos en la decimaséptima página un magnífico y gracioso emblema.  

Una mujer desnuda, una joven inmortal, esparce sobre la tierra la sabia de la vida universal que sale 
de dos vasos, uno de oro y otro de plata; cerca de ella hay un arbusto florido, sobre el cual está 
posada la mariposa de Psique; encima de ella, hay una estrella brillante de ocho rayos, a cuyo 
alrededor están distribuidas otras siete estrellas.  

¡Creo en la vida eterna! Tal es el último artículo del simbolismo cristiano, y este artículo, por sí 
solo, es toda una profesión de fe.  

Los antiguos, comparando la tranquila inmensidad del cielo, poblado todo él de inmutables luces, 
ajeno alas agitaciones y tinieblas de este mundo, han creído encontrar en el hermoso libro de letras 
de oro la última palabra del enigma de los destinos; entonces trazaron, imaginativamente, líneas de 
correspondencia entre esos brillantes puntos de escrituras divina y dijeron que, las primeras 
constelaciones detenidas por los pastores de la Caldea, fueron también los primeros caracteres de la 
escritura cabalística.  

Estos caracteres, manifestados, primero por líneas y encerrados luego en figuras jeroglíficas, 
habrían, según Moreau de Dammartin, autor de un tratado muy curioso sobre el origen de los 
caracteres alfabéticos, determinado a los antiguos magos de la elección de los signos del Tarot, que 
dicho sabio reconoce, como nosotros, como un libro esencialmente hierático y primitivo.  

Así, pues, en opinión de ese sabio, la Tseu de china, el Aleph de los hebreos y el Alpha de los 
griegos, manifestados jeroglíficamente por la figura del batelero, serían tomados de la constelación 
de la grulla, vecina del pez astral de la esfera oriental.  

La Tcheou china, la Beth hebrea y la B latina, correspondientes a las papisa o a Juno, fueron 
formados con la cabeza de carnero; la yn china, la Chimel hebrea y la G latina, figuradas por la 
emperatriz, serían tomadas de la constelación de la Osa mayor, etc.  

El cabalista Gaffarel, a quien ya hemos citado más de una vez, trazó un planisferio en que todas las 
consideraciones forman letras hebraicas; pero, debemos confesar que la configuración nos parece, 
con frecuencia, más que arbitraria y que no comprendemos por qué, por indicación de una sola 
estrella, por ejemplo Gaffarel traza más bien una c que un f o una p; cuatro estrellas, igualmente 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

238

dan asimismo, una z o que d, o una d más que una `. Esto es lo que nos ha impedido ofrecer aquí 
una copia del planisferio de Gaffarel, cuyas obras no son, por otra parte, extremadamente raras. Ese 
planisferio ha sido reproducido en la obra del P. Montfancon, que trata de las religiones y 
supersticiones del mundo, y de la cual se encuentra igualmente una copia en la obra sobre magia 
publicada por el místico Eckartschausen.  

Por otra parte, los sabios no están de acuerdo acerca de la configuración de las letras del alfabeto 
primitivo. El Tarot italiano, del que es de aplaudir que los tipos góticos se hayan conservado, se 
refiere, por la disposición de sus figuras, al alfabeto hebreo, que ha estado en uso después de la 
cautividad, y al que se llama alfabeto asirio; pero existen fragmentos de otros Tarots, anteriores a 
éste en que la disposición no es ya la misma Como no es posible aventurar nada en materias de 
erudición nos atendremos para fijar nuestro juicio, de nuevos y más concluyentes descubrimientos.  

Fig. 10 Signos cabalísticos de Orión 

Por lo que respecta al alfabeto de las estrellas, creemos que es facultativo, como la configuración de 
las nubes, que parece toman todas las formas que nuestra imaginación les presta. Lo propio sucede 
con los grupos de estrellas, como en los puntos de la geomancia yen el conjunto de cartas en la 
moderna cartomancia. Es un pretexto para magnetizarse a sí mismo y un instrumento que puede 
fijar y determinas la intuición natural. Así, un cabalista habituado a los jeroglíficos místicos, verá en 
las estrellas signos que no descubrirá un simple pastor; pero éste, por su parte, encontrará allí 
combinaciones que escaparán tal vez al cabalista. Las gentes del campo ven un rastrillo en la espada 
y la cintura de Orión; un cabalista hebreo, vería en el mismo Orión, considerado en conjunto, todos 
los misterios de Ezequiel, las diez sefirots dispuestas en ternario, un triángulo central formado por 
cuatro estrellas, después una línea de tres, formando el jod, y las dos figuras juntas manifestando 
todos los misterios del Bereschit, luego cuatro estrellas formando las ruedas de Mercavah y 
completando el carro divino. Mirando de otra manera y disponiendo de otras líneas ideales, se verá 
una b, Ghimel, perfectamente formada y colocada debajo de una i, jod, en una gran c daleth, 
invertida; figura que representa la lucha del bien y del mal, con el triunfo definitivo del bien. En 
efecto la b (ghimel), fundada sobre la jod, es el ternario producido por la unidad, es la manifestación 
divina del verbo, mientras que la daleth invertida esel cuaternario compuesto del mal binario, 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

239

multiplicado por sí mismo. La figura de Orión, así considerada, sería, pues, idéntica a la del ángel 
Miguel, luchando contra el dragón, y la aparición de este signo, presentándose bajo esta forma, sería 
para el cabalista un presagio de victoria y de dicha.  

Una larga contemplación del cielo exalta la imaginación; las estrellas entonces responden a nuestros 
pensamientos. Las líneas trazadas mentalmente de la una a la otra, por los primeros contempladores, 
han debido dar a los hombres las primeras ideas de la geometría. Según nuestra alma se halle 
agitada o tranquila, las estrellas parecen rutilantes de amenazas o centelleantes de esperanzas. El 
cielo es también el espejo del alma humana, y cuando creemos leer en los astros, es en nosotros 
mismos en donde leemos. Gaffarel, aplicando a los destinos de los imperios los presagios de la 
escritura celeste, dice que los antiguos nos han figurado vanamente en la parte septentrional del 
cielo todos los signos del mal augurio, y que así en todos los tiempos, las calamidades han sido 
consideradas como procedentes del norte pasa repartirse sobre la tierra invadiendo el mediodía.  

«Es por esto —dice— por lo que los antiguos han figurado esas partes septentrionales del cielo 
como una serpiente o dragón muy cerca de las dos osas, puesto que esos animales son los 
verdaderos jeroglíficos de tiranía y de toda clase de opresión. Y, efectivamente, recorred los anales 
y veréis que todas las más grandes desolaciones que han ocurrido han procedido del lado de 
septentrión. Los asirios o caldeos, animados por Nabucodonosor y Salmanasar, han dejado ver esta 
verdad con la destrucción de un templo y una ciudad, los más suntuosos y santos del Universo y con 
la completa ruina de un pueblo del que el mismo dios había tomado la singular protección y del que 
se decía particularmente el padre. Y la otra Jerusalén, la feliz Roma, no han experimentado con 
frecuencia las furias de esta malvada raza del septentrión, cuando por la crueldad de Alarico, 
Genserico, Atila y demás príncipes godos, hunos, vándalos y alanos, vio sus altares derribados y las 
cimas de sus soberbios edificios igualadas al nivel de los cardos?... Pues bien, en los secretos de 
esta escritura celeste, se leen por el lado de septentrión las desdichas ylos infortunios, puesto que a 
septentrione pandetur omne malum. Pues, el verbo dzød‚que nosotros traducimos por pandetur, 
significa también depingetur o scribetur y la profecía significa igualmente: todas las desdichas del 
mundo están escritas enel cielo del lado del norte.»  

Hemos transcrito este pasaje de Gaffarel, porque no deja de tener actualidad en nuestra época, en 
que el Norte parece amenazar nuevamente a toda Europa1, como es también el destino de las 
escarchas, ser vencidas por el sol, del mismo modo que las tinieblas se disipan por sí solas a la 
llegada de la luz. .He aquí para nosotros la última palabra de la profecía y el secreto del porvenir.  

Gaffarel agrega algunos pronósticos sacados de las estrellas, como, por ejemplo, el debilitamiento 
progresivo del imperio otomano; pero, como ya hemos dicho, sus figuras de letras consteladas son 
bastantes arbitrarias. Por demás, declara haber tomado estas predicciones de un cabalista hebreo 
llamado Rabí Chomer, que no se jacta de haberlas comprendido del todo.  

He aquí el cuadro de los caracteres mágicos que fueron trazados por los antiguos astrólogos, según 
las constelaciones zodiacales; cada uno de esos caracteres representa el nombre de un genio, bueno 
o malo. Sabido es que los signos del zodíaco se refieren a diversas influencias celestes, y por
consecuencia, expresan una alternativa anual de bien o de mal.

__________________________ 
1. Los caracteres mágicos desde aries hasta virgo se ven a la mano derecha seguido de su sigilo astrológico, los de
libra hasta piscis se encuentran en la izquierda y aparecen boca abajo. Estos caracteres son trazados en el aire con la
varita cuando se evoca a la aparición visible a alguna de las entidades que aparecen en la tabla astrológica mas arriba.



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

240

Los nombres de los genios designados por esos caracteres, son: 
Para Aries, SATAARAN y Sarahiel. 
Para Tauro, BAUDAI. y Araziel. 
Para Géminis, SAURAS y Saralel. 
Para Cáncer, RAJUMIt y Phakiel. 
Para Leo, SAGHAM y Seratiel. 
Para Virgo, IADARA y Schaltiel. 
Para Libra, GRASGARBEN y Hadakiel. 
Para Escorpión, RIEHOL y Saissaiel. 
Para Sagitario, VHNORI y Saritaiel. 
Para Capricornio, SAGDALON y Semakiel. 
Pasa Acuario, ARCHER y Ssakcmakiel. 
Para Piscis, RASAMASA y Vacabiel. 

El sabio que quiere leer en el cielo debe observar también los días de la luna, cuya influencia es 
muy grande en astrología. La luna atrae y repele sucesivamente el fluido magnético de la tierra, 
siendo así como produce el flujo y reflujo del mar; es preciso conocer bien las fases y saber 
discernir de ellas los días y las horas. La nueva luna es favorable para el comienzo de todas las 
obras mágicas; desde el primer cuarto hasta la luna llena, su influencia es cálida; de la luna llena al 
último cuarto, es seca; del último cuarto hasta el fin, es fría.  

He aquí ahora los caracteres especiales de todos los días de la luna marcados por las veintidós 
claves del Tarot y por los signos de los siete planetas.  

1 EL BATELERO O EL MAGO 

El primer día de la luna es el de la creación de la luna misma. Este día está consagrado alas 
iniciativas del espíritu y debe ser propicio a las innovaciones felices.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

241

2 LA PAPISA O LA CIENCIA OCULTA 

El segundo día, cuyo genio es Enediel, fue el quinto de la creación; puesto t luna fue hecha el cuarto 
día. Los pájaros y los peces, que fueron creados ~ día, son los jeroglíficos vivientes de las analogías 
mágicas y del na universal de Hermes. El agua y el aire, que fueron entonces llenados -s formas del 
Verbo, son las figuras elementales del mercurio de los .s, es decir, de la inteligencia y de la palabra. 
Este día es propicio para revelaciones, las iniciaciones y los grandes descubrimientos de la ciencia.  

3 LA MADRE CELESTE O LA EMPERATRIZ 

El tercer día fue el de la creación del hombre. También la luna, en cábala, es llamada MADRE, 
cuando se le presenta acompañada del número 3. Este día s favorable para la generación, y 
generalmente para todas las producciones, sea del cuerpo, sea del espíritu.  

4 EL EMPERADOR O EL DOMINADOR. 

El cuarto día es funesto; fue el del nacimiento de Cain; pero es favorable para las empresas injustas 
y tiránicas.  

5 EL PAPA O EL HIEROFANTE 

El quinto es dichoso; fue el del nacimiento de Abel.  

6 EL ENAMORADO O LA LIBERTAD 

El sexto, es un día de orgullo; fue el del nacimiento de Lamech, aquel que lecía a sus mujeres: Yo 
he muerto a un hombre que me había golpeado y a in joven queme había herido. ¡Maldito sea quien 
pretenda castigarme! Este dia es propicio pasa las conjuraciones y revueltas.  

7 LA CARRETA  

En el séptimo día, nacimiento de Hebrón, aquel que dio su nombre a la primera de las ciudades 
santas de Israel. Día de religión, de plegarias y de éxitos.  

8 LA JUSTICIA 

Asesinato de Abel. Día de expiación  

9 EL VIEJO O LA ERMITA 

Nacimiento de Matusalén. Día de bendición para los niños.  

10 LA RUEDA DE LA FORTUNA O DE EZEQUIEL 

Nacimiento de Nabucodonosor. Reinado de la bestia. Día funesto.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

242

11 LA FUERZA NACIMIENTO DE NOÉ 

Las visiones de este día son engañosas, pero es un día de santidad y de longevidad para los niños 
que nazcan en él.  

12 EL SACRIFICADO O EL AHORCADO 

Nacimiento de Samuel. Día profético y cabalístico, favorable para la conclusión de la gran obra.  

13 LA MUERTE 

Día de nacimiento de Canaán, el hijo maldito de Cam. Día funesto y momento fatal.  

14 EL ÁNGEL DE TEMPLANZA 

Bendición de Noé, el décimo cuarto día de la luna. Lo preside el ángel Cassiel, de la jerarquía de 
Uriel.  

15 TYFON O EL DIABLO 

Nacimiento de Ismael. Día de reprobación y de destierro.  

16 LA TORRE FULMINADA 

Día del nacimiento de Jacob y de Esaú y de la predestinación de Jacob por a ruina de Esaú.  

17 LA ESTRELLA RUTILANTE 

El fuego del cielo quema a Sodoma y a Gomorra. Día de salvación para los buenos y de ruina para 
los malvados, peligroso si cae en sábado. Está bajo el reinado de Escorpio.  

18 LA LUNA 

Nacimiento de Isaac, triunfo de la esposa. Día de afección conyugal y de buena esperanza.  

19 EL SOL 

Nacimiento de Faraón. Día benéfico o fatal para las grandezas del mundo, según los diferentes 
méritos de los grandes.  

20 EL JUICIO 

Nacimiento de Jonás, el órgano de los juicios de Dios. Día propicio para las revelaciones divinas.  

21 EL MUNDO 

Nacimiento de Saúl, reinado material. Peligro para el espíritu y la razón.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

243

22 INFLUENCIA DE SATURNO 

Nacimiento de Job. Día de prueba y de dolor.  

23 INFLUENCIA DE VENUS 

Nacimiento de Benjamín. Día de preferencia y de ternura.  

24 INFLUENCIA DE JÚPITER 

Nacimiento de Jafet.  

25 INFLUENCIA DE MERCURIO 

Décima plaga de Egipto.  

26 INFLUENCIA DE MARTE. 

Liberación de los israelitas y paso del Mar Rojo  

27 INFLUENCIA DE DIANA O DE HÉCATE 

Victoria resonante alcanzada por Judas Macabeo.  

28 INFLUENCIA DEL SOL 

Sansón levanta las puertas de Gaza. Día de fuerza y de liberación.  

29 EL LOCO DEL TAROT 

Día de abortos y de fracasos en todas las cosas  

Por este cuadro rabínico, que Jean Belot y otros han tomado de los cabalistas hebreos, puede verse 
que esos antiguos maestros deducían, a posteriori, los hechos de las influencias presumibles, lo que 
es completamente lógico en las ciencias ocultas. Se ve también, cuán diversas significaciones están 
encerradas en esas veintidós claves que forman el alfabeto universal del Tarot y la verdad de 
nuestras aserciones cuando pretendemos que todos los secretos de la Cábala y de la magia, todos los 
misterios del antiguo mundo, ciencia de los patriarcas, todas las tradiciones históricas, aun las de los 
primitivos, están encerradas en ese libro jeroglífico de Thot, de Enoc o de Cadmo.  

Un medio muy sencillo de encontrar los horóscopos celestes por onomancia, es el que vamos a 
indicar; reconcilia a Gaffarel con nosotros y puede dar resultados asombrosos de exactitud y 
profundidad.  

Tomad una tarjeta negra en la que recortaréis al descubierto el nombre de la persona para quien 
debéis consultar; colocad esa tarjeta en el extremo de un tubo adelgazado por la parte del ojo del 
observador y más ancho por el lado de la tarjeta; después miraréis hacia los cuatro puntos cardinales 
alternativamente, comenzando por Oriente y concluyendo por el Norte. Tomaréis nota de todas las 
estrellas que veáis a través de las letras recortadas en la tarjeta, y después convertiréis las letras en 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

244

números, y con la suma de la adición escrita de la misma manera, renovaréis la operación; contaréis 
cuántas estrellas tenéis, y después, agregando ese número al del nombre, sumaréis una vez más y 
escribiréis el total de ambos números en caracteres hebraicos. Renovaréis entonces la operación, e 
inscribiréis apaste las estrellas que hayáis encontrado; después buscaréis en el planisferio celeste los 
nombres de, todas las estrellas; haréis la clasificación, según su magnitud y su brillo; escogeréis la 
mayor y la más brillante, como estrella polar de vuestra operación astrológica; buscaréis, 
seguidamente en el planisferio egipcio (se encuentra muy completo y bien grabado en el atlas de la 
gran obra de Dupuis), buscaréis los nombres y la figura de los genios a que pertenecen las estrellas. 
Entonces conoceréis cuáles son los signos felices y desgraciados que entran en el nombre de la 
persona y cuál será su influencia, sea en la infancia (este es el nombre trazado en Oriente), sea en la 
juventud (este es el nombre del mediodía), sea en la edad madura (este es el nombre de Occidente), 
sea en la vejez (el nombre trazado en el Norte), sea, en fin, en toda la vida (estas son las estrellas 
que entrarán en el número entero formado por la adición de las letras y de las estrellas). Esta 
operación astrológica es sencilla, fácil y requiere pocos cálculos; se remonta a la más lejana 
antigüedad y pertenece evidentemente, como uno se podrá convencer estudiando las obras de 
Gaffarel y de su maestro Rabí Chomer, ala magia primitiva de los patriarcas.  

Esta astrología onomántica era la de todos los antiguos cabalistas hebreos, como lo prueban sus 
observaciones, conservadas por Rabí Chomer, Rabí Capol, Rabí Adjudan y otros maestros en 
cábala. Las amenazas de los profetas a los diversos imperios del mundo, estaban fundadas en los 
caracteres de las estrellas que se encontraban verticalmente encima de ellos en la relación habitual 
de la esfera celeste con la terrestre. Así es como escribiendo en el mismo cielo de la Grecia su 
nombre en hebreo xpi o api y traduciéndole en número, habían encontrado la palabra acd, que 
significa destruido, desolado.  

a  c  d 
2       2       8 

C  H  A  R  A  B 
Destruido, Desolado 

Suma 12 

a  p  i 
5       6       1 

J   A   B   A   N 
Grecia 

Suma 12 

De aquí dedujeron que, después de un ciclo de 12 períodos, la Grecia sería destruida, desolada. 

Un poco antes del incendio y destrucción del templo de Jerusalén por Nabuzardan, los cabalistas 
habían advertido verticalmente encima del templo once estrellas dispuestas de este modo: 

*     *     *     *     *     *     *     *  
*

        *            *



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

245

y que entraban todas en la palabra diyad escrita del septentrión al occidente: Hibschich, lo que 
significa reprobación y abandono sin misericordia. La suma del número de letras es 325, tiempo 
justo de la duración del templo.  

Los imperios de Persia y de Asiria estaban amenazados de destrucción por cuatro estrellas 
verticales que entraron en estas tres letras, apx Rob y el número fatal indicado por las letras era 208 
años.  

Cuatro estrellas también anunciaron a los rabinos cabalistas la caída y la división del imperio de 
Alejandro, formando la palabra cxø, parad, dividir, de la cual el número 284 indica la duración 
entera de este reino, sea en su raíz, sea en sus ramas.  

Según Rabí Chomer, los destinos del poder otomano en Constantinopla estaban fijados por 
anticipado y anunciados por cuatro estrellas que, almeadas en la palabra d`j, caah, significan estar 
débil, enfermo, marchar a su fin. Las estrellas que están en la letra `, siendo más brillantes, indican 
una gran ` y dan a esta el valor de mil. Las tres letras reunidas hacen mil veinticinco, que es preciso 
contar a partir de la toma de Constantinopla por Mahomed II, cálculo que promete, todavía, muchos 
siglos de existencias al debilitado imperio de los sultanes sostenido ahora por toda Europa reunida.  

EL MANE THECEL PHARES que Baltasar, en su embriaguez, vio escrito en el muro de su palacio 
por la irradiación de las antorchas, era una intuición onomántica del género de la de los rabinos. 
Baltasar, iniciado sin duda por sus adivinos hebreos, en la lectura de las estrellas, operaba maquinal 
e instintivamente sobre las lámparas de su nocturno festín, como hubiera podido hacerlo sobre las 
estrellas del firmamento. Las tres palabras que había formado en su imaginación, se hicieron pronto 
imborrables a sus ojos e hicieron palidecer todas las luces de su fiesta. No era difícil predecir a un 
rey que en una ciudad sitiada se abandonaba alas orgías, un fin semejante al de Sardanápalo. Ya lo 
hemos dicho, y lo repetiremos para conclusión de este capítulo, que las intuiciones magnéticas dan 
por sí solas valor y realidad a todos esos cálculos cabalísticos y astrológicos; pueriles, quizá, y 
completamente arbitrarios si se hacen sin inspiración, por fría curiosidad y sin una voluntad 
poderosa.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

246

CAPITULO XVIII 
FILTROS Y MAGNETISMO 

Viajemos ahora por Tesalia, por el país de los encantamientos. Fue aquí en donde Apuleyo se vio 
engañado, como los compañeros de Ulises, yen donde sufrió una vergonzosa metamorfosis. Aquí 
todo es mágico, los pájaros que vuelan, los insectos que zumban en la hierba; y también las plantas, 
los árboles y hasta las flores; aquí se Componen a la luz de la luna los venenos que inspiran el 
amor; aquí las estrigas componen los encantos que las hacen jóvenes y bellas como las Chantas. 
¡Hombres jóvenes, guardaos!  

El arte de los envenenamientos de la razón o de los filtros, parece, en efecto, según las tradiciones, 
haberse desarrollado con más lujo en Tesalia que en otras partes, su eflorescencia venenosa; pero 
allí también el magnetismo desempeñó un papel más importante, porque las plantas excitantes o 
narcóticas, las sustancias animales maleficiadas y enfermizas, producían todos los efectos de los 
encantamientos, es decir, sacrificios por parte de las hechiceras y por las palabras que pronunciaban 
al preparar sus filtros y sus bebedizos.  

Las sustancias excitantes y aquellas que contienen mayor cantidad de fósforo, son naturalmente 
afrodisíacas. Todo lo que obra vivamente sobre el sistema nervioso, puede determinar la 
sobreexcitación pasional, y si una voluntad hábil y perseverante sabe dirigir e influenciar esas 
disposiciones naturales, se servirá de las pasiones de los demás en provecho de las suyas, y reducirá 
y obligará a las personas más fieras a convertirse, en un tiempo determinado, en instrumento de 
placeres.  

He aquí, primero, cuáles son las prácticas del enemigo:  
Aquel que quiera hacerse amar (atribuimos a un hombre solamente todas estas maniobras 
ilegítimas, no suponiendo que una mujer tenga de ellas necesidad), debe, en primer término, hacerse 
advertir y producir una impresión cualquiera en la imaginación de la persona que codicia. Que le 
cause admiración, asombro, terror y un horror también si no tiene otro recurso; pero le es preciso, a 
cualquier precio, que por ella salga del rango de los hombres ordinarios y que ocupe, de grado o por 
fuerza, un lugar en sus recuerdos, en sus aprensiones y aun en sus sueños. Los Lovelaces no son 
ciertamente el ideal confesado de las Clarisas; pero ellas piensan sin cesar en ellos pasa reprobarlos, 
pasa maldecirlos, para compadecerse de sus víctimas, para desear su conversión y su 
arrepentimiento. Luego quisieran regenerarlos por la abnegación y el perdón; después, la vanidad 
secreta les dice que sería hermoso fijas el amor de un Lovelace amarle y resistirle al decir que 
quisiera amarle enrojece, renuncia a ello mil veces y no le ama sino mil veces más; después, cuando 
llega el momento supremo, se olvida de resistirle.  

Si los ángeles fueran tan mujeres como los representa el misticismo moderno, Jehová habría obrado 
como padre bien prudente y bien sabio cuando puso a Satán a la puerta del cielo.  

Una gran decepción pasa el amor propio de las mujeres honradas, es la de encontrar bueno e 
irreprochable el fondo del hombre de que se habían enamorado, cuando le habían considerado como 
un bandido. El ángel entonces abandona al buen hombre con desprecio diciéndole: ¡Tú no eres el 
diablo!  

Imitad al diablo lo más perfectamente posible, vosotros los que queráis seducir a un ángel.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

247

No se le permite nada a un hombre virtuoso. ¿Por quién, en efecto, este hombre nos toma?, dice las 
mujeres. ¿Se cree que no hay quien tenga peores costumbres que él? Se le perdona todo a un 
libertino, ¿qué queréis esperar de semejante ser?  

El papel del hombre de grandes principios y de un carácter rígido, no puede ser una potencia más 
que cerca de mujeres que no han tenido nunca necesidad de seducir; todas las demás, sin excepción, 
adoran a los malos sujetos.  

Sucede todo lo contrario en los hombres, y es este contraste el que hace del pudor el dote de las 
mujeres: es en ellas la primera y la más natural de las coqueterías.  

Uno de los médicos más distinguidos y unos de los más amables sabios de Londres, el Dr. 
Ashburner, me contaba en el año último, que uno de sus clientes, saliendo de la casa de una gran 
dama, le había dicho un día:  
— Acabo de recibir un extraño cumplido. La marquesa de *** me ha dicho mirándome de frente 
Caballero vos no me haréis bajar los ojos con vuestra terrible mirada porque tendré los ojos de 
Satan 
— Y bien —le respondió el doctor sonriendo— Vos os habréis arrojado inmediatamente a su cuello 
y la habréis besado? 
— No; yo me quedé asombrado ante tan brusco apóstrofe. 
— Pues bien, querido mío, no volváis a su casa: habéis perdido la idea que ella tenía de vos y os 
odiará. 

Se dice ordinariamente que los oficios de verdugo se transmiten de padres a hijos. ¿Los verdugos 
tienen, pues, hijos? Sin duda, puesto que no carecen nunca de mujeres. Marat tenía una querida, por 
la que era tiernamente amado él, el horrible leproso; pero también era el terrible Marat, que hacía 
temblar a todo el mundo.  

Podría decirse que el amor, sobre todo en la mujer, es una verdadera alucinación. En defecto de otro 
motivo insensato, se determinaría con frecuencia por el absurdo. ¿Enamorase la Gioconda de un 
mono? ¡Qué horror! Pues bien, si es un horror ¿por qué no hacerlo? ¡Es tan agradable hacer de rey 
en cuanto hay un pequeño horror!  

Dado este conocimiento trascendental de la mujer, hay una segunda maniobra pasa operar, pasa 
atraer su atención; esta maniobra es la de no preocuparse de un modo que humille su amor propio, 
tratándola como a una niña y no dejando ni siquiera entrever la idea de hacerle el amor. Entonces 
los papeles se cambiarán: ella os iniciará en los secretos que las mujeres se reservan, ellas se vestirá 
y se desnudará delante de vosotros, diciéndoos cosas como estas — Entre mujeres —entre antiguos 
amigos— no os temo— vos no sois un hombre para mí, etc., etc. Después ella observará vuestras 
miradas, y si las encuentra calmadas, indiferentes, se sentirá ultrajada; se acercará a vos con un 
pretexto cualquiera os alisará lo cabellos dejará que su peinador se entreabra... Aún se ha visto en 
semejantes circunstancias arriesgar ellas mismas un asalto; pero, por curiosidad, por impaciencia, 
porque se sienten irritadas.  

Un mago que tenga ánimo no tiene necesidad de otros filtros que éstos; dispone también de palabras 
persuasivas de soplos magnéticos de contactos ligeros, pero voluptuosos, con una especie de 
hipocresía, como si no pensara en ello Los que dan bebedizos deben ser viejos tontos feos 
impotentes Y entonces ¿para qué los filtros? Todo hombre que es verdaderamente un hombre, tiene 
siempre a su disposición los medios pasa hacerse amar, siempre que no trate de ocupar una plaza ya 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

248

tomada. Sería soberanamente antidiestro el intentar la conquista de una joven casada por amor, 
durante las primeras dulzuras de su luna de miel, o de una Clarisa que tuviera ya un Lovelace, que 
la hace muy desgraciada o el que se reprocha amargamente el amor.  

No hablaremos aquí de las abominaciones de la magia negra con motivo de los filtros; hemos 
terminado ya con las cocinas de Canidia. Puede verse en las Epodas de Horacio, como esa 
abominable bruja de Roma componía sus venenos y se puede por los sacrificios y los 
encantamientos de amor, volver a leer las églogas de Teócrito y de Virgilio, donde las ceremonias 
de este género de obras mágicas están minuciosamente descritas. No transcribiremos aquí las 
recetas de los grimorios, ni del Pequeño Alberto, que todo el mundo puede consultar Todas estas 
diferentes prácticas tienden al magnetismo, o a la magia envenenadora y son: o ingenuas o 
criminales. Los bebedizos que turban el espíritu y turban la razón pueden asegurar el imperio, ya 
conquistado, por una voluntad perversa y así es como la emperatriz Cesonia fijó, según dicen, el 
amor feroz de Calígula. El ácido prúsico es el más terrible agente de esos envenenamientos del 
pensamiento. Por esto es por lo que hay que guardarse de todas las destilaciones que tengan sabor a 
almendras amargas, alejar de la alcoba los laureles-almendras y las daturas, los jabones y las leches 
de almendras, y en general, todas las composiciones de perfumería en que domine el olor de 
almendra, especialmente si su acción sobre el cerebro estuviera secundada por la del ámbar.  

Disminuir la acción de la inteligencia, es aumentar otro tanto las fuerzas de una pasión insensata. El 
amor, tal y como quieran inspirarlo los malhechores de que aquí hablamos, sería un verdadero 
envilecimiento y la más vergonzosa de todas las servidumbres morales. Cuanto más se enerva a un 
esclavo, más incapaz se le hace de su manumisión y aquí está verdaderamente el secreto de la 
magia de Apuleyo y de los bebedizos de Circe.  

El uso del tabaco, sea rapé, sea de fumar, es un auxilias peligroso de los filtros estupefacientes y de, 
los envenenamientos de la razón. La nicotina, como es sabido, no es un veneno menos violento que 
el ácido prúsico, y se encuentra en mayor cantidad en el tabaco que ese ácido en las almendras.  

La absorción de una voluntad por otra, cambia con frecuencia toda una serie de destinos y no es 
solamente por nosotros mismos por quienes debemos velar, sino también por nuestras relaciones y 
por aprender a diferenciar la atmósferas puras de las impuras; porque los verdaderos filtros, los 
filtros más peligrosos son invisibles; son las corrientes de luz vital radiante que, mezclándose y 
cambiándose, producen la atracciones y las simpatías, como las experiencias magnéticas no dejan 
lugar a duda.  

Se ha hablado en la historia de la Iglesia de un heresiarca llamado Marcos que volvía locas a todas 
las mujeres sobre quienes soplaba; pero, su poder fue destruido por una valerosa cristiana que sopló 
sobre él primero, diciéndole: ¡Que Dios te juzgue!  

El cura Gaufredy, que fue quemado por brujo, pretendía que se enamoraban de él todas las mujeres 
a quienes soplaba.  

El asaz célebre P. Girard, jesuita, fue acusado por la señorita Cadiere, su penitente, de haberla 
hecho perder completamente el juicio soplando sobre ella. Necesitaba esta excusa para atenuar el 
horror y el ridículo de sus acusaciones contra ese Padre, cuya culpabilidad no pudo nunca ser 
probada del todo, pero que de buen grado o de mala voluntad, había ciertamente inspirado una 
vergonzosa pasión a esa mísera criatura.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

249

«La señora Ranfaig, habiéndose quedado viuda en 16... —dice Don Calmet en su Tratado sobre las 
apariciones— fue solicitada en matrimonio por un médico llamado Poirot. »No habiendo sido 
escuchado en sus solicitudes, le dio, en primer término, filtros para hacerse amar, lo que causó 
graves trastornos en la salud de la señorita Ranfaing. Posteriormente cosas tan extraordinarias 
ocurrieron a la citada dama, que se le creyó poseída y los médicos, declarándose impotentes para 
reconocer su estado, la recomendaron a los exorcismos de la Iglesia. » 

Más tarde, por orden de M. de Porcelets, obispo de Toul, se le nombraron por exorcista a M. 
Viardin, doctor en teología, consejero de Estado del duque de Lorena, a un jesuita y a un capuchino; 
pero en el curso de estos exorcismos, casi todos los religiosos de Nancy, el referido señor obispo, el 
que lo era de Trípoli, sufragáneo del de Strasburgo y M. de Sancy, siendo éste embajador del muy 
cristiano rey en Constantinopla y a la sazón padre del Oratorio, Carlos de Lorena, obispo de 
Verdun, con los doctores de la Sorbona, asistieron a los exorcismos; con frecuencia en hebreo, en 
griego y en latín, respondiéndoles ella siempre de una manera pertinaz, en esos idiomas, cuando era 
notorio que apenas sabía leer el latín.» 

Refiere el certificado que otorgó Nicholas de Harlay, muy experto en lengua hebraica, que 
reconocía que madame Ranfaing estaba realmente poseída, y que le había respondido al solo 
movimiento de sus labios, sin que él pronunciara palabra alguna, y le había dado muchas pruebas de 
su posesión. El Sr. Gamier, doctor de la Sorbona, habiéndole también impartido no pocas órdenes 
en la lengua hebraica, ella le había respondido, pertinazmente, pero en francés, diciéndole que el 
pacto era de que no hablaría más que en lengua francesa. El demonio había agregado: ¿No es 
bastante que yo te demuestre que entiendo lo que me dices? El mismo Sr. Gamier, hablándole en 
griego, puso, por inadvertencia, un caso por otro. La poseída, o mejor dicho el diablo, le dijo: Te 
has equivocado. El doctor le replicó en griego: Demuéstrame mi error, a lo que el diablo respondió: 
Conténtate con que yo te indiqué el error; yo no te diré más. El doctor le dijo, siempre en griego, 
que se callara, y le respondió: Túme mandas callar y a mi no me da la gana de callarme.»  

Este notable ejemplo de afección histérica, llevado hasta el éxtasis y la demoniomanía, por 
consecuencia de un filtro administrado por un hombre que se creía brujo, demuestra mejor nuestras 
teorías que cuanto pudiéramos alegar respecto a la omnipotencia de la voluntad y de la imaginación, 
obrando la una sobre la otra, y a la extraña lucidez de las estáticas o sonámbulas, que entienden la 
palabra leyéndola en el pensamiento, sin tener necesidad de la ciencia del lenguaje. No pongo ni un 
instante en duda la sinceridad de los testigos citado por Don Calmet; me asombro únicamente de 
que hombres tan graves, tan sesudos, no hayan advertido esa dificultad que experimentaba el 
demonio al hablarles en un idioma extraño a la enferma. Si su interlocutor hubiera sido lo que ellos 
tomaban por un demonio, habría comprendido, no solamente el griego, sino que lo hubiera hablado. 
Lo uno no costaría más que lo otro a un espíritu tan sabio como maligno.  

Don Calmet no se detiene aquí en la historia de madame Ranfaing; refiere toda una serie de asuntos 
insidiosos y de inducciones poco sesudas por parte de los exorcistas, y otra serie de respuestas, más 
o menos congruentes, de la pobre enferma, siempre extática o sonámbula. Como era de esperar, el
buen Padre no deja de deducir conclusiones luminosas sobre la inteligencia de los asistentes y de
que en todo esto debe verse la obra del infierno. ¡Hermosa y sabia conclusión! Lo más serio del
asunto es que el médico Poirot fue -condenado a juicio como mago; confesó como siempre, en la
tortura, y fue quemado. Si hubiera realmente por un filtro cualquiera atentado a la razón de la
referida dama, merecía haber sido castigado como envenenador, y esto es todo cuanto podemos
decir.



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

250

Pero los más terribles filtros son las exaltaciones místicas de una devoción mal entendida. ¿Qué 
impurezas igualarán nunca a las tentaciones de San Antonio y a los tormentos de Santa Teresa de 
Jesús y de Santa Angela de Foligne? Esta última aplicaba un hierro candente a su sublevada carne y 
encontraba que el fuego material era de una frescura infinita para sus ocultos ardores. ¿Con qué 
violencia no solicitaría la naturaleza lo mismo que se rehusaba, y cuál no tendría que ser el esfuerzo 
de voluntad para resistirla? Por el misticismo es como comenzaron los pretendidos embrujamientos 
de Magdalena Bavan y de las señoritas de la Palaud y de la Cadiere. El excesivo temor de una cosa 
la hace casi siempre inevitable. Siguiendo las dos curvas de un círculo, se llega o se encuentra uno 
en el mismo punto de partida. Nicholas Remigius, juez criminal, en Lorena, que hizo quemar vivas 
a ochocientas mujeres, como brujas, veía la magia por todas partes; esta era su --idea fija, su locura. 
Quería predicar y realizar una cruzada contra los brujos y hechiceros deque creía ver llena a toda 
Europa, y desesperado de no haber sido creído, bajo palabra, cuando afirmaba que casi todó el 
mundo era culpable de magia, concluyó por declararse brujo él mismo, y fue quemado a causa de 
sus propias confesiones.  

Para preservarse de las malas influencias, la primera condición sería, pues, la de prohibir a la 
imaginación que se exaltara. Todos los exaltados están más o menos locos, y siempre se domina a 
un loco tratándole por su locura. Colocaos por encima de todo temor pueril y de deseos vagos; 
creed en la suprema sabiduría y permaneced convencidos de que esa suprema sabiduría os ha dado 
la inteligencia como único medio de conocerla, por lo cual no puede tender celadas a vuestra 
inteligencia y a vuestra razón. Por todas partes veréis a vuestro alrededor efectos proporcionados a 
las causas; veréis, en suma, el bien de ser más fuerte y más estimado que el mal; porque, ¿podrías 
suponer en el infinito una sin razón inmensa, cuando existe la razón en lo infinito? La verdad no se 
oculta a nadie. Dios está visible en sus obras, y no exige a los seres nada que sea contrario a las 
leyes de la naturaleza, de que El mismo es autor. La fe es la confianza; no en los hombres que os 
hablan mal de la razón, porque estos son locos o impostores, sino en la eterna razón, que es el verbo 
divino, esa luz verdadera ofrecida como el sol ala intuición de toda criatura humana que viene al 
mundo.  

Si creéis en la razón absoluta y si deseáis más que cualquiera otra cosa la verdad y la justicia, no 
debéis temer a nadie y amaréis a aquellos que sean dignos de vuestro amor. Vuestra luz natural 
rechazará instintivamente la de los malvados, porque caerá bajo el dominio de vuestra voluntad. 
Así, aun las mismas sustancias venenosas que pudieran administraros, no afectarán a vuestra 
inteligencia. No podrán enfermaros, no podrán haceros criminales.  

Lo que contribuye al histerismo de las mujeres es su educación floja e hipócrita. Si hicieran más 
ejercicio, si se les enseñaran las cosas del mundo, más franca y liberalmente que lo que se 
acostumbra, serían menos caprichosas, menos vanas, menos fútiles, y por consiguiente menos 
accesibles a las malas seducciones. La debilidad que se atribuye la apariencia de una fuerza. la 
locura tiene horror a la razón y se complace en todas las exageraciones de la mentira. Curad, pues; 
primero vuestra inteligencia enferma. La causa de todos los embrujamientos, el veneno de todos los 
filtros, el poder de todos los hechiceros, están ahí.  

Cuanto a los narcóticos u otros venenos que os hubieran administrado, es asunto de la medicina y 
de la justicia; pero no pensamos que semejantes enormidades se produzcan en nuestros días. Los 
Lovelaces no duermen ya a las Clarisas en otra forma que por medio de galanterías, y los brebajes, 
como los raptos por hombres enmascarados y las cautividades en subterráneos, no se realizan ya, ni 
aun siquiera en la moderna novela. Hay, pues, que relegar todo eso al confesionario de los 
penitentes negros, o alas ruinas del castillo de Udolfo.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

251

CAPITULO XIX 
EL MAGISTERIO DEL SOL 

Llegamos al número que en Tarot está marcado con el signo del Sol. El denario de Pitágoras y el 
ternario multiplicado por sí mismo representa, en efecto, la sabiduría aplicada a lo absoluto. Es, por 
tanto, de lo absoluto de lo que aquí vamos a hablar.  

Encontrar lo absoluto en lo infinito, en lo indefinido y en lo finito, tal es la obra de los sabios, y a la 
que Hermes llama la obra del Sol.  

Encontrar las bases inquebrantables de la verdadera fe religiosa, de la verdad filosófica, y de la 
transmutación metálica, era todo el secreto de Hermes1, era el hallazgo de la piedra filosofal.  

Esta piedra es una y múltiple; se la descompone por el análisis y se la recompone por la síntesis. En 
el análisis es un polvo, el polvo de proyección de los alquimistas; ante el análisis y en la síntesis es 
una piedra.  

La piedra filosofal -dicen los maestros— no debe exponerse al aire, ni alas miradas profanas; es 
preciso tenerla oculta con cuidado en el rincón más secreto del laboratorio y llevas siempre consigo 
la llave del lugar en que está encerrada.  

Aquel que posee el gran arcano es un rey verdadero y más que un rey, porque es inaccesible a todos 
los temores ya toda esperanza yana. En todas las enfermedades del alma y del cuerpo, una sola 
partícula destacada de la preciosa piedra, un solo grano del divino polvo, son más que suficientes 
para curarlas. ¡Qué entienda el que tenga oídos pasa ellos! como dice el maestro.  

La sal, el azufre y el mercurio no son más que elementos accesorios e instrumentos pasivos de la 
gran obra. Todo depende como ya hemos dicho, del magnés interior de Paracelso. Toda la obra está 
resumida en la proyección y la proyección se verifica perfectamente por la inteligencia efectiva y 
realizable de una sola palabra.  

No hay más que una sola operación importante en la obra, que consiste en la sublimación, que no es 
otra cosa, según Geber, que la elevación de la cosa seca por medio del fuego, con adherencia a su 
propio vaso.  

Aquel que quiere llegar ala inteligencia de la gran palabra y a la posesión del gran arcano debe, 
después de haber meditado los principios de nuestro dogma, leer con atención a los filósofos 
herméticos y así llegará sin duda a la iniciación, como otros han llegado; pero es necesario tomar 
como clave de sus alegorías el dogma único de Hermes, contenido en su tabla de esmeralda, -y 
seguir pasa clasificar los conocimientos y dirigir la operación el orden indicado en el alfabeto 
cabalístico del Tarot del que damos toda la explicación completa y absoluta en el ultimo capitulo de 
esta obra. 

Entre los libros raros y preciosos que contienen los misterios del gran arcano, es preciso contar en 
primera línea, el Sendero químico o Manual de Paracelso, que contiene todos los misterios de la 
física demostrativa y de la más secreta cábala. Este libro manuscrito, precioso y original, no se 
encuentra más que en la biblioteca del Vaticano. Sendivogius sacó una copia de la que el barón de 
____________________ 
1. Hermes Trimegsitro, filosofo, legislador y bienhechor del Egipto en el siglo XX antes de Jesús Cristo (N. del T.)



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

252

Tschoudy se sirvió para componer el CATECISMO HERMÉTICO contenido en su obra titulado: 
La estrella reluciente. Este catecismo, que indicamos a los sabios cabalistas cómo capaz de sustituir 
al incomparable tratado de Pasacelso, contiene todos los verdaderos principios de la gran obra de 
una manera tan satisfactoria y tan clara, que es preciso carecer en absoluto de la inteligencia 
especial de ocultismo para no llegar a la verdad absoluta meditándola. Vamos a hacer de él un 
análisis sucinto, con algunas palabras de comentario.  

Raymundo Lulio, uno de los grandes y sublimes maestros de la ciencia, ha dicho que pasa hacer oro 
era preciso, primero, tener oro. No se hace nada, de nada; no se crea absolutamente la riqueza; se la 
aumenta y se la multiplica. Que los aspirantes a la ciencia comprendan bien que no hay que exigir a 
los adeptos ni escamoteos ni milagros. La ciencia hermética, como todas las ciencia reales, es 
matemáticamente demostrable. Sus resultados, como materiales, son tan rigurosos como los de una 
ecuación bien planteada.  

El oro hermético, no es solamente un dogma verdadero, una luz sin sombra, una verdad sin aleación 
de mentira, sino que es también un oro material, real puro y el más precioso que pueda encontrarse 
en las minas de la tierra.  

Pero el oro vivo, el azufre vivo o el verdadero fuego de los-filósofos, debe buscarse en la casa del 
mercurio. Ese fuego se alimenta del aire; para expresas su poder atractivo y expansivo, no puede 
hacerse mejor comparación que con la del rayo, que no es en principio más que una exhalación seca 
y terrestre, unida al vapor húmedo, pero que, a fuerza de exhalase, llega a tomar naturaleza ígnea, 
obra sobre lo húmedo, que le es inherente, lo atrae hacia sí y lo trasmuta en su naturaleza, después 
de lo cual se precipita con rapidez hacia la tierra en donde se ve atraído por una naturaleza fija 
semejante a la suya.  

Estas palabras, enigmáticas en la forma, pero claras en el fondo, manifiestan claramente lo que los 
filósofos entienden por su mercurio, fecundado por el azufre, que se convierte en maestro y 
regenerador de la sal y que no es otra cosa que el Azoe, la magnesia universal, el gran agente 
mágico, la luz astral, la luz de vida fecundada por la fuerza anímica por la energía intelectual, que 
ellos comparan con el azufre a causa de sus afinidades con el fuego divino. En cuanto a la sales la 
materia absoluta. Todo lo que es materia contiene sal y toda sal puede convertirse en oro puro por la 
acción combinada del azufre -y del mercurio, que, a veces, obran tan rápidamente que la 
transmutación puede hacerse en un instante, en una hora, sin fatigas para el operador y casi-sin 
gastos; otras veces y según las disposiciones más contrarias de los medios atmosféricos, la 
operación requiere muchos días, muchos meses, y algunas veces hasta muchos años.  

Como ya lo hemos dicho, existen en la naturaleza dos leyes primarias, dos leyes esenciales que 
producen, al contrabalancease, el equilibrio universal de las cosas; esta es la fijeza y el movimiento, 
análogos, en filosofía, a la verdad y a la invención y, en concepción absoluta, a la necesidad y a la 
libertad, que son la esencia misma de Dios. Los filósofos herméticos dan el nombre de fijo a todo lo 
que es ponderable, a todo lo que tiende, por su naturaleza, al reposo central ya la inmovilidad; 
nombran volátil a todo lo que obedece más natural y más voluntariamente a la ley del movimiento, 
formando ellos su piedra del análisis, es decir, de la volatización del fijo, después de la síntesis, es 
decir, de la fijación de lo volátil, cosa que operan aplicando al fijo, que ellos llaman su sal, el 
mercurio sulfurado o la luz de la vida, dirigida y hecha omnipotente por una voluntad soberana. Así 
es como se apoderan de toda la naturaleza, y su piedra se encuentra por todas partes en donde hay 
sal, lo que hace decir que ninguna sustancia es extraña a la gran obra, y que pueden cambiarse en 
oro aun las materias más despreciables y las más viles en apariencia, lo que es verdad en este 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

253

sentido, que, como ya lo hemos dicho, contienen todas la sal principiante, representada en nuestros 
emblemas por la piedra cúbica, por sí misma, como se ve en el frontispicio simbólico y universal de 
las claves de Basilio Valentíno.  

Saber extraer de toda materia la sal pura que más esté oculta, es tener el secreto de la piedra. Esta 
piedra es, pues, una piedra salina, que el Od o la luz universal astral descompone o recompone; es 
única y múltiple, porque puede disolverse como la sal ordinaria e incorporarse a otras sustancias. 
Obtenida por el análisis, podría llamársele el sublimado universal; encontrada por vía de síntesis, es 
la verdadera panacea de los antiguos, porque cura todas las enfermedades sea del alma, sea del 
cuerpo y ha sido llamada por excelencia la medicina de toda la naturaleza. Cuando se dispone, por 
iniciación absoluta, de las fuerzas del agente universal, se tiene siempre esa piedra a su disposición, 
porque la extracción de ella es entonces una operación sencilla y fácil, bien distinta de la proyección 
o realización metálica. Esta piedra, en el estado de sublimado, no debe dejarse en contacto con el
aire atmosférico, que podría disolverla en parte y hacerle perder su virtud. No dejaría de entrañar
peligro el sufrir o respirar sus emanaciones. El sabio la conserva con agrado en sus envolturas
naturales, seguro como está de extraerla con un solo esfuerzo de su voluntad y una sola aplicación
del agente universal, de las envolturas que los cabalistas llaman cortezas. Esto es para expresas
jeroglíficamente la ley de prudencia que atribuyen a su mercurio, personificado en Egipto por
Hermanubis, una cabeza de perro, ya su azufre representado por el Baphomet del templo, o el
príncipe del Sabbat, esa cabeza de macho cabrío que tanto ha desacreditado a las asociaciones
ocultas de la edad media1.

_________________________ 
1. Para la obra mineral, la materia prima es exclusivamente mineral, pero no es un metal. Es una sal metalizada. Esta
materia es llamada vegetal por que se parece a un fruto y animal por que una especie de leche y una especie de
sangre. Solo el contiene el fuego que debe disolverla. (Nota importante de la 2da edición).



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

254

CAPITULO XX 
LA TAUMATURGIA 

Hemos definido los milagros como efectos naturales de causas excepcionales.  

La acción inmediata de la voluntad humana sobre los cuerpos, o por lo menos esa acción ejercida 
sin medio visible, constituye un milagro en el orden físico.  

La influencia ejercida sobre las voluntades, o sobre las inteligencias, sea repentinamente, sea en un 
tiempo determinado, y -capaz de cautivar los pensamientos, de cambiarlas resoluciones mejor 
adoptadas, de paralizas las más violentas pasiones, esa influencia, en fin, constituye un milagro en 
el orden moral.  

El error común relativo a los milagros, es el de mirarlos como efectos sin causas, como 
contradicciones de la naturaleza, como ficciones repentinas de la imaginación divina; y no se piensa 
que un solo milagro de esta especie rompería la armonía universal y sumergiría al universo en el 
caos.  

Hay milagros imposibles, aun para el mismo Dios. Son estos milagros absurdos. Si Dios pudiera ser 
absurdo un solo instante, ni él ni el mundo existirían un instante después. Esperar del arbitrio divino 
un efecto del que se desconociera la causa, o cuya causa no existiera, es lo que se llama tentar a 
Dios; esto es sencillamente precipitarse en el vacío.  

Dios acciona por sus obras; en el cielo opera por sus ángeles y en la tierra por los hombres. Así, 
pues, en el círculo de acción de los ángeles, éstos pueden todo lo que sea posible a Dios, y en el 
círculo de acción de los hombres, éstos disponen igualmente de la omnipotencia divina.  

En el cielo de las concepciones humanas, es la humanidad la que crea a Dios, y los hombres piensan 
que Dios los ha hecho a su imagen, por cuanto ellos lo hacen ala suya.  

El dominio del hombre abarca toda la naturaleza corporal y visible sobre la tierra, y si no rige ni a 
los grandes astros ni a las estrellas, puede, por lo menos, calcular el movimiento, medir la distancia 
e identificar su voluntad a su influencia, puede modificar la atmósfera, obrar, hasta cierto punto, 
sobre las estaciones del año, curar y hacer enfermas a sus semejantes, conservarla vida y dar la 
muerte, y por la conservación de la vida entendemos, como ya hemos dicho, la resurrección en 
ciertos casos.  

Lo absoluto en razón y en voluntad es el mayor poder que sea dado alcanzas al hombre, y es por 
medio de ese poder como él realiza lo que la muchedumbre admira bajo el nombre de milagros.  

La más perfecta pureza de intención es indispensable al taumaturgo, pues le hace falta una corriente 
favorable y una confianza ilimitada.  

El hombre que ha llegado a no ambicionar nada y a no temer nada es el dueño de todo. Esto es lo 
que manifiesta esa hermosa alegoría del Evangelio, en la que se ve al hijo de Dios tres veces 
victorioso del espíritu impuro, ser servido en el desierto por los ángeles.  

Nada sobre la tierra resiste a una voluntad razonable y libre: cuando el sabio dice yo quiero, es el 
mismo Dios quien quiere, y todo cuanto ordena se realiza.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

255

Es la ciencia y la confianza del médico la que da virtud a las medicinas, y no existe otra medicina 
real y eficaz como la taumaturgia.  

También la terapéutica oculta es exclusiva de toda medicamentación vulgar. Emplea, 
especialmente, las palabras, las insuflaciones y comunica, por la voluntad, una virtud variada a las 
sustancias más simples; el agua, el aceite, el vino, el alcanfor, la sal. El agua de los homeópatas es 
verdaderamente un agua magnetizada y encantada, que opera por la fe. Las sustancias enérgicas que 
a ella se agrega en cantidades, por decirlo así, infinitesimales, son la consagración y como los 
signos de la voluntad del médico.  

Lo que se llama vulgarmente el charlatanismo es un gran medio de éxitos reales en medicina, si ese 
charlatanismo es bastante hábil para inspirar una gran confianza y formar un círculo de fe. En 
medicina, especialmente, es la fe de la que salva.  

No existe apenas villa ni villorrio, que no tenga un individuo o individua que se dedique al ejercicio 
de la medicina oculta, y estos sujetos alcanzan siempre, yen todas partes, éxitos incomparablemente 
mayores que los de los médicos aprobados por la Facultad. Los remedios que prescriben son con 
frecuencia ridículos o extravagantes, y curan tanto mejor, cuando mayor fe producen, tanto en los 
sujetos enfermos como en el operador.  

Un amigo nuestro, antiguo negociante, hombre de un carácter raro y de un sentimiento religioso, 
muy exaltado, después de haberse retirado del comercio, se dedicó a ejercer gratuitamente y por 
caridad cristiana, la medicina oculta en una provincia de Francia. No empleaba, por todo específico, 
más que el aceite, las insuflaciones y las plegarias. Se intentó un proceso contra él, por el ejercicio 
ilegal de la medicina, quedando probado contra él, que en el espacio de cinco años se le atribuían 
diez mil curaciones, y que el número de creyentes aumentaba sin cesar, en proporciones capaces de 
alarmar seriamente a todos los médicos del país.  

Nosotros hemos visto en Mans una pobre religiosa, a laque se consideraba un si es o no loca, y que 
curaba a todos los enfermos de los campos vecinos, con un elixir y un esparadrapo de su invención. 
El elixir era para el interior, el esparadrapo pasa el exterior, y de este modo nada escapaba a esta 
panacea universal. El emplasto no se adhería nunca a la piel más que en los sitios en que su 
aplicación era precisa; en los demás Sitios se enrollaba sobre sí mismo y caía; por los menos, esto 
era lo que pretendía la excelente hermana y lo que aseguraban sus enfermos. Esta taumaturga tuvo 
también su respectivo proceso, pues su curanderismo empobrecía a los médicos de la región. Fue 
estrechamente clausurada, pero bien pronto hubo necesidad de dejarla una vez por semana al cariño 
y la fe de los pueblos. Hemos visto el día de las consultas de sor Juana Francisca, gentes del campo, 
llegadas las vísperas, esperar su turno acostados a la puerta del convento; habían dormido en el duro 
suelo y esperaban para volverse a su pueblo el elixir y el esparadrapo de la buena hermana.  

El remedio era el mismo para todas las enfermedades, y hasta parecería así como que la excelente 
hermana no tenía necesidad de conocerlos sufrimientos de sus enfermos. Los escuchaba, sin 
embargo, con la mayor atención y nos les confiaba su específico sino con conocimiento de causa. 
En esto estribaba el secreto mágico. La dirección de intención daba al remedio su virtud especial. 
Este remedio era insignificante por sí mismo. El elixir era aguardiente aromatizado y mezclado al 
jugo de yerbas amargas; el emplasto estaba hecho con una mezcla análoga a la triaca por el color y 
el olor; era, quizá, pez de Borgoña opiada. Sea lo que fuere, el específico obraba maravillas, y mal 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

256

lo habría pasado entre aquellos campesinos el que hubiera puesto en duda los milagros de la 
excelente hermana.  

Nosotros hemos conocido, cerca de París, a un viejo jardinero taumaturgo, que hacía también 
maravillosas curas, y que ponía en sus frascos el jugo de todas sus yerbas de la verbena de San 
Juan. Este jardinero tenía un hermano, espíritu escéptico, que se burlaba del hechicero. El pobre 
jardinero, mortificado por los sarcasmos del descreído, comenzó a dudar de sí mismo; los milagros 
cesaron; los enfermos perdieron su confianza, el taumaturgo, decaído y desesperado, murió loco.  

El abate Thiers, cura de Vibraie, en su curioso Tratado de las supersticiones; refiere que una mujer 
atacada de una oftalmia desesperada en apariencia, habiendo sido repentina y misteriosamente 
curada, fue a confesarse a un sacerdote de haber recurrido a la magia. Había importunado durante 
largo tiempo a un clérigo, a quien suponía mago, pasa que le diera algo que, llevándolo encima de 
sí, la curase, y el clérigo le había dado un pergamino enrollado, recomendándole lavase tres veces 
por día con agua fresca. El sacerdote hizo que le llevaran el pergamino, y encontró en él escritas 
estas palabras: Eruat diabolus oculos tuos et repleat stercoribus loca vacantia. Tradujo estas 
palabras a la buena mujer, la cual quedó estupefacta; pero no por eso estaba menos curada.  

La insuflación es una de las -más importantes prácticas de la medicina oculta, porque es un signo 
perfecto de la transmisión de la vida. Inspirar, en efecto, quiere decir soplar sobre alguien o sobre 
alguna cosa, y ya sabemos por el dogma único de Hermes, que la virtud de las cosas ha creado las 
palabras y que existe una proporción exacta entre las ideas y las palabras, que son las formas 
primeras y las realizaciones verbales de las ideas.  

Según el soplo sea caliente o frío, es atractivo o repulsivo. El soplo caliente responde a la 
electricidad positiva, y el frío a la negativa. Así los animales eléctricos y nerviosos, temen el soplo 
frío, como puede hacerse la experiencia soplando sobre un gato, cuyas familiaridades sean 
inoportunas. Mirando fijamente a un león o a un tigre y soplándole a la faz, se les dejada 
estupefactos hasta el extremo de obligarlos a retirase y a retroceder ante vosotros.  

La insuflación caliente y prolongada, restablece la circulación de la sangre cura los dolores 
reumáticos y gotosos restablece el equilibrio en los humores y disipa la laxitud. Por parte de una 
persona simpática y buena es calmante universal. La insuflación fría aplaca los dolores que tiene 
por origen congestiones y acumulaciones fluídicas. Necesario es alternar con esas dos clases de 
insuflaciones observando la polaridad del organismo humano y obrando de una manera opuesta 
sobre los polos que se someterán uno después de otro a un magnetismo contrario Así para curar un 
ojo enfermo por inflamación, será preciso insuflar caliente y dulcemente el ojo sano, después 
practicas sobre el ojo calentado insuflaciones frías a distancia y en proporciones exactas con las 
calientes Los pases magnéticos obran como el soplo y son un soplo real por transpiración e 
irradiación de aire interior todo fosforescente de luz vital los pases lentos son un soplo caliente que 
une y exalta los espíritus los pases rápidos son un soplo frió que dispersa las fuerzas y neutraliza las 
tendencias a la congestión El soplo cálido debe hacerse transversalmente de abajo a arriba; el soplo 
fío tiene más fuerza si va dirigido de arriba abajo.  

No respiramos solamente por las narices y por la boca; la porosidad universal de nuestro cuerpo es 
un verdadero aparato respiratorio, insuficiente, sin duda, pero muy útil para la vida y para la salud. 
Las extremidades de los dedos, a las cuales vienen a terminar todos los nervios, hacen irradiar la luz 
astral, o la aspiran según nuestra voluntad. Los pases magnéticos sin contacto, son un simple y 
ligero soplo; el contacto agrega al soplo la impresión simpática equilibrante. El contacto es bueno y 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

257

aun necesario pasa prevenir las alucinaciones en el comienzo del sonambulismo. Es una comunión 
de realidad física que advierte al cerebro y llama al orden a la imaginación que se desvía; pero no 
debe de ser demasiado prolongado, cuando se quiere magnetizar únicamente. Si el contacto 
absoluto y prolongado, es útil en ciertos casos, la acción que debe ejercerse entonces sobre el sujeto, 
se referirá más bien a la incubación o al mensaje, que al magnetismo propiamente dicho.  

Hemos referido ejemplos de incubación extractados del libro más respetado entre los cristianos; 
esos ejemplos se refieren todos a la curación de las letargias, reputadas incurables, puesto que 
hemos convenido en llamas así a las resurrecciones. Cuanto al masaje, está todavía en gran uso 
entre los orientales, que le practican en los baños públicos, y se encuentran después de él 
admirablemente. Es todo un sistema de fricciones, tracciones, de presiones, ejercidas amplia y 
lentamente sobre todos los miembros y sobre todos los músculos y cuyo resultado es un nuevo 
equilibrio en las fuerzas, una sensación completa de reposo y de bienestar, con renovación muy 
sensible, de agilidad y de vigor.  

Todo el poder del médico oculto está en la conciencia de su voluntad, y todo su arte consiste en 
producirla fe en su enfermo. Si podéis creer, dice el maestro, todo es posible a aquel que cree. 
Preciso es dominar a su sujeto por la fisonomía, por el tono, por el gesto, inspirarle confianza con 
sus maneras paternales, convencerle por algún alegre discurso. Rabelais, que era más mago que lo 
que realmente parecía, había tomado como panacea especial el pantagruelismo. Hacía reír a sus 
enfermos, y todos los remedios que ordenaba después, todos alcanzaban éxito; establecía entre él y 
ellos una simpatía magnética, por medio de la cual, les comunicaba su confianza y su buen humor; 
los alababa en sus prefacios, llamado a sus enfermos muy ilustres y muy preciosos y les dedicaba 
sus obras. Estamos convencidos de que Gargantúa y Pantagruel han curado más humores negros, 
más predisposiciones a la locura, más manías atrabiliarias, en esa época de odios religiosos y de 
guerras civiles, que toda la Facultad de medicina de entonces haya podido comprobar y estudiar.  

La medicina oculta es esencialmente simpática. Es preciso que una afección recíproca, o por lo 
menos un aprecio real se establezca entre el médico y el enfermo. Los jarabes y los julepes no 
tienen virtud por sí mismos; son los que les hacen la opinión común del agente al paciente; por eso 
la medicina homeopática lo suprime sin graves inconvenientes. El aceite y el vino combinados, sea 
con sal o con alcanfor, podría bastar para la curación de toda suerte de heridas y para todas las 
fricciones externas o aplicaciones calmantes. El aceite y el vino son las medicinas por excelencia de 
la tradición evangélica. Es el bálsamo del samaritano, yen el Apocalipsis, el profeta, al describir 
grandes exterminios, ruega a los poderes vengadores de ahorrar el aceite y el vino, es decir, de dejar 
una esperanza y un remedio para tantas heridas. Lo que se llama entre nosotros la extremaunción 
era, entre los primeros cristianos y en la intención del apóstol Santiago, que ha consignado el 
precepto en su epístola a los fieles de todo el mundo, la práctica pura y sencilla de Ja medicina 
tradicional del maestro. Si alguno de vosotros está malo, escribe, que haga venir a los ancianos de la 
Iglesia, que orarán por él y le aplicarán unciones de aceite invocando el nombre del Maestro. Esta 
terapéutica divina, se ha perdido progresivamente, y se ha adquirido la costumbre de mirar la 
extremaunción como una formalidad religiosa, necesaria antes de morir. Sin embargo, la virtud 
taumatúrgica del óleo santo, no podía olvidarse por completo por el dogma tradicional y de ello se 
hace memoria en el pasaje del catecismo que se refiere a este sacramento.  

Lo que curaba, sobre todo, en los primeros cristianos, eran la fe y la caridad. La mayor parte de las 
enfermedades tienen su origen en desórdenes morales; es necesario comenzar por curar el alma, que 
el cuerpo se curará inmediatamente después.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

258

CAPITULO XXI 
LA CIENCIA DE LOS PROFETAS 

Este capítulo está consagrado a la adivinación. 

La adivinación, en su sentido más amplio y según la significación gramatical del vocablo, es el 
ejercicio del poder divino y la realización de la ciencia divina.  

Es el sacerdocio del mago. 

Pero la adivinación en concepto general se refiere más especialmente al conocimiento de las cosas 
ocultas. 

Conocer los pensamientos más secretos de los hombres penetrar los misterios del pasado y del 
porvenir, evocar de siglo en siglo la revelación rigurosa de los efectos por la ciencia exacta de las 
causas, he aquí a lo que se llama universalmente adivinación. 

De todos los misterios de la naturaleza, el más profundo es el del corazón del hombre; y, sin 
embargo, la naturaleza no permite que esa profundidad sea inaccesible A pesar del más profundo 
disimulo a pesar de la política más hábil, traza por sí misma y deja observar en las formas del 
cuerpo, en la luz de las miradas en los movimientos en el modo de andar en la voz en fin, mil 
indicios reveladores. 

El perfecto iniciado no tiene necesidad ni aun de esos indicios; ve la verdad en la luz, siente una 
impresión que le manifiesta al hombre de cuerpo entero, atraviesa los corazones con su mirada y 
debe aun fingir ignorar, para desarmar así el miedo o el odio de los malvados, a quienes conoce por 
completo. 

El hombre que no tiene o tiene mala conciencia, cree siempre que se le acusa, que se sospecha de él; 
se reconoce al decir cualquiera sátira que sea colectiva, pues la considerará hecha expresamente 
para él, y dirá que se le calumnia. Siempre desconfiado, pero siempre tan curioso como tímido, está 
ante el mago como el Satán de la parábola, o como los escribas que le interrogaban para tentarle. 
Siempre testarudo y siempre débil, lo que teme por encima de todo, es reconocer sus injusticias. El 
pasado le inquieta, el porvenir le espanta; querría transigir consigo y creerse un hombre de bien y de 
fáciles condiciones. Su vida es una lucha continua entre buenas aspiraciones y malas costumbres; se 
cree filósofo, a la manera de Arístipo1 o de Horacio, aceptando toda la corrupción de su siglo como 
una necesidad que hay que sufrir; después se distrae en algún pasatiempo filosófico y se otorga de 
buen grado la sonrisa protectora de Mecenas, para persuadirse de que no es sencillamente un 
explotador del hambre en complicidad con Verrés, o un complaciente de Trimalción. 

Semejantes hombres son siempre explotadores aunque realicen buenas obras. Han resuelto ofrecer 
un donativo a la asistencia pública y aplazan su dádiva para obtener el descuento. Este tipo sobre el 
cual me he detenido, de intento, no es el de un particular; es el de toda una clase de hombres, con 
los cuales el mago está expuesto, especialmente en nuestro siglo, a encontrarse en frecuente 
relación. Que se encierra en la desconfianza de que ellos le darán bien pronto ejemplo, porque 
encontrará siempre en ellos sus más comprometedores y peligrosos enemigos. 
________________________ 
1. Filosofo griego de Cirene (425 años antes de Jesús Cristo. (N. del T.)



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

259

Un ejercicio público de la adivinación no podría convenir hoy con el carácter de un verdadero 
adepto, por cuanto en muchas ocasiones tendría que apelar a la farsa y al escamoteo para maravillar 
a su público y conservar su clientela. Los adivinos y las adivinadoras acreditados, tienen siempre 
una policía secreta que les informa de continuo respecto a la vida y costumbre de sus clientes 
consultantes. En la antecámara está establecida toda una telegrafía de señales con el gabinete de 
consultas; se da un número al cliente que no se conoce todavía y acude por primera vez; se le indica 
un día y se le hace seguir; se obliga a hablar a las porteras, a los criados y aun a los vecinos, 
llegando de este modo a conocer ciertos detalles de la vida íntima, que no pueden menos de 
maravillar al consultante sencillo, y que proporciona al charlatán la estimación que sería preciso 
reservar para la verdadera y concienzuda adivinación.  

La adivinación de los acontecimientos del porvenir, no es posible más que para aquellos en quienes 
la realización está ya contenida, de algún modo, en su causa. El alma, mirándola a través de todo el 
aparato nervioso en el círculo de la luz astral que influencia a un hombre y recibe una influencia de 
él, el alma del adivinador repetimos puede abarcar en una sola intuición todo cuanto ese hombre ha 
levantado alrededor de sí, de odios o de amores; puede leer sus intenciones en su pensamiento 
preverlos obstáculos que encontrará en su camino la muerte violenta que quizá le espera pero no 
puede prever sus determinaciones privadas voluntarias caprichosas instantes después de terminada 
la consulta a menos que la astucia del adivino no prepare por si mismo el cumplimiento de una 
determinada profecía Ejemplo decís a una mujer que desea encontrar un mando iréis tal o cual día a 
tal o cual espectáculo y en él hallareis un hombre que os agradara Ese hombre no saldrá de allí sin 
haberse fijado en vos y, por un concurso de circunstancias, resultará más tarde un matrimonio. 
Podéis estar seguros de que la dama irá al espectáculo indicado y esperará un próximo matrimonio. 
Si el matrimonio no se realiza eso no os desacreditará ante sus ojos porque ella no querrá perder la 
esperanza de una nueva ilusión, sino que, por el contrario, irá con mayor frecuencia a consultaros.  

Hemos dicho que la luz astral es el gran libro de la adivinación; aquellos que tienen aptitud para 
leer en ese libro, tienen toda suerte de ventajas a su favor. Hay, pues, dos clases de videntes; los 
instintivos y los iniciados. Por esto es por lo que los niños, los ignorantes, los pastores, los mismos 
idiotas tienen mayores disposiciones para la adivinación natural que los sabios y los pensadores. 
David, simple pastor, era profeta, como lo fue después Salomón, el rey de los cabalistas y de los 
magos. Las percepciones del instinto son con frecuencia tan seguras, como las de la ciencia; los 
menos clarividentes en luz astral son aquellos que más razonan.  

El sonambulismo es un estado de puro instinto; así, los sonámbulos tienen necesidad de ser 
dirigidos por un vidente de la ciencia; los escépticos y los razonadores no pueden hacer otra cosa 
que desviarlos.  

La visión adivinatriz, no se opera más que en estado de éxtasis, y para llegar a ese estado es preciso 
hacer imposibles la ilusión y la duda, encadenando o durmiendo el pensamiento.  

Los instrumentos de adivinación no son, pues, otros que los medios de magnetizarse a sí mismo y 
de distraerse de la luz exterior, para estar atentos únicamente a la luz interna. Es por esto por lo que 
Apolonio se envolvía por completo en un manto de ¡ana, y fijaba, en la oscuridad, sus miradas 
sobre su ombligo. El espejo mágico de du Potet, es un medio análogo al de Apolonio. La 
hidromancia y la visión en la uña del pulgar, bien igualada y ennegrecida, es una variedad del 
espejo mágico. Los perfumes y las evocaciones aletargan el pensamiento; el agua o el color negro 
absorben los rayos visuales; prodúcese entonces un desvanecimiento, un vértigo que va seguido de 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

260

lucidez en los sujetos que tienen para esto una aptitud natural y que están convenientemente 
predispuestos.  

La cartomancia y la geomancia son otros medios para llegar a los mismos fines; las combinaciones 
de símbolos y de nombres, siendo a la vez fortuitos y necesarios, dan una imagen bastante 
verdadera de las probabilidades que ofrece el destino, para que la imaginación pueda ver las 
realidades a través de los símbolos. Cuanto más excitado está el interés, más grande es el deseo de 
ver y mayor la confianza en la intuición, y también más clara la visión. Arrojar al azar los puntos de 
geomancia, o echarlas cartas a la ligera, es jugar, como los niños, a quien saca la carta más bonita. 
Las cartas no son oráculos más que cuando están magnetizadas por la inteligencia y dirigidas por la 
fe.  

De todos los oráculos el Tarot es el más sorprendente por sus respuestas, porque todas las 
combinaciones posibles de esta clave universal de la Cábala, dan por soluciones oráculos de ciencia 
y de verdad. El Tarot era el libro único de los antiguos magos; es la Biblia primitiva, como lo 
probaremos en el capítulo siguiente, y los antiguos le consultaban como los primeros cristianos 
consultaron más tarde la Suerte de los Santos, es decir, versículos de la Biblia, sacados al azar y 
determinados por el pensamiento de un número.  

La señorita Lenormand, la más célebre de nuestras modernas adivinadoras, ignoraba la ciencia del 
Tarot, o apenas, la conocía por Etteilla, cuyas explicaciones son sombras arrojadas sobre la luz. No 
sabía nada, ni de alta magia, ni de cábala, y tenía la cabeza repleta de una erudición mal digerida; 
pero era intuitiva por instinto y éste la engañaba raramente. Las obras que nos ha legado son un 
galimatías legitimista, esmaltado por citas clásicas; pero sus oráculos, inspirados por la presencia y 
por el magnetismo de los consultantes, ofrecían con frecuencia motivos de sorpresa. Era una mujer 
en quien el humorismo de la imaginación y la divagación del espíritu substituyeron siempre alas 
afecciones naturales de su sexo. Vivió y murió virgen, como las antiguas druidesas de la isla de 
Sayne. Si la naturaleza la hubiera dotado de alguna belleza, habría desempeñado fácilmente, en 
épocas remotas con los galos, el papel de una Melusina o de una Velleda.  

Y cuantas mayores son las ceremonias que se emplean en el arte de la adivinación, tanto más se 
excita la imaginación de los consultantes y la del operador. El conjuro de los cuatro, la oración de 
Salomón, la espada mágica para apartar los fantasmas, pueden ser empleados con éxito; debe 
evocarse; también el genio del día y de la hora en que se opera y ofrecerle su perfume especial; 
después se coloca en relación magnética e intuitiva con la persona que consulta preguntándole qué 
animal le es simpático y cual otro le es antipático; qué flor le gusta y qué color prefiere. Las flores, 
los colores y los animales, se refieren en clasificación analógica a los siete genios de la cabala. 
Aquellos que gustan de azul, son idealistas y soñadores; los que prefieren el rojo materialistas y 
coléricos los que aman el amarillo fantásticos y caprichosos; los que ponen su complacencia en el 
color verde, tienen frecuentemente un carácter mercantil o astuto; los amigos del negro están 
influenciados por Saturno; el rosa, el color de Venus, etc. Aquellos que gustan del caballo son 
laboriosos, nobles de carácter y, por consiguiente, flexibles y dóciles; los amigos del perro son 
amantes y fieles; los del gato son independientes y libertinos. Las personas francas tienen miedo de 
las arañas; a las almas bravas les es antipática la serpiente; las personas probas y delicadas no 
pueden sufrir las ratas ni los ratones; los voluptuosos tienen horror al sapo, porque es frío, solitario, 
triste y repugnante. Las flores producen simpatías análogas alas de los animales y de los colores, y 
como la magia es la ciencia de las analogías universales, un solo gusto, una sola disposición de una 
persona hace adivinar todos los demás. Esta es una aplicación a los fenómenos de orden moral de la 
anatomía analógica de Cuvier. La fisonomía del rostro y del cuerpo, las arrugas de la frente, las 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

261

líneas de la mano suministran igualmente al magista indicios preciosos. La metoposcopia y la 
quiromancia han llegado â ser ciencias apartes, cuyas observaciones, a menudo arriesgadas y 
puramente conjetúrales, han sido comparadas, discutidas y después reunidas en un cuerpo de 
doctrina por Goglenius, Belot, Romphile, Indagine y Taisnier. La obra de este último es la más 
considerable y la más completa, y resume y comenta las observaciones y las conjeturas de las 
demás.  

Un observador moderno, el caballero D’Arpentigny, ha dado a la quiromancia un nuevo grado de 
certeza por sus anotaciones acerca de las analogías que realmente existen entre los caracteres de las 
personas y forma, sea total, sea detallada, de sus manos. Esta nueva ciencia ha sido desarrollada y 
precisada después, por un artista, que es, al propio tiempo, un literato, lleno de originalidad y de 
finura. El discípulo excedió al maestro, y se cita ya como un verdadero mago en quiromancia al 
amable y espiritual Desbarrolles, uno de los viajeros de quienes place rodearse en sus novelas 
cosmopolitas nuestro gran novelista Alejandro Dumas.  

Es preciso también interrogar al consultante acerca de sus habituales sueños. Los sueños son los 
reflejos de la vida, sea interior, sea exterior. Los filósofos antiguos les prestaban una gran atención; 
los patriarcas veían en ellos revelaciones ciertas, y la mayoría de las revelaciones religiosas fueron 
hechas en sueños. Los monstruos del infierno son pesadillas del cristianismo, y como lo advierte 
espiritualmente el autor de Smarra, nunca el pincel o el buril habrían reproducido semejantes 
horrores, sino hubieran sido vistos en sueño.  

Hay que desconfiar de las personas que generalmente sueñan cosas feas monstruosas.  

El temperamento se manifiesta también por los sueños, y como el temperamento ejerce sobre la 
vida una influencia continua, es necesario reconocerle bien para conjeturar con certeza los destinos 
de la persona. Los sueños de sangre, de placer y de luz son indicios de un temperamento sanguíneo; 
los de agua, fango, lluvia, lágrimas son el resultado de disposiciones más flemáticas; el fuego 
nocturno, las tinieblas, los terrores, los fantasmas, pertenecen a los biliosos y a los melancólicos.  

Sinesio, uno de los más grandes obispos cristianos de los primeros siglos, discípulos de labellay 
pura Hipatia, que fue martirizada por fanática después de haber sido la gloriosa maestra de esa 
magnífica escuela de Alejandría, de laque el cristianismo debía compartirla herencia; Sinesio, poeta 
lírico, como Pindaro y Calímaco, religioso como Orfeo, cristiano como Spiridión de Tremithonte, 
ha dejado un tratado de los sueños, que nos ha sido dado a conocer por Cardan. En la actualidad ya 
nadie se ocupa de esas magnificas investigaciones del espíritu, porque los fanatismos sucesivos han 
casi forzado a mundo a desesperar del racionalismo científico y religioso. San pablo quemó a 
Trismegisto; Omar quemó a los discípulos de Trismegisto y de San Pablo. ¡Oh, perseguidores! ¡Oh, 
incendiarios! ¿Cuándo habrá terminado vuestra obra de tinieblas y de destrucción?  

Trithemo, uno de los más eximios magos del período cristiano, abad irreprochable de un monasterio 
de benedictinos, sabios teólogo y maestro de Agrippa, ha dejado entre sus inapreciadas e 
inapreciables obras, un tratado que se titula: De septem secundeis, id est intelligentüs sive spiritibus, 
Deum moventibus. Es una clave de todas las antiguas y nuevas profecías y un medio matemático, 
histórico y fácil de exceder a Isaías y a Jeremías en la previsión de todos los acontecimientos del 
porvenir. El autor bosqueja a grandes rasgos la filosofía de la historia y divide la existencia de todo 
el mundo entre los siete genios de la Cabala Es la mayor y mas amplia interpretación que se ha 
hecho nunca de esos siete ángeles del Apocalipsis, que aparecen sucesivamente con trompetas y 
copas para repartir el verbo y la realización del verbo en el mundo El reinado de cada ángel es de 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

262

354 años y cuatro meses El primero es Onfiel el angel de Saturno que ha comenzado su reinado el 
13 de marzo del año primero del mundo (porque el mundo, según Tnthemo ha sido creado en 13 de 
marzo) su reinado ha sido el del salvajismo y la noche primitiva Después vino el imperio de Anael 
el espíritu de Venus que comenzó el 24 de junio del año del mundo 354 entonces el amor comenzó 
a ser el preceptor de los hombres, él creo la familia, y la familia condujo a la asociación y a la 
ciudad primitiva Los primeros civilizadores fueron los poetas inspirados por el amor después la 
exaltación de la poesía condujo la religión el fanatismo y la crápula que, mas tarde debían producir 
el diluvio Y todo esto duró hasta el año del mundo 708 en el octavo mes es decir hasta el 25 de 
octubre y entonces comenzó el reinado de Zachariel, el ángel de Júpiter, bajo el cual los hombres 
comenzaron a conocer y a disputarse la propiedad de los campos y de las habitaciones. Esta fue la 
época de la fundación y la guerra fueron las consecuencias. Luego se hizo sentir la necesidad del 
comercio, y fue entonces cuando, en el año del mundo 1063, el 24 de febrero, comienza el reinado 
de Raphael, el ángel de Mercurio, el ángel de la ciencia y del verbo, el ángel de la inteligencia y de 
la industria, entonces fue cuando se inventaron las letras. El primer idioma fue jeroglífico universal, 
y el monumento que nos queda de él es el libro de Enoc, de Cadmo, de Thot o de Palamedo, la 
clavícula cabalística adoptada más tarde por Salomón, el libro místico de los Theraphims de Urim y 
de Thumim, la Génesis primitiva del Sohar y de Guillermo Postel, la rueda mística de Ezequiel, la 
rota de los cabalistas, el Taro de los magistas y de los bohemios. Entonces se inventaron también las 
artes y la navegación fue ensayada por vez primera; las relaciones se extendieron, las necesidades 
se multiplicaron y pronto llegó, es decir, el 26 de junio del año 1417, el reinado de Samael, el ángel 
de Marte, época de la corrupción de todos los hombres y del diluvio universal.  

Después de un largo desfallecimiento el mundo se esforzó por renacer bajo el imperio de Gabriel, el 
ángel de la luna, que comenzó su reinado el 28 de marzo del año del mundo 1771 entonces la 
familia de Noé se multiplica y repuebla todas las partes de la tierra, después de la confusión de 
Babel, hasta el reinado de Michael, el ángel del Sol, que comienza el 24 de febrero del año del 
mundo 2126; y es esta época en la que hay que cargar en cuenta el origen de las primeras 
dominaciones el imperio de los hijos de Nemrod el nacimiento de las religiones y de las ciencias 
sobre la tierra y los primeros conflictos del despotismo y de la libertad.  

Trithemo prosigue este estudio curiosísimo, a través de las edades y muestra en las mismas épocas 
la vuelta a las ruinas, luego la civilización renaciente por la poesía y por el amor, los imperios 
restablecidos por la familia, engrandecidos por el comercio, destruidos por la guerra, reparados por 
la civilización universal y progresiva, luego absorbidos por otros grandes imperios, que son las 
síntesis de la historia. El trabajo de Trithemo, desde ese punto de vista, es más universal y más 
independiente que el de Bossuet y es una clave absoluta de la filosofía de la historia. Sus cálculos 
rigurosos conducen hasta el mes de noviembre de 1879, época del reino de Michael y de la 
fundación de un nuevo reino universal. Este reino se hubiera preparado por tres siglos y medio de 
angustias, tres siglos y medio de esperanzas; épocas que coinciden exactamente con el décimo 
sexto, décimo séptimo y décimo octavo y mitad del décimo noveno para el crepúsculo lunar y la 
esperanza; con el décimo cuarto, décimo tercero, el décimo segundo y mitad del undécimo para las 
pruebas, la ignorancia, las angustias y los flagelos de toda naturaleza.  

Vemos,  pues, de acuerdo a este calculo, que en 1879, esto es, en 24 años, se formara un imperio 
universal que dará paz al mundo. Este imperio será político y religioso; dará una solución a todos 
los problemas presentes en nuestros días y durara 254 años y 4 meses; después vendrá el reino de 
Orifiel, esto es una época de silencio y noche. En el próximo imperio universal estando sobre el 
reino del Sol, estarán aquellos que tuvieran las llaves del Oriente, que, en este momento, están 
disputadas por los príncipes de las cuatro partes del mundo; pero la inteligencia y la acción son, en 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

263

los reinos superiores, las fuerzas que gobierna el Sol, y la nación que, en la tierra, tiene ahora la 
iniciativa de la inteligencia tendrá también las llaves del Oriente y fundara el reino Universal. 

Talvez tendrá que sufrir, para eso, en una cruz y un martirio análogo a los del Hombre-Dios; sin 
embargo, muera o viva entre las naciones, su espíritu triunfara y todos los pueblos del mundo 
reconocerán, en 24 años, la bandera de Francia, siempre victoriosa o milagrosamente resucitada. Tal 
es la profecía de Trithemo, confirmada por todas nuestras previsiones y apoyada por todos nuestros 
deseos1. 

_____________________________ 
1. Nota de la primera edición, publicada en el principio de 1914:
“La realización de esta profecía ha sido retardada por la voluntad colectiva de los hombres. Pero los ocultistas esperan,
para el cuadrineo de 1912 y 1916, radicales transformaciones que realizaran la profecía. Los prototipos astrales van a
precipitarse y talvez no haya mas tiempo para evitar las guerras que nos amenazan”. (Rosabis Camaysar).



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

264

Fig. 12 EL CARRO DE HERMES, Séptima clave del Tarot 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

265

CAPITULO XXII 
EL LIBRO DE HERMES 

Llegamos al final de nuestra obra, y es aquí en donde debemos dar la clave universal y decir la 
última palabra.  

La clave universal de las artes mágicas, es la clave de todos los antiguos dogmas religiosos; la clave 
de la Cábala y de la Biblia, la clavícula de Salomon.  

Pues bien, esta clavícula o pequeña clave, que se creía perdida desde hacía siglos nosotros la hemos 
hallado, y hemos podido abrir con ella todas las tumbas del antiguo mundo, hacer hablar a los 
muertos, volver a ver en todo su esplendor los monumentos del pasado, comprenderlos enigmas de 
todas las esfinges y penetrar en todos los santuarios.  

El uso de esta llave entre los antiguos, no estaba permitido más que solo a los grandes sacerdotes, y 
no se comunicaba el secreto, ni a lo más selecto de los iniciados. Pues bien, ved aquí lo que era esa 
llave.  

Era un alfabeto jeroglífico y numeral, manifestando por caracteres y por números una serie de ideas 
universales y absolutas; luego una escala de diez números multiplicados por cuatro símbolos, y 
unidos juntos por doce figuras representando los doce signos del zodíaco, más cuatro genios, los de 
los cuatro puntos cardinales.  

El cuaternario simbólico, figurado en los misterios de Memfis y de Tebas, por las cuatro formas de 
la esfinge, el hombre, el águila, el león y el toro, correspondían con los cuatro elementos del mundo 
antiguo, figurados; el agua por la copa que tiene el hombre o el acuario;-el aire, por el circulo o 
nimbo que rodea la cabeza del águila celeste; el, fuego por la madera que le alimenta, por el árbol 
que el calor de la tierra y el del sol hacen fructificar, por el cetro, en fin, de la realeza, de la que el 
león es el emblema, la tierra por la espada de Mithra, que inmola todos los años el toro, y hace 
correr con su sangre, la savia que fructifica todos los frutos de la tierra.  

Pues bien, estos cuatro signos, con todas sus analogías, son la explicación de la palabra única oculta 
en todos los santuarios, de la palabra que las bacantes parecían adivinaren su embriaguez cuando 
celebraban las fiestas de Iacchos y se exaltaban hasta el delirio para gritar ¡IO EVOHE!  

¿Qué significa pues, esta palabra misteriosa?  

Era el nombre de las cuatro letras primitivas de la lengua madre la JOD, símbolo de la cepa de la 
viña o del cetro paternal de Nod; la He, imagen de la copa de las libaciones, signo de la maternidad 
divina; la VAU que une a las dos precedentes, y tenía por figura en la India, al grande y misterioso 
lingam. Tal era, en la palabra divina, el triple signo del ternario; después de la letra maternal 
aparecía una segunda vez, para manifestar la fecundidad de la naturaleza y de la mujer; para 
formular así el dogma de las analogías universales y progresivas, descendiendo de las causas a los 
efectos, y ascendiendo de los efectos a las causas. Así la palabra sagrada no se pronunciaba nunca, 
se separaba y pronunciaba en cuatro silabas, que son las cuatro palabras sagradas: JOD HE VAU 
HÉ.  

El sabio Gaffarel no duda que los Theraphims de los hebreos, por medio de los cuales consultaban 
los oráculos del Urim y del Thumim, no hayan sido las figuras de los cuatro animales de la Cábala; 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

266

cuyos símbolos estaban resumidos, como luego veremos, por las esfinges o querubines del Arca. 
Pero cita a propósito de los Theraphims usurpados de Michas, un curioso pasaje de Philon, el Judio, 
que es toda una revelación sobre el origen antiguo y sacerdotal de nuestros tarots. He aquí cómo se 
expresa Gaffarel:  

«Dice (Phion, el Judío) hablando de la historia oculta en el capítulo susodicho de los Jueces, 
que Michas hizo de oro fino y de plata tres figuras de otros mozos jóvenes y de otras tantas 
terneras, de un león, de un águila, de un dragón y de una paloma, de masera que si alguno 
iba a buscarle para saber algún secreto referente a sus hijos, por el mozo joven; si por sus 
riquezas, por el águila; si respecto à la fuerza y por el poder, por el león; si por la 
fecundidad, por el querube o ternera; si por la longevidad, por el dragón.»  

Esta revelación de Philon —aun cuando Gaffarel no le dé gran importancia— tiene para nosotros 
mucha. He aquí en efecto, nuestra clave del cuaternario; he aquí las imágenes de los cuatro 
animales simbólicos que se encuentran en la vigésima primera clave del Tarot, es decir, en el tercer 
septenario superspuestos; luego el antagonismo de los colores, manifestado por la paloma y el 
dragón; el círculo o Rota, formado por el dragón o serpiente para manifestar la longitud de los días; 
en fin, la adivinación cabalística del Tarot completo, tal como la practicaron más tarde los egipcios 
bohemios1, cuyos secretos fueron adivinados y encontrados por Etteilla.  

Se ve en la Biblia que los grandes sacerdotes consultaban al Señor sobre la tabla de oro del arca 
santa, entre los querubes o esfinges de cuerpos de toro y alas de águila, y que consultaban con el 
auxilio de los theraphims, por el urim, por el thumim y por el ephod. El ephod era, como es sabido, 
un cuadrado mágico de doce números y de doce palabras grabadas sobre piedras preciosas.  

La palabra Theraphims, en hebreo significa jeroglíficos o signos figurados; el urim y el thumim, era 
lo alto y bajo, el oriente y el occidente, el sí y el no, y esos signos correspondían a las dos columnas 
del templo, Jakin y Bohas. Cuando, pues, el gran sacerdote quería hacer hablar al oráculo, tiraba al 
azar los theraphims, o láminas de oro que llevaban las imágenes de las cuatro palabras sagradas, y 
las colocaba tres a tres alrededor del racional o el ephod, entre el urim y el thumim, es decir, entre 
los dos ónices que šervían de grapones a las cadenillas del ephod. El onix de la derecha significaba 
Gedulah o misericordia y magnificencia; y si, por ejemplo, el signo del león se encontraba cerca de 
la piedra en donde estaba grabado el nombre de la tribu de Judá del lado izquierdo, el gran 
sacerdote leía de este modo el oráculo: La yerga del Señor está irritada contra Juda. Si el theraphim 
representaba el hombre o lacopay se encontraba igualmente a la izquierda, cerca de la piedra dc 
Benjamín, el gran sacerdote leía: La misericordia del Señor está enojada por tas ofensas de 
Benjamín, que le ultraja en su amor. Es por esto por lo que va a verter sobre él la copa de su cólera, 
etc. Cuando el soberano sacerdote cesó en Israel, cuando todos los oráculos del mundo se callaron 
en presencia del verbo hecho hombre y hablando por boca del más popular y del más dulce de los 
sabios; cuando el arca fue perdida, el santuario profanado yb templo destruido, los misterios del 
ephod y de los theraphims, que no estaban ya trazados sobre oro y piedras preciosas, fueron 
escritos, o más bien figurados por algunos sabios cabalistas sobre marfil, sobre pergamino, sobre 
cuero plateado y dorado, últimamente sobre simples cartas, que siempre fueron sospechosas a la 
iglesia oficial, como encerrando una clave peligrosa en sus misterios. De aquí proceden esos tarots, 
cuya antigüedad, revelada al sabio Court de Gebelin, por la misma ciencia de los jeroglíficos y de 
los números, tanto ejercitó, más tarde, la dudosa perspicacia y la tenaz investigación de Etteilla.  

________________ 
1. Egipcios bohemios o Gitanos.



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

267

Court de Gebein, en el volumen 8 de su Mundo primitivo, da el grabado de las veintidós claves y de 
los cuatro ases del Tarot, y demuestra la perfecta analogía con todos los símbolos de las más remota 
antigüedad; trata de dar seguidamente la explicación y se desvía, naturalmente, porque toma como 
punto de partida el tetragrama universal y sagrado, el IO EVOHE de las bacantes, el JOD HE VAU 
HE del santuario, el dedi de la cabala.

Etteilla o Alliette, preocupado únicamente de sus sistema de adivinación y del provecho material 
que de él podía sacar; Alliette —repetimos— el antiguo peluquero, que jamás aprendió bien el 
francés ni la ortografía, pretendió reformar y aun apropiarse también el libro de Thot. Sobre el tarot 
que hizo grabar, y que ha hecho extremadamente raro se lee en la carta 28 (el ocho de bastos) este 
ingenuo reclamo:  
«Etteilla, profesor de álgebra, renovador de la cartomancia y redactor (sic) de las modernas 
incorrecciones del antiguo libro de Thot, vive calle de la Oseille, núm. 48, en París.»  

Etteilla hubiera procedido mejor no redactando las incorrecciones de que habla; sus trabajos han 
hecho caer en la magia vulgar, entre las echadoras de cartas, el antiguo libro descubierto por Court 
de Gebelin. Quien quiere probar mucho, no prueba nada, dice un axioma lógico; Etteilla suministra 
un ejemplo más, y sin embargo, sus esfuerzos le habían conducido a cierto conocimiento de la 
Cábala, como puede verse en algunos raros pasajes de sus ilegibles obras.  

Los verdaderos iniciados, contemporáneos de Etteilla, los Rosacruces, por ejemplo, y los 
Martinistas que estaban en posesión del verdadero Tarot, como lo prueba un libro de San Martin, en 
que las divisiones son las del Tarot y este pasaje de uno de los enemigos de los Rosacruces: 

«Pretenden tener un volumen en el cual pueden aprender todo cuanto está en los demás 
libros que hay o que pueda haber. Ese volumen es su razón; en la cual encuentran el 
prototipo de todo lo que existe por la facilidad de analizarlo, de hacer abstracciones, de 
formar una especie de mundo intelectual y de crear todos los seres posibles. Ved las canas 
filosóficas, teosóficas, microcósmicas, etc. (Conjuración contra la religión católica y los 
soberanos por el autor de Velo levantado para los curiosos, París, Crapart, 1792)  

Los verdaderos iniciados—repetimos— que tenían el secreto del Tarot entre sus mayores misterios, 
se guardaron bien de protestar contra los errores de Etteilla y le dejaron, no revelarlo, sino velar el 
arcano de las verdaderas clavículas de Salomón. Tampoco es sin un profundo asombro como hemos 
encontrado intacta e ignorada aún esa clave de todos los dogmas y de todas las filosofías del antiguo 
mundo. Digo una clave, y una es verdaderamente, teniendo un círculo de cuatro décadas por anillo, 
y por fuste o sea por un cuerpo, la escala de los 22 caracteres girando los tres grados del ternario, 
como lo comprendió Guillermo Postel en su Llave de las cosas ocultas desde el comienzo del 
mundo, clave que indica el nombre oculto y solo conocido de los iniciados:  

palabra que puede leerse Rota y que significa la rueda de Ezequiel, o Taro, que entonces es 
sinónimo del Azoe de los filósofos herméticos. Es una palabra que manifiesta cabalísticamente lo 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

268

absoluto dogmático y natural; está formada con caracteres del monograma de Cristo, según los 
griegos y los hebreos.  

La R latina, o la P griega, se encuentra en medio, entre el alpha y omega del Apocalipsis; después la 
Tau sagrada, imagen de la cruz, encierra toda la palabra, cómo lo representamos en el grabado del 
4to capitulo de nuestro Dogma. 

Sin el Tarot la magia de los antiguos sería un libro cerrado para nosotros y sería imposible penetrar 
ninguno de los grandes misterios de la Cábala. Solamente el Tarot da la interpretación de los 
cuadros mágicos de Agrippa y Paracelso, como puede uno convencerse formando esos mismos 
cuadros con las claves del Tarot y leyendo los jeroglíficos que se hallarán así reunidos. 

He aquí los siete cuadrados mágicos de los genios planetarios según Paracelso1: 

SATURNO  
2 9 4 
7 5 3 
6 1 8 

JUPITER 
16 3 2 13 
5 10 11 8 
9 6 7 12 
4 15 14 1 

MARTE 
14 10 1 22 18 
20 11 7 3 24 
21 17 13 9 5 
2 23 19 15 6 
8 4 25 16 12 

SOL 
6 32 3 34 35 1 
7 11 27 28 8 30 
19 14 16 15 23 24 
18 20 22 21 17 13 
25 29 10 9 26 12 
36 5 33 4 2 31 

_____________________ 
1. Se tuvo que reformar todos los cuadros mágicos dados en la edición que sirvió de traducción, comparándolos con
los que tenemos en la Archidoxia Mágica de Paracelso libro séptimo. Estos Cuadrados Mágicos o cameas aparecen
originalmente en el tratado alquímico judío conocido como el Aesh Metzareph y también en Agrippa, Filosofía Oculta
donde el maestro explica como son usados para producir las firmas de los ángeles tan necesarias para la evocación de
los espíritus superiores. Este es uno de los puntos que se tuvo que corregir a la 4ta edición francesa del Ritual, que
contiene diversos errores (N. del T.).



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

269

VENUS 
22 47 16 41 10 35 4 
5 23 48 17 42 11 29 
30 6 24 49 18 36 12 
13 21 7 25 43 19 37 
38 14 32 1 26 44 20 
21 39 8 33 2 27 45 
46 15 40 9 34 3 28 

MERCURIO 
8 58 59 5 4 62 63 1 

49 15 14 52 53 11 10 56 
41 23 22 44 45 19 18 48 
32 34 35 29 28 38 39 25 
40 26 27 37 36 30 31 33 
17 47 46 20 21 43 42 24 
9 35 54 12 13 51 50 16 
64 2 3 61 60 6 7 57 

LUNA 
37 78 29 70 21 62 13 54 5 
6 38 79 30 71 22 63 14 46 
47 7 39 80 31 72 23 55 15 
16 48 8 40 81 32 73 24 46 
57 17 49 9 41 73 33 65 25 
26 58 18 50 1 42 74 34 66 
67 27 59 10 51 2 43 75 35 
36 68 19 60 11 52 3 44 76 
77 28 69 20 61 12 53 4 45 

Adicionando cada una de las columnas de estos cuadrados, obtendréis invariablemente el número 
característico del planeta, y al encontrar la explicación de ese número por los jeroglíficos del Tarot, 
buscáis el sentido de todas las figuras, sean triangulares, sean cuadradas, sean cruciales, que 
encontraréis formadas por los números. El resultado de esta operación será un conocimiento 
completo y profundo de todas las alegorías y de todos los misterios ocultos por los antiguos, bajo el 
símbolo de cada planeta, o más bien, de cada personificación debas influencias, sean celestes, sean 
humanas, sobre todos los acontecimientos de la vida.  

Hemos dicho que las 22 claves del Tarot son las 22 letras del alfabeto cabalístico primitivo He aquí 
un cuadro de las variantes de ese alfabeto según los diversos cabalistas hebreos.  

` El ser, el espíritu, el hombre oDios; el objeto comprensible; la unidad madre de los números, la
sustancia primera. 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

270

Todas estas ideas están expresadas jeroglíficamente por la figura del Batelero. Su cuerpo y sus 
brazos forman la letra `; lleva alrededor de la cabeza un nimbo en forma de ∞ ‚símbolo de la vida y 
del espíritu universal; ante él están las espadas, las copas y los pantáculos y eleva hacia el cielo la 
varita milagrosa. Tienen una figura juvenil y los cabellos ensortijados, como Apolo o Mercurio; 
tiene la sonrisa de la seguridad en los labios y la mirada de inteligencia en los ojos  

a La casa de Dios y del hombre, el santuario, la ley, la gnosis, la cábala, la iglesia oculta, el
binario, la mujer y la madre.  
Jeroglífico del Tarot, LA PAPISA; una mujer coronada con una tiara, mostrando los cuernos de la 
luna o de Isis la cabeza está rodeada de un velo la cruz solar sobre el pecho, y en sus rodillas tiene 
un libro que oculta con su manto. El autor protestante de una pretendida historia de La Papisa 
Juana, ha encontrado y hecho servir cual bien cual mal a sus tesis dos curiosas y antiguas figuras 
que han encontrado de La Papisa o soberana sacerdotisa del Tarot. Estas dos figuras dan a La 
Papisa todos los atributos de Isis; en una de ellas tiene y acaricia a su hijo Horus; en la otra tiene 
largos cabellos sueltos; está sentada entre las dos columnas del binario, lleva sobre el pecho un sol 
de cuatro rayos; coloca una mano sobre el libro y hace con la obra el signo del esoterismo 
sacerdotal, es decir, que abre solamente tres dedos y mantiene los otros plegados en señal de 
misterio; por detrás está velada su cabeza, ya cada lado de su asiento hay un mar, sobre el cual se 
esparcen flores de loto. Debo, pues, enmendarla plana vigorosamente al desdichado erudito que no 
ha querido ver en este símbolo antiguo más que un retrato monumental de su pretendida Papisa 
Juana.  

bEl verbo, el ternario, la plenitud, la fecundidad, la naturaleza, la generación en los tres mundos.
Símbolo, LA EMPRERATRIZ: una mujer alada, coronada, sentada y teniendo en el extremo de su 
cetro el globo del mundo; tiene por signo un águila, imagen del alma y de la vida. Esta mujer es la 
Venus Urania de los griegos, y ha sido representada por San Juan en su Apocalipsis, por la mujer 
revestida del sol, coronada por doce estrellas y teniendo la luna bajo sus pies. Es la quinta esencia 
mística del ternario; es la espiritualidad; es la inmortalidad; es la reina del cielo.  

c La puerta o el gobierno entre los orientales, la iniciación, el poder, el tetragrama, el
cuaternario, la piedra cúbica o su base.  
Jeroglífico, EL EMPERADOR; un soberano cuyo cuerpo representa un triángulo recto, y las 
piernas una cruz, imagen del Atanor de los filósofos.  

d Indicación, demostración, enseñanzas, ley, simbolismo, filosofía, religión.
Jeroglífico, EL PAPA o el gran hierofante. En los Tarots más modernos este signo está reemplazado 
por la imagen de Júpiter. El gran hierofante, sentado entre las dos columnas de Hermes y de 
Salomón, hace el signo del esoterismo y se apoya sobre la cruz de tres travesaños, de una forma 
triangular. Ante él, dos ministros inferiores están de rodillas, de modo que, teniendo encima de él 
los capiteles dedos columnas y debajo las dos cabezas de los ministros, él es el centro del quinario y 
representa el divino pentagrama, del que él da el mudo completo. Efectivamente, las columnas son 
la necesidad ola ley, las cabezas son la libertad ola acción y de cada columna a cada cabeza se 
puede trazar una línea, y dos líneas de cada columna a cada una de las dos cabezas. se obtendrá un 
cuadrado cortado en cuatro triángulos por una cruz, y en medio de esta cruz estará el gran 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

271

hierofante, diremos que como la araña en medio de su tela, si esta imagen pudiera convenir a cosas 
de verdad, de gloria y de luz.  

eEncadenamiento, gancho, lingam, enlazamiento, unión, estrecha, lucha, antagonismo,
combinación, equilibrio.  
Jeroglífico, el hombre entre el Vicio yin Virtud. Encima de él irradia el sol de la verdad, y en ese sol 
el Amor tiende su arco amenazando al Vicio con su flecha. En el orden de las diez sefirots, este 
símbolo corresponde a Tiphereth, es decir, al idealismo ya la belleza. El número seis representa el 
antagonismo de los dos ternarios, es decir, de la negación absoluta y de la absoluta afirmación. Es, 
pues, el número del trabajo y de la libertad; es por lo que también se refiere a la belleza moral y a la 
gloria.  

fArma, glava, espada reluciente del querube, septenario sagrado, triunfo, realeza, sacerdocio.
Jeroglífico, un carro cúbico de cuatro columnas, con cortinajes azulados con estrellas. En el carro, 
entre las cuatro columnas, un triunfador coronado de un circulo, sobre el cual se elevan e irradian 
tres pentagramas de oro. El triunfador lleva sobre su coraza tres escuadras superpuestas; tiene sobre 
los hombros el urim y el thumin del soberano sacrificio, figurados por las dos crecientes de la luna 
en Gédulah y en Géburah tiene en la mano un cetro terminado por un globo un cuadrado y un 
triángulo su actitud es altiva y tranquila. Al carro van enganchados una doble esfinge o dos 
esfinges, echadas sobre el bajo vientre cada una de ellas tira de un lado pero una vuelve la cabeza y 
ambas miran hacia el mismo lado La esfinge que vuelve la cabeza es negra, la obra blanca. Sobre el 
cuadrado que forma la delantera del carro, se ve el lingam indio sobremontado por la esfera volante 
de los egipcios Este jeroglífico del cual ofrecemos el grabado es el más bello quizá, y el más 
completo de todos cuantos componen la clavícula del Tarot  

g Balanza, atracción y repulsión, vida, espanto, promesa y amenaza.
Jeroglífico, LA JUSTICIA con su clava y su balanza.  

h El bien, el horror del mal, la moralidad, la sabiduría.
Jeroglífico, un sabio apoyado sobre su bastón y llevando delante de sí una lámpara; se envuelve 
completamente en su manto. Su inscripción es el EREMITA O EL CAPUCHINO, a causa de la 
capucha de su manto oriental; pero su verdadero nombre es LA PRUDENCIA, completando así las 
cuatro virtudes cardinales, que han parecido dos parejas a Court de Gebelin y Etteilla.  

i Principio manifestación, alabanza, honor viril, falo, fecundidad viril, cetro paternal.
Jerogiffico, LA RUEDA DE LA FORTUNA, es decir, la rueda cosmogónica de Ezequiel, con un 
Hermanubis ascendiente a la derecha, un Typhón descendiente a la izquierda, y una esfinge encima, 
en equilibrio, teniendo la espada entre sus garras de león. Símbolo admirable, desfigurado por 
Etteilla quien ha reemplazado a Typhón por un hombre, a Hermanubis por un ratón ya la esfinge 
por un mono, alegoría bien digna de la cábala de Etteilla.  

j La mAno en el acto de tomar y retener.
Jeroglífico, LA FUERZA, una mujer coronada del ∞ vital y que cierra tranquilamente, sin 
esfuerzos, las fauces de un león furioso.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

272

l Ejemplo, enseñanza, lección pública.
Símbolo, un hombre que está colgado por un pie y cuyas manos están atadas a la espalda, de modo 
que su cuerpo forma un triángulo con la punta hacia abajo y sus piernas una cruz por encima del 
triángulo. La potencia tiene la forma de una tau hebrea; los dos árboles que la sostienen tienen cada 
uno seis ramas cortadas. Hemos explicado en otra parte este símbolo del sacrificio y de la obra 
realizada; no volveremos aquí a repetirlo.  

m El cielo de Júpiter y de Marte; dominación y fuerza; renacimiento, creación y destrucción.
Jeroglífico, LA MUERTE, que siega cabezas coronadas, en un prado en donde se ven crecer 
hombres.  

o El cielo del sol, temperaturas, estaciones, movimientos, cambios de la vida siempre nueva y
siempre la misma.  
Jeroglífico, LA TEMPERANCIA. Un ángel que tiene el signo del sol en la frente, y en el pecho el 
cuadrado y el triángulo del septenario, vierte de una copa en otra las dos esencias que componen el 
elixir de vida. Principio, manifestación, alabanza, honor-viril, falo, fecundidad viril, cetro paternal.  

n El cielo de Mercurio, ciencia oculta, magia, comercio, elocuencia, misterio, fuerza moral.
Jeroglífico, EL DIABLO, el macho cabrío de Mendés o el Baphomet del templo con todos sus 
atributos panteístas. Este jeroglífico es el único que Etteilla ha comprendido perfectamente y 
convenientemente interpretado.  

r El cielo de la luna, alteraciones, subversiones, cambios, debilidades.
Jeroglífico, una torre fulminada por el rayo, probablemente la de Babel. Dos personajes, Nermod, 
sin duda, y su falso profeta o su ministro, se ven precipitados desde arriba hasta el fondo de las 
ruinas. Uno de los personajes, al caer, representa perfectamente la letra r, gnain.  

s El cielo del Alma, efusiones del pensamiento, influencia moral de la idea sobre las formas,
inmortalidad.  
Jeroglífico, la estrella brillante y la juventud eterna. Ya hemos ofrecido en otra parte la descripción 
de esta figura.  

u Los elementos, el mundo visible, la luz reflejada, las formas materiales.
Jeroglífico, la luna, el rocío, un cangrejo en el agua remontando hacia tierra, un perro y un lobo 
aullando a la luna y detenidos al pie de dos torres; un sendero que se pierde en el horizonte, y que 
está sembrado de gotas de sangre.  

w Los mistos, la cabeza, la cima, el principio del cielo.
Jeroglífico, un sol radiante y dos niños desnudos se dan la mano en un recinto fortificado. En otros 
tarots, es una hilandera adivinando los destinos; en otros, también, un niño desnudo monta en un 
caballo blanco y despliega un estandarte color escarlata.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

273

x Lo vegetativo, la virtud generadora de la tierra, la vida eterna.
Jeroglífico, EL Juicio. Un genio toca in trompeta y los muertos salen de sus tumbas; estos muertos 
que reviven, son un hombre y una mujer y un hijo; el ternario de la vida humana.  

y Lo sensitivo, la carne, la vida material.
Jeroglífico, El. Loco: un hombre vestido de loco, marcha al azar, cargado con una saca que lleva a 
in espada y que, sin duda, está llena de sus ridiculeces y de sus vicios; sus ropas en desorden dejan 
al descubierto lo que debiera ocultar, y un tigre que le sigue, le muerde sin que él trate de evitarlo o 
de defenderse.  

z El microcosmos, el resumen de todo en todo.
Jeroglífico, el Kether, o la corona cabalística entre los cuatro animales misteriosos; en medio de la 
corona se ve ala verdad, teniendo en cada mano una varita mágica.  

Tales son las 22 claves del Tarot que explican todos los números. Así, el batelero, o clave de las 
unidades, explica los cuatro ases con su cuádruple significación progresiva en los tres mundos y en 
el primer principio. Así, el as de oros o de los círculos, es el alma del mundo; el de espadas, la 
inteligencia militante; el de copas, la inteligencia amante, y el de bastos, la inteligencia creadora; 
éstos son, también, los principios del movimiento, del progreso, de la fecundidad y del poder. Cada 
número, multiplicado por una clave, da otro número que, explicado a su vez por las claves, 
completa la revelación filosófica y religiosa, contenida en cada signo. Ahora bien, cada una de las 
56 cartas puede multiplicarse por las 22 claves, turno por turno, de la que resulta una serie de 
combinaciones, ofreciendo los más sorprendentes resultados de revelación y de luz. Es una 
verdadera máquina filosófica que impide que el espíritu se extravíe, siempre dejándole su iniciativa 
y su libertad; son las matemáticas aplicadas a lo absoluto; es la alianza de lo positivo con lo ideal; 
es una lotería de pensamientos rigurosamente justos como los números; es, en fin, quizá lo mejor 
que el genio humano haya concebido jamás, siendo a la vez, lo más sencillo y lo más grande.  

El modo de leer los jeroglíficos del Tarot es disponiéndolos, sea en cuadrado, sea en triángulo 
colocando los números pares en antagonismo y conciliándolos por medio de los impares. Cuatro 
signos manifiestan siempre lo absoluto en un orden cualquiera, y se explican por un quinto. Así, la 
solución de todas las cuestiones mágicas, es la del pentagrama, y todas las autonomías se explican 
por la armoniosa unidad.  

Dispuesto de este modo, el Tarot es un verdadero oráculo y responde a todas las preguntas posibles 
con mayor claridad y infalibilidad que el Androide de Alberto el Grande; de manera que un 
prisionero sin libros, podría, en algunos años, si tuviera solamente un Tarot del que supiera servirse, 
adquirir una ciencia universal y hablaría de todo con una doctrina sin igual y con una elocuencia 
inagotable. Esta rueda, en efecto, es la verdadera clave del arte oratorio y del gran arte de 
Raymundo Lulio; es el verdadero secreto de la transmutación de las tinieblas en luz; es el primero y 
el más importante de todos los arcanos de la gran obra.  

Por medio de esta clave universal del simbolismo, todas las alegorías de la Indias, de Egipto y de in 
Judea, se hacen claras; el Apocalipsis de San Juan es un libro cabalístico, cuyo sentido está 
rigurosamente indicado por las figuras y por los números del urim y del thumin, de los theraphims y 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

274

del ephod, todos resumidos y completados por el Tarot. Los antiguos santuarios no tienen ya 
misterios, y se comprende, por vez primera, la significación de los objetos del culto de los hebreos. 
¿Quién no ve, en efecto, en la tabla de oro, coronada y soportada por querubines, que cubría el arca 
de la alianza y servía de propiciatoria, los mismos símbolos que en la veintiuna clave del Tarot? El 
arca era un resumen jeroglífico de todo el dogma cabalístico; contenía el jod o el bastón florido de 
Aarón, el he, ola copa, el gomor, conteniendo el maná, las dos tablas de la ley, símbolo análogo al 
de la clave de la justicia, y el maná contenido en el gomor, cuatro cosas que traducen 
maravillosamente las letras del tetragrama divino.  

Gaffarel ha probado sabiamente que los querubines o querubes del arca tenían la figura de terneras; 
pero lo que él ha ignorado, es que en lugar dedos había cuatro, dos en cada extremidad, como lo 
dice expresamente el texto, mal entendido en este pasaje por la mayor parte de los comentaristas.  

En los versículos 18 y 19 del éxodo, es preciso traducir el texto hebreo así:  
«Tú harás dos vacas o esfinges de oro, trabajadas al martillo, de cada lado del oráculo.»  
«Y tú las colocarás, la una vuelta de un lado, y la otra del otro.»  

Los querubes o esfinges estaban efectivamente acoplados de a dos a cada lado del arca, y sus 
cabezas se volvían hacia los cuatro rincones del propiciatorio, al que cubrían con sus alas 
redondeadas en forma de bóveda, sombreando también la corona de la mesa de oro que sostenían 
sobre sus espaldas y se miraban el uno al otro, por parejas. Tal como muestra la figura: 

Fig. 14 El arca 

El arca tenía también tres partes o tres pisos, representando a Aziluth, Jezirah y Briah, los tres 
mundos de la Cábala; la base del cofre, al cual estaban adaptadas las cuatro argollas de las dos 
palancas, análogas alas columnas del templo JAKIN y BOAS; el cuerpo del arca, sobre la cual 
resaltaban en relieve el de las esfinges y la cubierta, sombreada por las alas de las esfinges. La base 
representaba el reino de la sal, para hablar en el lenguaje de los adeptos de Hermes; el cofre, el 
reino del mercurio o del ázoe, y la tapa o cobertera, el del azufre o del fuego. Los demás objetos del 
culto, no eran menos alegóricos; pero sería precisa una obra especial para descubrirlos y 
explicarlos.  

San Martin, en su «Tabla natural de las relaciones que existen entre Dios, el hombre y la 
naturaleza», ha seguido, como ya hemos dicho, la división del Tarot y da sobre las 22 claves un 
comentario místico bastante extenso; pero se guarda muy bien de decir de dónde ha tomado el plan 
de su libro y de revelarlos jeroglíficos que comenta. Postel ha tenido la misma discreción, y al 
nombrar solamente el Tarot en la figura de su clave de los arcanos, le designa en el resto del libro 
bajo el nombre de Génesis de Enoc. Este personaje, autor del primer libro, es, en efecto, idéntico al 
de Thot entre los egipcios, Cadmo entre los fenicios y Palamedo entre los griegos.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

275

Hemos encontrado, de una manera bastante extraordinaria, una medalla del siglo XVI, que es una 
clave del Tarot. Nosotros no sabríamos decir que esta medalla, y el lugar en donde hubimos de 
hallarla, nos había sido exhibida en sueños por el divino Paracelso; sea lo que fuere, la medalla está 
en poder nuestro. Representa, de un lado el batelero, en traje alemán del siglo XVI, teniendo en una 
mano su cinturón y en la otra el pentagrama; tiene ante sí, sobre la mesa, entre un libro abierto y 
una bolsa cerrada, diez dineros o talismanes, dispuestos en dos líneas de tres cada uno y en un 
cuadrado de cuatro; las patas de la mesa forman dos d y los del batelero dos c invertidos de esta 
manera L7. El reverso de la medalla contiene las letras del alfabeto, dispuestas en cuadrado mágico, 
dé este modo:  

Puede advertirse que este alfabeto no tiene más que 22 letras, puesto que la V y la N están dos 
veces, y que está compuesto por cuatro quinarios y un cuaternario por clave y por base. Las cuatro 
letras finales son dos combinaciones del binario y del temario, leídas cabalísticamente forman la 
palabra AZOTH, dando a las configuraciones de las letras su valor en hebreo primitivo y tomando 
N por `, Z por lo que ella es en latín, V por la vau e hebrea que se pronuncia O entre dos vocales o 
letras que tienen de ella el valor y la X por la tau primitiva que tenía exactamente esa figura. Todo 
el Tarot está, pues, explicado en esta maravillosa medalla, digna, en efecto, de Paracelso, y que 
nosotros ponemos a disposición de los curiosos. Las letras dispuestas por cuatro veces cinco, tienen 
por suma la palabra zeZ`, análoga a las de dedi de INRI, y conteniendo todos los misterios de la 
Cábala.  

Teniendo el Tarot tan alta importancia científica es de desear que no se le alterase más. Hemos 
recorrido en la Biblioteca imperial, la colección de antiguos Tarots, siendo en ella en donde hemos 
recogido todos los jeroglíficos, de los cuales ofrecemos la descripción. Resta un trabajo importante 
por realizar; es el de hacer grabar y publicar un Tarot rigurosamente completo y cuidadosamente 
ejecutado. Quizá lo emprendamos muy pronto.  

Se encuentran vestigios del Tarot en todos los pueblos del mundo. El Tarot juliano es, como lo 
hemos dicho, el mejor conservado y el más fiel; pero se podría perfeccionarle aún, con preciosos 
datos tomados a los juegos de naipes españoles; el dos de copas, por ejemplo, en los Naibi , es 
completamente egipcio, y en ellos se ven dos vasos antiguos en que los ibis forman las asas, 
superpuestas por encima de una vaca; se encuentra en las mismas cartas un licornio en medio del 
cuatro de oros; el tres de copas representa la figura de Isis saliendo de un vàso, en tanto que de los 
otros dos vasos salen dos ibis, llevando el uno una corona para la diosa, y el otro, al parecer, 
ofreciéndole una flor del loto. Los cuatro ases, llevan la serpiente hierática y sagrada y, en algunos 
juegos, en medio del cuatro de oros, en vez del unicornio simbólico, se encuentra el doble triángulo 
de Salomón.  

Los Tarots alemanes están más alterados y no se encuentra en ellos mas que apenas los nombres de 
las claves, estando muy recargados de figuras bizarras y pantagruélicas. Hemos tenido en la mano 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

276

un Tarot chino y se encuentran en la Biblioteca imperial algunas muestras de un juego semejante. 
M. Boiteau, en su notable obra sobre las cartas de luego, ha publicado ejemplares muy bien hechos.
El Tarot chino conserva todavía muchos emblemas primitivos; se distinguen muy bien losoros y las
espadas, pero sería más difícil encontrar las copas y los bastos.

En las épocas de la herejías gnósticas maniqueas, fue cuando el Tarot debió perderse para la iglesia, 
y es en la misma época cuando el sentido del divino Apocalipsis se ah, igualmente, perdido para 
ella. No ha comprendido que los siete sellos de este libro cabalístico son otros tantos pantáculos, de 
los que publicamos el grabado, y que se explican por las analogías de los números, de los caracteres 
y de las figuras del Tarot. Así, la tradición universal de la religión única se vio un instante 
interrumpida; las tinieblas de la duda se esparcieron por toda la tierra y ha parecido a la ignorancia, 
que el verdadero catolicismo, la revelación Universal, había desaparecido. La explicación del libro 
de San Juan, por los caracteres de la Cábala, será, pues, toda una revelación nueva, que han 
presentido ya muchos magistas distinguidos. He aquí cómo se expresa uno de ellos, Auguste 
Chaho:  
«El poema del Apocalipsis supone en el joven evangelista un sistema completo y tradiciones 
desarrolladas por él sólo.» 
Está escrito en forma de visión, y encierra en un cuadro desvanecedor de poesía, toda la erudición, 
todo el pensamiento del africano civilizador.» 
Bardo inspirado, el autor recorre una serie de hechos dominantes; traza, a grandes rasgos, la historia 
de la sociedad, de un cataclismo a otro y aun más allá.» 
Las verdades que revela son profecías procedentes de arriba y de lejos, de las que se hace sonoro 
eco.» 
Es in voz que grita, la voz que canta las armonías del desierto y prepara el camino de la luz.» 
Su palabra resuena con imperio y ordena a la fe, porque viene para aportar a los bárbaros los 
oráculos de IAO y desvelar a la admiración de las futuras civilizaciones el primer nacido de los 
soles. » 
La teoría de los cuatro ángeles se encuentra en el Apocalipsis, como en los libros de Zoroastro y en 
la Biblia. » 
El restablecimiento gradual de las federaciones primitivas y del reinado de Dios en los pueblos 
franqueados del yugo de los tiranos y del bando del terror, está claramente profetizada para el final 
de la cuarta edad y la renovación del, cataclismo demostrada, en principio a lo lejos, en la 
consumación de los tiempos. » 
La descripción del cataclismo y de su duración; el mundo nuevo, desprendido de la onda y 
aparecido bajo el cielo con todos sus encantos; la gran serpiente, amarrada por un ángel en el fondo 
del abismo por un tiempo; la aurora, en fin, de este tiempo que vendrá, profetizada por un verbo, 
que se aparece al apóstol desde el comienzo de su poema:  

»Su cabeza y sus cabellos eran blanco, sus ojos chispeantes, sus pies se parecían al fino
estaño cuando sale del homo y su voz igualaba el ruido de las grandes aguas.»
Tenía en su diestra mano, siete estrellas, y de su boca salía una daga de dos filos muy bien
afilados. Su rostro era tan brillante como el sol en toda su fuerza.»

«He aquí a Ormud, Osiris, Chur, el Cordero, el Cristo, el anciano de los días, el hombre del tiempo 
y del río cantado por Daniel.» El es el primero y el último, aquel que ha sido y que debe de ser, el 
alfa y el omega, el comienzo y el fin. »Tiene en su mano la llave de los misterios; abre el gran 
abismo del fuego central en donde reposa la muerte, bajo un pabellón de tinieblas, en donde duerme 
la gran serpiente esperando el despertar de los siglos.»  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

277

El autor aproxima esta alegoría de San Juan a la de Daniel, en la que las cuatro formas de la esfinge 
están aplicadas a los grandes períodos de la historias, y en donde el hombre-sol, el verbo-luz, 
consuela e instruye al vidente:» 
El profeta Daniel ve un mar agitado en sentido contrario por los cuatros vientos del cielo.» 
Y bestias muy diferentes unas de otras, salieron de las profundidades del Océano.» 
De allí salieron cuatro.» 
La primera bestia, símbolo de la raza solar de los videntes vino del lado de África; se parecía a un 
león y llevaba alas de águila; le fue dado un corazón de hombre.» 
La segunda bestia, emblema de los conquistadores del Norte, que reinaron por el hierro durante la 
segunda edad, era parecida a un oso» 
Tenía en las fauces tres hileras de dientes agudos, imagen de las tres grandes familias 
conquistadoras, y se le dijo: Levantaos y hartaos de matanza.» 
Después de la aparición de la cuarta bestia, se elevaron tronos, y el anciano de los días, el Cristo de 
los videntes, el cordero de la primera edad, se mostró sentado.» 
Su vestido era de una blancura deslumbrante; su cabeza lanzaba rayos de luz; su trono, de donde 
chisporroteaban llamas vivas, era llevado por ruedas ardientes; una llama de fuego muy viva salía 
de su rostro y miríadas de ángeles o estrellas brillaban a su alrededor.» 
El juicio se verificó; los libros alegóricos fueron abiertos.» 
El Cristo nuevo vino en una nube llena de relámpagos y se detuvo ante el anciano de los días; 
obtuvo en reparto el poder, el honor y el reinado sobre todos los pueblos, todas las tribus y todos los 
idiomas. » 
Daniel se aproximó entonces a uno de los que estaban presentes y le preguntó la verdad de las 
cosas. Y él le respondió que los cuatro animales eran cuatro potencias que reinarían sucesivamente 
sobre la tierra »  

Chaho explica seguidamente muchas imágenes cuyas analogías son asombrosas y que se hallan en 
casi todos los libros sagrados. Sus palabras son muy notables: 
«En todo verbo primitivo, el paralelismo de las relaciones físicas y de las relaciones morales, se 
establece sobre los mismos radicales.» 
Cada palabra lleva consigo su definición material y sensible y ese lenguaje viviente es también 
perfecto y verdadero cuanto más sencillo y natural es el hombre creador.» 
Que el vidente manifieste con la misma palabra, ligeramente modificada, el sol, el día, la luz, la 
verdad, y que aplicando un mismo epíteto al blanco sol y aun cordero, se dice cordero o Cristo, en 
vez del sol y sol en lugar de verdad, luz, civilización, no habrá alegoría, sino relaciones de verdad, 
tomadas y manifestadas con inspiración.» 
Pero cuando los hijos de la noche dicen en su dialecto incoherente y bárbaro, sol, dia, luz, verdad, 
cordero, la relación sabia, tan claramente manifestada por el verbo primitivo, se borra y desaparece 
y por in simple traducción el cordero y el sol se convierten en seres alegóricos, en símbolos, » 
Advertid, en efecto, que la palabra alegoría significa en definición céltica, cambio de discurso, 
traducción.» 
La observación que acabamos de hacer se aplica rigurosamente a todo el lenguaje cosmogónico de 
los bárbaros.» 
Los videntes se servían del mismo radical inspirado para manifestar el alimento y la instrucción. 
¿No es, acaso, la ciencia de la verdad el alimento, del alma?» 
Así, el rollo de papyrus o de biblos devorado por el profeta Ezequiel; el pequeño libro que el ángel 
hace comer al autor del Apocalipsis; los festines del palacio mágico de Asgard, a los cuales Gangles 
está convidado por Har el sublime; la maravillosa multiplicación de siete panecillos, contada por los 
evangelistas del Nazareno; el pan viviente que Jesús-Sol hace comer a sus discípulos, diciéndoles: 
Este es mi cuerpo y otros muchos rasgos semejantes, son una repetición de la misma alegoría; la 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

278

vida de las almas que se alimentan con la verdad la verdad que se multiplica sin disminuir nunca y 
que por el contrario, aumenta a medida que uno se alimenta de ella.» 
Que exaltado por un noble sentimiento de nacionalidad, desvanecido por la idea de una revolución 
inmensa, se erija en un revelador de cosas ocultas y que trate de popularizar los descubrimiento de 
la ciencia antigua entre hombre groseros, ignorantes, desprovistos de las nociones más elementales 
y más sencillas:» 
Que diga, por ejemplo: La tierra gira; la tierra es redonda como un huevo.» 
Qué puede hacer el bárbaro que escucha sino creer? ¿No es evidente que toda proposición de este 
género se convierte para él en un dogma elevado, en un artículo de fe?» 
Y el velo de una alegoría sabia, ¿no basta para hacer de ella un misterio?» 
En las escuelas de videntes, el globo terrestre estaba representado por un huevo de cartón o de 
madera, pintado, y cuando se preguntaba a los niños: ¿Qué es este huevo? Ellos respondían: Es la 
tierra.» 
Niños grandes, los bárbaros que habían oído esto, repitieron con los hijos de los videntes: El mundo 
es un huevo. »Pero ellos comprendían por esto el mundo físico, material, y los videntes el mundo 
geográfico, ideal, el mundo imagen, creado por el espíritu y el verbo.  
»En efecto, los sacerdotes de Egipto representaban al espíritu, la inteligencia, a Kneph, con un
huevo colocado sobre los labios, para mejor manifestar que el huevo no era más que una
comparación, una imagen, un modo de hablar.»
Choumountou, el filósofo del Ezour-Veda, explica de la misma manera al fanático Biache, lo que
hay que entender por el huevo de oro de Brahma.»
No hay que desesperar completamente de que llegue una época en que todavía se ocupen de
investigaciones sabias y razonables; así, pues, es con un gran consuelo, con una gran satisfacción,
como acabamos de citar las páginas de Chao. No es esta, no, la crítica negativa y desesperante de
Volney y de Dupuis. Es una tendencia a una sola fe, a un solo culto que debe unir todo el pasado
con todo el porvenir; es la rehabilitación de todos los grandes hombres, falsamente acusados de
idolatría y de superstición; es, en fin, la justificación del mismo Dios, ese sol de las inteligencias,
que no está jamás velado para las almas rectas y para los corazones puros.
Es grande el vidente, el iniciado, el elegido de la naturaleza y de la suprema razón — exclama una
vez más el autor que acabamos de citar—.»
A él solo le pertenece un Verbo perfecto de conveniencia, de propiedad, de flexibilidad, de riqueza,
creado por reacción física, armonía del pensamiento; del pensamiento, cuyas palpitaciones, todavía
independientes del lenguaje, reflejan siempre la naturaleza, exactamente reproducida en sus
impresiones, bien juzgada, bien manifestada en sus relaciones.»
A él sólo le pertenece la luz, la ciencia, la verdad, porque la imaginación, limitada a su papel pasivo
secundario, no domina nunca la razón, la lógica natural que resulta de la comparación de las ideas;
que estas nacen, se multiplican, se extienden en las misma proporción que sus necesidades y que el
círculo de sus conocimientos se ensanche también por grados, sin mezcla de juicios falsos de
errores. »Para él sólo una luz infinitamente progresiva, porque la multiplicación rápida de la
población, según las renovaciones terrestres, combina en pocos siglos la sociedad nueva en todas
las relaciones imaginables de su destino, sean morales, sean políticas.»



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

279

Fig. 15 CLAVE APOCALÍPTICA1 Los 7 sellos de San Juan 

Y nosotros podríamos agregar, luz absoluta.  
El hombre de nuestro tiempo es inmutable en sí; no cambia más que in naturaleza en que está 
ordenado. »  
Las condiciones sociales en que se halla colocado determinan por sí solas el grado de su 
perfeccionamiento, la santidad del hombre y su felicidad en la ley?»  

______________________ 
1. Esta Clave Apocalíptica es tomada del Grimorio llamado Enchirindion del Papa Leon III, según el grimorio protege
contra toda clase de hechizos y encantamientos se dibuja sobre pergamino virgen usando la tinta celeste y se sahuma
con los perfumes del Sol. En el grimorio es llamado Pentaculo de San Juan. Frater Alastor.



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

280

¿Se nos preguntará, aun después de semejantes puntos de vista, que para qué sirven las ciencias 
ocultas? ¿Tratarán con desdén de misticismo y de iluminismo a estas matemáticas vivas, a estas 
proporciones de ideas y de formas, a esta revelación permanente de la razón universal, a esta 
liberación del espíritu, a esta base inquebrantable dada a la fe, a esa omnipotencia revelada a la 
voluntad? Niños que buscáis prestigios, ¿estáis descorazonados porque sólo os ofrecemos 
maravillas? Un hombre no dijo un día: Haced aparecer al diablo y os creeré; nosotros le 
respondimos: Pedís demasiado poco; nosotros queremos no hacerle aparecer, sino que desaparezca 
del mundo entero; hacerle desaparecer de nuestros sueños.  

¡El diablo es la ignorancia; son las tinieblas, son las incoherencias del pensamiento; es la fealdad! 
¡Despertaos, pues, durmientes de la edad media! ¿No veis que ya es de día? ¿No veis cómo la luz de 
Dios llena ya toda la naturaleza? ¿Quién, pues, osaría a estas fechas mostraros al príncipe caído de 
los infiernos?  

Nos resta ahora ofrecer nuestras conclusiones y determinar el fin y el alcance de esta obra en el 
orden religioso y en el orden filosófico, así como también en el orden de las realizaciones 
materiales y positivas.  

En el orden religioso, primero hemos demostrado que las prácticas de los cultos no podrían ser 
indiferentes, que la magia de las religiones estriba en sus ritos, que su fuerza moral reside en la 
jerarquía ternaria y que la jerarquía tiene por base, por principio y por síntesis, la unidad.  

Hemos demostrado la unidad y la ortodoxia, universales del dogma, revestido sucesivamente de 
muchos velos alegóricos, y hemos seguido la verdad salvada por Moisés de las profanaciones de 
Egipto, conservada en la Cábala de los profetas, emancipada por la escuela cristiana de la 
servidumbre de los fariseos, atrayendo así todas las aspiraciones poéticas y generosas de las 
civilizaciones griega y romana, protestando contra un nuevo fariseísmo, más corrompido que el 
primero, con los grandes santos de la edad media y r los audaces pensadores del renacimiento. 
Hemos demostrado —repito— esa verdad siempre universal, siempre una, siempre viva que sólo 
concilia la razón yin fe, la ciencia y la sumisión; la verdad del ser, demostrada por el ser mismo, la 
armonía demostrada por la misma armonía, y la razón manifestada por la propia razón.  

Al revelar por primera vez al mundo los misterios de la magia, no hemos querido resucitar prácticas 
sepultadas bajo las ruinas de antiguas civilizaciones, sino que hemos querido decir a la humanidad 
actual que ella también está llamada a crearse inmortal y todopoderosa por sus obras.  

La libertad no se da sino que se toma, ha dicho un escritor moderno; lo propio sucede con la 
ciencia, y es por esto por lo que la divulgación de la verdad absoluta no es jamás útil al vulgo. Pero 
en una época en que el santuario ha sido devastado y sepultado entre ruinas y han arrojado la clave 
del mismo a través de los campos, sin provecho para nadie, he creído deber recoger esa clave y 
ofrecérsela a los que sepan tomarla; porque ese será a su vez, un doctor de las naciones y un 
libertador del mundo.  

Son precisas y lo serán siempre, las fábulas y los andadores para los niño; pero hay que pensar un 
solo instante en que aquellos que han de manejarlos andadores sean tan niños como los que quieren 
andar y escuchar fábulas.  



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

281

Que la ciencia más absoluta y la razón más elevada sea el patrimonio de los jefes del pueblo; que el 
arte sacerdotal y el arte real vuelvan a empuñar el doble cetro de las antiguas iniciaciones,-y el 
mundo saldrá una vez más del caos.  

No quememos las santas imágenes; no demolamos los templos; son necesarias a los hombres tanto 
aquéllas como éstos; pero arrojemos a los vendedores de la casa en que no debe hacerse otra cosa 
que orar; no permitamos que los ciegos se conviertan en lazarillos de otros ciegos; reconstituyamos 
la jerarquía de la ciencia y de la santidad y reconozcamos únicamente aquellos que saben como 
doctores de aquellos que creen.  

Nuestro libro es católico; y si las revelaciones que contiene son de naturaleza que alarmen la 
conciencia de las personas sencillas, nuestro consuelo consistirá en pensar que no lo leerán. 
Escribimos para los hombres sin prejuicios y no tratamos de adular a la irreligión ni al fanatismo.  

Porque ¿qué cosa hay que en mundo que sea más inviolable y libre que la creencia? Es preciso por 
la ciencia y por la persuasión, desviar de lo absurdo alas imaginaciones descarriadas, pues sería dar 
a sus errores toda la dignidad y toda la verdad del martirio, amenazándolos o contradiciéndolos. 

Tambien la fe no es más que una superstición y una locura si no tiene como base ala razón, y no 
puede suponerse lo que se ignora más que por la analogía con lo que se sabe. Definir lo que no se 
sabe, es una ignorancia presuntuosa; afirmar positivamente lo que se ignora, es sencillamente 
mentir.  

Así, pues, la fe es una aspiración y un deseo. Así sea; yo deseo que sea así, tal es la última palabra 
de todas las profesiones de fe. La fe, la esperanza y la caridad, son tres hermanas de tal modo 
inseparables, que muy bien pudiera confundírselas, o tomar a la una por la otra. Pues bien, la 
religión ortodoxa universal y hierática, restauración de los templos en todo su esplendor, 
restablecimiento de todas las ceremonias, en su pompa primitiva; enseñanza hierática del símbolo, 
misterios, milagros, leyendas para los niños, luz para los hombres maduros, que se guardarán muy 
bien de escandalizar a los niños en la sencillez de su creencia. He aquí en religión toda nuestra 
utopía, y este es también el deseo y la necesidad de la humanidad.  

Volvamos a la filosofía  

La nuestra es la del realismo y la del positivismo.  

El ser está en razón del ser cosa que nadie duda Todo existe para nosotros por la ciencia Saber es 
ser La ciencia y su objeto se identifican en la vida intelectual de aquel que sabe Dudar es ignorar 
Pues bien lo que ignoramos no existe aun para nosotros Vivir intelectualmente es aprender. 

El ser se desarrolla y se amplia por la ciencia. La primera conquista de la ciencia es el resultado 
primero de las ciencias exactas es el sentimiento de la razón Las leyes de la naturaleza son álgebra 
pura Así la única fe razonable es la de la adhesión del estudiante a los teoremas de los que ignoran 
toda la exactitud que consigo llevan pero cuyas aplicaciones y resultados le son suficientemente 
demostrados El verdadero filósofo cree en lo que es y no admite a posteriori, más que todo lo que es 
y es razonable.  

Cuanto más charlatanismo haya en filosofía mayor será el empirismo y más grande el sistema. ¡El 
estudio del ser y de sus realidades comparadas! ¡Una metafísica de la naturaleza! Pues ¡atrás el 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

282

misticismo! Nada de sueños en filosofía; la filosofía no es poesía, sino las matemáticas puras de las 
realidades, sean físicas, sean morales. Dejemos a la religión la libertad de sus aspiraciones infinitas, 
pero que ella deje, a su vez, a la ciencia las conclusiones rigurosas del experimentalismo absoluto.  

El hombre es hijo de sus obras; es lo que quiere ser; es la imagen de Dios laque él se forma; es la 
realización de su ideal. Si su ideal carece de base, todo el edificio de su inmortalidad se derrumba.  

La filosofía no es el ideal, sino es ella laque debe servir de base al ideal. Lo conocido es para 
nosotros la medida de lo desconocido; lo visible nos hace apreciar lo invisible; las sensaciones son a 
los pensamientos, lo que los pensamientos alas aspiraciones. La ciencia es una trigonometría 
celeste; uno de los lados del triángulo absoluto, es la naturaleza sometida a nuestras investigaciones; 
el otro, es nuestra alma que abraza y refleja la naturaleza; el tercero, es lo absoluto, en el cual se 
agranda nuestra alma. Nada de ateísmos posibles en adelante, aun cuando no tengamos la 
pretensión de definir a Dios. Dios es, para nosotros, el más perfecto y el mejor de los seres 
inteligentes y la jerarquía ascendente de los seres, nos demuestra lo bastante que existe. No pidamos 
más; pero para comprenderle siempre mejor, perfeccionémonos subiendo hacia él.  

¡Nada de ideologías! El ser es lo que es y no se perfecciona más, que siguiendo las leyes reales del 
ser. Observemos, no prejuzguemos; ejercitemos nuestras facultades, no las falseemos; ensanchemos 
el dominio de la vida; ¡veamos la verdad en la verdad! Todo es posible a aquel que quiere 
solamente lo que es verdadero. Permaneced en la naturaleza, estudiad, sabed y, después, osad; osad 
querer, ¡osad, obrar y callaos!  

Nada de odios contra nadie. Cada cual cosechará lo que siembre. El resultado debas obras es fatal, y 
es ala razón suprema a la que corresponde juzgar y castigar a los malvados. Aquel que se mete por 
un callejón sin salida, o tendrá que volver sobre sus pasos o morir. Advertidle dulcemente, por si 
puede aún oiros; después dejadle que obre; es necesario que la libertad humana siga su curso.  

Nosotros no somos jueces unos de otros. La vida es un campo de batalla No dejemos de combatir, 
por causa de los que caen en la lucha; pero sí evitemos marchar por encima de ellos. Después viene 
la victoria y los heridos de ambas partes, convertidos en hermanos por el sufrimiento y por razones 
de humanidad, se reunirán en las ambulancias de los vencedores.  

Tales son las consecuencias del dogma filosófico, de Hermes; tal ha sido en todo tiempo, la moral 
de los verdaderos adeptos; tal es la filosofía de los rosacruces, herederos de todos los sabios de la 
antigüedad; tal es la doctrina secreta de las asociaciones a que calificaban de subversivas del orden 
público, y a las que siempre se les acuso de conspiradoras contra los tronos y los altares.  

El verdadero adepto, lejos de turbar el orden público, es su más firme sostén. Respeta demasiado la 
libertad para desear la anarquía; hijo de la luz, ama la armonía y sabe que las tinieblas producen la 
confusión. Acepta todo lo que es, y niega únicamente lo que no es. Quiere la religión verdadera, 
práctica, universal, creyente, palpable, realizada en la vida entera; la quiere con un sabio y poderoso 
sacerdocio, rodeado de todas las virtudes y todos los prestigios de la fe. Quiere la ortodoxia 
universal, la catolicidad absoluta, jerárquica, apostólica, sacramental, incontestable e incontestada. 
Quiere una filosofía experimental, real, matemática, modesta en sus conclusiones, infatigable en sus 
investigaciones, científica en sus progresos. ¿Quién puede marchar contra nosotros, si Dios y la 
razón está con nosotros? ¿Qué importa que se nos prejuzgue y se nos calumnie? Nuestra completa 
justificación está en nuestros pensamientos y en nuestras obras. Nosotros no venimos, como Edipo 
a matar a la esfinge del simbolismo tratamos por el contrario de resucitarla. La esfinge no devora 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

283

más que a los intérpretes ciegos, y aquel que le da muerte es porque no ha sabido adivinarla es 
preciso domarla encadenarla y obligarla es preciso domarla encadenarla y obligarla a que nos siga 
La esfinge es el palladium viviente de la humanidad es la conquista del rey de Tebas habría sido la 
salvación de Edipo si Edipo hubiera adivinado todo su enigma.  

En el orden positivo material, ¿qué hay que concluir de esta obra? ¿La magia es una fuerza que la 
ciencia puede abandonar al más audaz o al más malvado? ¿Es una farsa y una mentira del mas hábil 
para fascinar al ignorante y al débil? ¿El mercurio filosofal es la explotación de la credulidad por la 
astucia? Aquellos que nos han comprendido saben ya como responder a estas preguntas La magia 
no puede ser en nuestros días el arte de las fascinaciones y de los prestigios; no se engaña ahora más 
que a aquellos que quieren ser engañados. Pero la incredulidad estrecha y temeraria del siglo 
último, recibe diariamente mentís y mas mentís de la propia naturaleza Vivimos rodeados de 
profecías y de milagros; la duda negaba todo esto en otros tiempos con temeridad; la ciencia, hoy 
día, los explica. No, señor conde de Mirville, ¡no le es dable a un espíritu caído turbar el imperio de 
Dios!; no, las cosas desconocidas no se aplican más que como cosas imposibles; no es dado a seres 
invisibles engañar, atormentar, seducir y aun matar a las criaturas vivientes de Dios, los hombres, 
antes tan ignorantes y tan débiles, y a quienes cuesta tanto trabajo defenderse contra sus propias 
ilusiones. Aquellos que hayan dicho esto en vuestra infancia, os han engañado, señor conde, y si 
habéis sido bastante niño para escucharlos, sed ahora bastante hombre para no creerlo.  

El hombre es, por sí mismo, el creador de su cielo y de su infierno, y en éste no hay otros demonios 
que nuestras propias locuras. Los espíritus a que la verdad castiga, son corregidos por el castigo, y 
no piensan en turbar el mundo. Si Satán existe, no puede ser sino el más desdichado, el más 
ignorante, el más humillado y el más impotente de los seres.  

La existencia de un agente universal de la vida, de un fuego viviente, de una luz astral, no está 
demostrado por los hechos. El magnetismo nos hace comprender, hoy día, los milagros de la magia 
antigua; los hechos de segunda vista, las inspiraciones, las curaciones repentinas, instantáneas, la 
penetración de los pensamientos, son ahora cosas familiares, aun a nuestros hijos.  

Pero se había perdido la tradición de los antiguos; se creía en nuevos descubrimientos, se buscaba la 
última palabra de los fenómenos observados, las cabezas se enardecían ante manifestaciones 
incomprensibles, ose sufrían fascinaciones sin comprenderlas. Nosotros hemos venido a decir a los 
que se dedican a hacer moverlos trípodes: esos prodigios no son nuevos; aún podéis operar otros 
mayores, si estudiáis las leyes secretas de la naturaleza. ¿Y qué resultará del nuevo conocimiento de 
estos poderes?  

Un nuevo campo, una nueva vida abierta a la actividad y a la inteligencia del hombre; el combate de 
la vida organizado de nuevo con armas más perfectas, y la posibilidad, devuelta a las inteligencias 
selectas, de volver a ser dueños de todos los destinos, dando al mundo del porvenir verdaderos 
sacerdotes y grandes monarcas.  

FIN DEL SEGUNDO VOLUMEN



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

284

SUPLEMENTO DO RITUAL 

EL "N U C T E M E R O N" 
DE APOLÓNIO DE THYANA 

Publicado en griego, conforme a un antiguo manuscrito, por Gilberto Gautrinus: De Vita et Morte 
Moysis, libro In, pág. 206, reproducido por Laurent Moshémius en sus observaciones sagradas y 
histórico-críticas. Amsterdan, MDCCXXI, traducido e explicado, por primera vez, por Eliphas 
Levi. 

Nuctemeron quiere decir el día de la noche o la noche iluminada por el día. Es un título análogo al 
de la Luz saliendo de las Tinieblas, título de una obra hermética asaz conocida; podríamos 
traducirlo así: "La Luz del OCULTISMO". 

Este  monumento de la alta magia de los sirios es muy curioso para no hacer sobresalir su 
importancia. No solamente evocamos a Apolonio, tal vez lleguemos a resucitarlo. 

EL NUCTEMERON 

Primera hora 

En la unidad, los demonios cantan loores de Dios, pierden su malicia y su cólera. 

Segunda hora 

Por el binario, los peces del zodiaco, cantan loores a Dios, las serpientes del fuego se entrelazan 
alrededor del caduceo y el rayo se torna harmonioso. 

Tercera hora 

Las serpientes del caduceo de Hermes, se entrelazan tres veces. El cerebro abre su triple soldadura y 
el fuego canta loores a Dios mediante las 3 lenguas del rayo. 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

285

Cuarta hora 

En la cuarta hora el alma vuelve a su sepulcro, es el momento en que se encienden las lámparas 
mágicas en los cuatro cantos de los círculos, es la hora de los encantamientos y presagios. 

Quinta hora 

A la voz de lasss grandes aguas canta el Dios de las esferas celeste. 

Sexta hora 

El espíritu queda inmóvil, ve los monstruos infernales caminando contra si y queda sin temor. 

Séptima hora 

Un fuego que da la vida a todos los seres animados es dirigido por la voluntad de los hombres 
puros. El iniciado extiende la mano y los sufrimientos cesan. 

Octava hora 

Las estrellas se hablan, las almas de los solitarios corresponden a los suspiros de las flores, cadenas 
de armonía hacen corresponder entre si a todos los seres de la naturaleza. 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

286

Nona hora 

El numero que no debe ser revelado. 

Décima hora 

Es la llave del ciclo astronómico y del movimiento circular de la vida de los hombres. 

Undécima hora 

Las alas de los genios se agitan con un ruido misterioso, ellos vuelan de una esfera a otra y llevan, 
de mundo en mundo, los mensajes de Dios. 

Decimosegunda hora 

Aquí se realizan por el fuego las obras de la eterna luz. 

EXPLICACACION 

Estas doce horas simbólicas, análogas a los signos del zodiaco mágico y a los trabajos alegóricos de 
Hércules, representan la serie de obras de la iniciación. 

Es necesario, pues, primeramente: 
1. Dominar las pasiones y forzar, conforme la expresión del sabio Hierofante, a que los propios

demonios alaben a Dios.
2. Estudiar las fuerzas equilibradas de la naturaleza y conocer como la armonía resulta de la

analogía de los contrarios. Conocer el gran agente mágico y la doble dolarización de la luz
universal.

3. Iniciarse al simbolismo del ternario, principio de todas las teogonías y de todos los símbolos
religiosos.

4. Dominar los fantasmas de la imaginación y triunfar de todos los prestigios.



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

287

5. Comprender como la armonía universal se produce en el centro de las cuatro fuerzas
elementales.

6. Tornarse inaccesible al temor.
7. Ejercitarse en dirección de la luz magnética
8. Aprender a prever los efectos por el cálculo de ponderación de las causas.
9. Comprender la jerarquía de la enseñanza, respetar los misterios del dogma y callarse delante de

los profanos.
10. Estudiar a fondo la astronomía.
11. Iniciarse por la analogía a las leyes de la vida y de la inteligencia universal.
12. Operar las grandes obras de la naturaleza por la dirección de la luz.

Veremos ahora los nombres y los atributos de los genios que presiden las doce horas del 
Nuctemeron. 

Por estos genios, los antiguos hierofantes no entendían ni sus dioses, ni ángeles, ni demonios, pero 
si fuerzas morales o virtudes personificadas. 

Genios de la primera hora 

Heiglot, genio de las nieves. 
Mizkun, genio de los amuletos 
Haven, genio de la dignidad 
Papus, medido 
Sinbuck, juez 
Rasphuia, necromante 
Zahun, genio del escándalo. 

Explicacion 
Es necesario volverse medico o juez de si mismo para vencer los maleficios del nigromante. 
Conjurar y desalojar al genio del escándalo, triunfar en la opinión que hiela todos los entusiasmos y 
confunde todas las cosas en una misma fría palidez, como hace el genio de las nieves. Conocer la 
virtud de los signos y aprender así, el genio de los amuletos para llegar a la dignidad de mago. 

Genios de la segunda hora 
Sisera, genio del deseo 
Torvatus, genio de la discordia 
Nitibus, genio de las estrellas 
Hizarbin, genio de los mares. 
Sachlup, genio de las plantas 
Baglis, genio de la medida y del equilibrio 
Labezerin, genio del éxito. 

Explicación 
Es necesario aprender a querer y transformar en fuerza el genio del deseo; el obstáculo de la 
voluntad es el genio de la discordia, que se adquiere por la ciencia de la armonía. La armonía es el 
genio de las estrella y los mares; es necesario estudiar las virtudes de las plantas, entender las leyes 
del equilibrio de la medida, para llegar al éxito. 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

288

Genios de la tercera hora 

Hahabi, el genio del temor 
Phologabitus, genio de los ornamentos 
Eirneus, genio destructor de los ídolos 
Mascarum, genio de la muerte 
Zaroby, genio de los precipicios 
Butatar, genio de los cálculos 
Cahor, genio de la decepción 

Explicación 
Cuando por la fuerza creciente de tu voluntad, hubieras vencido al genio del temor, sabrás que los 
dogmas son los ornamentos sagrados de la verdad desconocida para el vulgo; pero destruirá, en tu 
inteligencia, todos los ídolos y vencerás al genio de la muerte, sondearas todos los precipicios y 
subterráneos, hasta el infinito, a la proporción de tus cálculos; así evitaras para siempre los engaños 
en el genio de la decepción 

Genios de la cuarta hora 

Phalgus, genio del juicio 
Thagrinus, genio de la confusión 
Eistibus, genio de la adivinación 
Pharzuph, genio de la fornicacion 
Sislau, genio de los venenos 
Schikron, genio del amor de los animales 
Aclahayr, genio del juego 

Explicación 
La fuerza del mago esta en su juicio, que le hace evitar la confusión que resulta de la antinomia y 
del antagonismo de los principios, practica la adivinación de los sabios: pero desprecia el prestigio 
de los encantadores, esclavos de la fornicacion, artistas en venenos, servidores del amor de los 
animales, triunfa, así, de la fatalidad, que es genio del juego. 

Genios de la quinta hora 

Zeirna, genio de las enfermedades 
Tablibik, genio de la fascinación 
Tacritau, genio de la goecia 
Suplathu, genio del polvo 
Sair, genio del antimonio de los sabios 
Barcus, genio de la quintaesencia 
Camaysar, genio de la unión de los contrarios 

Explicación 
Triunfando de las enfermedades humanas, el mago no es mas juguete de la fascinación, lanzo a los 
pies las vanas y peligrosas practicas de la goecia, cuya fuerza esta en un polvo, que el viento lleva; 
posee el antimonio de los sabios, armase con todas las fuerzas creadoras de la quintaesencia y 
produce la voluntad, la armonía que resulta de la analogía y de la unión de los contrarios. 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

289

Genios de la sexta hora 

Tabriz, genio del libre arbitrio 
Susabo, genio de los viajes 
Eirnibus, genio de los frutos 
Nitika, genio de las piedras preciosas 
Haatan, genio que esconde los tesoros 
Atipas, genio de los ornamentos 
Zaren, genio vengador 

Explicación 
El mago es libre, es el rey oculto de la tierra y la recorre como su dominio. En sus viajes, aprende a 
conocer de las plantas y de los frutos, las virtudes de las piedras preciosas, fuerza al genio que 
esconde los tesoros de la naturaleza a darle todos sus secretos; penetra así en los misterios de la 
forma, comprende los ornamentos de la tierra y de la palabra, y si es desconocido, si los pueblos no 
le son hospitalarios, se pasa haciendo el bien y recibiendo ultrajes, es siempre seguido por el genio 
vengador. 

Genios de la séptima hora 

Sialul, genio de la prosperidad 
Sabrus, genio que sustenta 
Librabis, genio del oro oculto 
Mitzgitari, genio de las águilas 
Causub, genio encantador de las serpientes 
Salibus, genio que abre las puertas 
Jazer, genio que hace ser amado 

Explicación 
El septenario exprime el triunfo del mago, da la prosperidad a los hombres y a las naciones y las 
sustenta por sus enseñanzas sublimes; vuela como el águila, dirige las corrientes del fuego astral 
representadas por las serpientes, todas las puertas del santuario le son abiertas y todas las almas que 
esperan a la verdad le dan su confianza; es bello en elevación moral y trae consigo, en todas partes, 
el genio por el cual alguien es amado. 

Genios de la octava hora 

Nantar, genio de la escritura 
Toglas, genio de los tesoros 
Zalburis, genio de la terapéutica 
Alphum, genio de las palomas. 
Tukipaht, genio de schamir 
Zizuph, genio de los misterios 
Cuniali, genio de la asociación 

Explicación 
Tales son los genios que obedecen al verdadero mago, las palomas representan las ideas religiosas; 
el schamir es un diamante alegórico que, en las tradiciones mágicas, representa la piedra de los 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

290

sabios, o esta fuerza basada en la verdad y a la cual nada resiste. Los árabes dicen que el schamir, 
dado primitivamente a Adan y perdido por el, después de su caída, fue hallado por Enoch y poseído 
por Zoroastro, que después Salomón lo recibió de un ángel, cuando pidió a Dios sabiduría. Por 
medio de este diamante mágico, Salomón, corto sin esfuerzo y sin martillo, todas las piedras del 
templo, solamente tocándolas con el schamir. 

Genios de la nona hora 

Rishmuch, genio de la agricultura 
Suclagus, genio del fuego 
Kirtabus, genio de las lenguas 
Sablil, genio que descubre los ladrones 
Schachlil, genio de los caballos del sol 
Colapatiron, genio que abre las prisiones 
Zeffar, genio de la escuela 

Explicación 
Este numero, dice Apolunio, debe ser pasado en silencio, porque contiene los grandes secretos del 
iniciado, la fuerza que hace la tierra fecunda, los misterios del fuego oculto, la llave universal de las 
lenguas, la segunda visión, delante de la cual los hechiceros no podrían ocultarse. Las grandes leyes 
del equilibrio y del movimiento luminoso, representadas por los cuatro animales simbólicos en la 
cabala y en la mitología de los griegos por los cuatro caballos del sol. La llave de emancipación de 
los cuerpos y de las almas que abre todas las prisiones y esta fuerza de la escuela eterna que termina 
la creación del hombre y la fija en la inmortalidad. 

Genios de la décima hora 

Sezarbil, diablo o genio enemigo 
Azeuph, matador de crianzas 
Armilus, genio de la codicia 
Kataris, genios de los canes y de los profanos 
Razanil, genio de la piedra de onix 
Buchaphi, genio de las estriges 
Massot, genio de las vanas apariencias 

Explicación 
Los números terminan en nueve y la representación distintiva de la decena es el cero, sin valor 
propio, adjunto a la unidad. Los genios de la última hora representan, todo lo que, no siendo por si 
mismo, recibe una gran fuerza de la opinión y puede sufrir, por consiguiente, la omnipotencia del 
sabio. Caminamos, aquí, en un terreno ardiente y nos permitirán no explicar a los profanos ni al 
diablo que es su señor, ni al matador de niños que es su amor, ni la codicia que es su dios, a los 
canes a los cuales no nos comparamos, ni a la piedra de onix que se les escapa, ni a las estriges que 
son sus cortezas, ni las falsas apariencias que se toman por la verdad. 

Genios de la undécima hora 

Æglun, genio del rayo
Zuphtas, genio de las florestas 
Phaldor, genio de los oráculos 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

291

Rosabis, genio de los metales 
Adjuchas, genio de las rocas 
Zophas, genio de los pantaculos 
Halacho, genio de las simpatías. 

Explicación 
El rayo obedece al hombre, se torna el vehiculo de su voluntad, el instrumento de su fuerza, la luz 
de sus actos, los caballos de las florestas sagradas dan oráculos, los metales se transforman y se 
cambian en oro, o se forman talismanes, las rocas se separan de su base, y arrastrados por la lira del 
Hierofante, tocados por el misterioso schamir, se cambia en templo o palacio, los dogmas se 
formulan, los símbolos representados por los pantaculos se tornan eficaces, los espíritus son presos 
por fuerzas simpáticas y obedecen a las leyes de la familia y de la amistad. 

Genios de la décima segunda hora 

Tarab, genio de la corrupción 
Misram, genio de la persecución 
Labus, genio de la inquisición 
Kalab, genio de los vasos sagrados 
Hahab, genio de las mesas reales 
Marnes, genio del discernimiento de los espíritus 
Sellen, genio del favor de los grandes 

Explicación 
Es hora de la suerte que deben esperar los magos y consumir su sacrificio, porque después de la 
conquista de la vida, es necesario saber sacrificarse para renacer inmortal. Sufrirán la consumación, 
al pedirle oro, placeres, venganzas, y si no satisfacen la codicia del vulgo, estarán expuestos a la 
persecución, a la inquisición,; pero nadie profana los vasos sagrados, ellos son hechos para las 
mesas reales, esto es, para los banquetes de la inteligencia. Por el discernimiento de los espíritus, 
sabrán abstenerse del favor de los grandes y quedaran invencibles en su fuerza y en su libertad. 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

292

EL "N U C T E M E R O N" 
CONFORME A LOS HEBREOS1 

El “Nectemeron” de Apolunio, extraído de la teurgia de los griegos, completado y explicado por la 
jerarquía asiría de los genios, corresponde perfectamente a la filosofía de los números tal como la 
encontramos expuesta en las paginas mas curiosas del antiguo Talmud. 

Así, las tradiciones pitagóricas se remontan mas allá de la época de Pitágoras, así, el génesis es una 
magnifica alegoría, que, con la forma de una narración, esconde los secretos, no solamente de una 
creación realizada otrora, pero también de la creación permanente y universal, de la eterna 
generación de los seres. 

He aquí lo que leemos en el Talmud: 
“Dios hizo el cielo como un tabernáculo, preparo el mundo como una mesa ricamente servida y 
cero al hombre como si solicitase un convite”. 

Oíd lo que dice el rey Schlomoh: 
“La divina Chochmah, la sabiduría, esposa de Dios, construyo para si una casa, corto siete 
columnas”. 
“Ella inmolo sus victimas” 
“Ella mezclo su vino, preparo la mesa y envió a sus siervas” 

Esta sabiduría, que establece su casa conforme una arquitectura regular y numeral, es la ciencia 
exacta que preside a las obras de Dios. 

Es su compás y su escuadra. Las siete columnas son los siete días típicos y primordiales. 

Las victimas son las fuerzas naturales que se fecundan, dándose las mismas una especie de muerte. 

El vino mezclado es el fluido universal, la mesa es el mundo con los mares llenos de peces. 

Las siervas de Chochmah son las almas de Adan y Chavah (Eva). 

La tierra con que fue formado Adan fue devuelta a toda la masa del mundo. 

A su cabeza esta Israel, y su cuerpo es el imperio de Babilonia y sus miembros son las otras 
naciones de la tierra. (Aquí se revelan las esperanzas de los iniciados de Moisés para la 
construcción de un reino oriental universal). 

Hay doce horas en el día, en que se realiza la creación del hombre. 

Primera Hora 

Dios reúne los fragmentos esparcidos de la tierra, amasándolos conjuntamente y forma de ellos una 
sola masa que quiere animar. 

__________________ 
1. Extraido del antiguo Talmud, llamado por los judios Mischna



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

293

Explicación 
El hombre es la síntesis del mundo creado, en el recomienza la unidad creadora, es hecho a imagen 
y semejanza de Dios. 

Segunda Hora 

Dios esboza la forma del cuerpo, el la separa en dos para que los órganos sean dobles, por que toda 
fuerza y toda vida resulta de dos, y así los Elohims hicieron todas las cosas. 

Explicación 
Todo vive por el movimiento, todo se mantiene por el equilibrio, y la armonía resulta de la analogía 
de los contrarios; esta ley es la forma de las formas, es la primera manifestación de actividad y de la 
fecundidad de Dios. 

Tercera Hora 

Los miembros del hombre, obedeciendo a la ley de la vida, se producen por si mismas y se 
completan por el órgano generador, que es compuesto de uno y dos, figura del numero ternario. 

Explicación 
El ternario sale por si mismo del binario, el movimiento que produce dos, produce tres, tres es la 
llave de los números, porque es la primera síntesis numeral; es en geometría , el triangulo, primera 
figura completa y cerrada , generada de una infinidad de triángulos, que siendo no semejante quiere 
semejanza. 

Cuarta Hora 

Dios sopla en la cara del hombre y le da un alma. 

Explicación 
El cuaternario que da, el geometría, la cruz y el cuadrado es el numero perfecto; es una perfección 
de la forma que la alma inteligente se manifiesta, conforme esta revelación de Mischna; la criatura 
solo seria animada en el seno de la madre, después de estar completa la forma de todos sus 
miembros. 

Quinta Hora 

El hombre queda de pie, se separa de la tierra, camina, va a donde quiera. 

Explicación 
El numero cinco es la del alma; representada por la quintaesencia, que resulta del equilibrio de los 
cuatro elementos; en Taro, este numero es figurado por el sumo sacerdote o el autócrata espiritual, 
figura de la voluntad humana, esta gran sacerdotisa que decide sola nuestros destinos eternos. 

Sexta Hora 

A los animales que pasan delante de Adan, y el da, a cada uno de ellos, el nombre que le conviene. 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

294

Explicación 
El hombre, por el trabajo, somete la tierra y domina los animales; manifestando su libertad, produce 
su verbo o su palabra y la creación le obedece; aquí la creación primordial se completa. Dios creo al 
hombre en el sexto día, el hombre acaba la obra de Dios y se crea de nuevo a si mismo, de algún 
modo, se hace rey de la naturaleza, que esta sujeta a su palabra. 

Séptima Hora 

Dios da a Adan una compañera, sacada de la misma sustancia del hombre. 

Explicación 
Dios, después de haber creado el hombre a su imagen, reposo en el séptimo día, porque había hecho 
para si una esposa fecunda, que ella trabajaría incesantemente para el; la naturaleza es la esposa de 
Dios y Dios descansa en ella. El hombre, vuelto creador a su vez, por el verbo, adquiere una 
compañera semejante así y en el amor de la cual podrá, de ahora en adelante, confiar; la mujer es la 
obra del hombre, es el que, amándola, la torna bella; es el que la hace madre; la mujer es la 
verdadera naturaleza humana, hija y madre del hombre, nieta y abuela de Dios. 

Octava Hora 

Adan y Eva suben al lecho nupcial, son dos cuando se echan y cuando se levantan son cuatro. 

Explicación 
El cuaternario frente al cuaternario representa la forma equilibrando la forma, la creación saliendo 
de la creación, la balanza eterna de la vida, siete siendo el número de descanso de Dios, la unidad 
que viene después representa al hombre que trabaja y que coopera, con la naturaleza, para la obra de 
la creación. 

Novena Hora 

Dios impone al hombre su ley. 

Explicación 
Nueve es el numero de la iniciación, porque, siendo compuesto de tres veces tres, representa la idea 
divina y la filosofía absoluta de los números; es por eso que Apolunio dice que los misterios del 
numero nueve no deben ser revelados. 

Décima Hora 

En la décima hora Adan cayo en el pecado. 

Explicación 
De acuerdo a los cabalistas, diez es el numero de la materia, cuya señal especial es el cero, en el 
árbol de las sephiroth; diez representa a Malchut o la sustancia exterior y material; el pecado de 
Adan, es pues el materialismo, y el fruto que separa del árbol representa la carne aislada del 
espíritu, el cero separado de su unidad, la escisión del numero diez que da, de un lado, la unidad 
expoliada, y por otro, la nada o la muerte. 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

295

Undécima Hora 

En la undécima hora, el culpable es condenado al trabajo y debe expiar el pecado, sufriendo la pena. 

Explicación 
Once, en el Taro, representa la fuerza; la fuerza se adquiere en las pruebas. Dios da al hombre una 
pena como medio de salvación; es necesario, luchar y sufrir para conquistar la inteligencia y la vida. 

Duodécima Hora 

El hombre y la mujer sufren su pena, la expiación comienza y el libertador es prometido 

Explicación 
Tal es el complemento del nacimiento moral; el hombre es completado porque es sujeto al sacrificio 
que lo regenera; el exilio de Adan es semejante al exilio de Edipo; como Edipo, Adan es padre de 
dos enemigos; Edipo tiene por hija a la piadosa y virginal Antigone y de la raza de Adan nacerá 
Maria. 

Estas misteriosas y sublimes revelaciones de la unidad religiosa en los antiguos misterios se hallan, 
como dijimos en el Talmud; pero sin recurrir a esta voluptuosa compilación, podemos encontrarlas 
en el comentario de Paulo Ricio sobre los Talmundistas, teniendo como titulo: Epitone de la 
Talmudica Doctrina, pagina 280, del Tomo I, de la colección de los cabalistas de Pistorio. 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

296

DE LA MAGIA DE LOS CAMPOS Y LA 
HECHICERIA DE LOS PASTORES 

En la soledad, en medio del trabajo de la vegetación, las fuerzas instintivas y magnéticas del 
hombre aumentan y se exaltan; las fuertes exhalaciones del bosque, el olor del heno, los aromas de 
ciertas flores llenan el aire de embriaguez y vértigo; entonces las personas impresionables caen 
fácilmente en una especie de éxtasis que las ase soñar despiertas. Es entonces que aparecen las 
lavanderas nocturnas, los lobos-duendes, los duendes que desmontan a los caballeros y se suben a 
los caballos, batiéndoles sus largas colas. Estas visiones de hombres despiertos son reales y 
terribles, y no debemos reírnos de nuestros viejos campesinos bretones cuando cuentan lo que 
vivieron. 

Estas visiones pasajeras, cuando se multiplican y se prolongan, comunican al sistema nervioso una 
impresionabilidad y una sensibilidad particular; la persona se vuelve sonámbula despierta, los 
sentidos adquieren una fineza de tacto, a veces maravillosa y hasta increíble; oye a prodigiosas 
distancias ruidos reveladores; ven el pensamiento de los hombres en sus frentes, queda 
repentinamente conmovida por el presentimiento de las desgracias que nos amenazan. 

Las criaturas nerviosas, los idiotas, las mujeres ideosas y generalmente los castos instintivos o 
forzados, son las personas mas propicias para este tipo de magnetismo; así se producen y se 
complican estos fenómenos enfermizos que son considerados como los misterios del poder de los 
médium. Alrededor de estos imanes disgregados, se forman torbellinos magnéticos y muchas veces 
se operan prodigios, prodigios análogos a los de la electricidad, atracción y repulsión de los objetos 
inertes, corrientes atmosféricas simpáticas o antipáticas muy pronunciadas. El imán humano alcanza 
grandes distancias y a través de todos los cuerpos a excepción del carbón de madera que absorbe y 
neutraliza la luz astral terrestre en todas sus transformaciones. Si a estos accidentes naturales se 
aumenta una voluntad perversa o enferma se puede tornar muy peligroso para los vecinos, 
principalmente si su organismo tiene propiedades exclusivamente absorbentes. Así se explican los 
hechizos y las suertes; así se vuelve admisible al diagnostico medico esta afección extraña que los 
romanos llamaban el mal de ojo, y que es aun temido en Nápoles con el nombre de jettatura. 

En nuestra “Llave de los grandes misterios”, dijimos porque los pastores están mas sujetos a les 
ocurran las desgracias magnéticas; conductores de rebaños que imantan con su voluntad buena o 
mala, sufren la influencia de las almas animales reunidas bajo su dirección y que se vuelven un 
apéndice de el; y sus enfermedades morales producen, en sus carneros, enfermedades físicas y ellos 
sufre a su vez la reacción de las petulancias de sus corderos y de los caprichos de sus cabras; si el 
pastor es de una naturaleza absorbente, el rebaño se vuelve absorbente y atrae, a veces, fatalmente , 
para si toda el vigor y toda la salud de un rebaño vecino. Es así que la mortalidad se establece en los 
corrales, sin que se pueda saber por que es que todas las preocupaciones y todos los remedios no 
valen para eso. 

Esta enfermedad contagiosa de los rebaños es, a veces, determinada por la enemistad de un pastor 
rival que fue furtivamente, de noche, a enterrar un pacto a la entrada del corral. Esto va hacer reír a 
los incrédulos, pero no se trata ahora de credibilidad. Lo que la superstición afirmaba ciegamente 
otrora la ciencia constata y explica ahora. 

Sin embargo, es cierto y esta demostrado, por numerosas experiencias: 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

297

1.- Que la influencia magnética del hombre, dirigida por su voluntad, se se asocia a cualquier objeto 
escondido e influenciados por esa voluntad. 
2.- Que la influencia magnética del hombre se extiende a la distancia y se centraliza con fuerza en 
los objetos magnetizados. 
3.- Que la voluntad del magnetizador adquiere mayor fuerza, cuanto mas haya multiplicado los 
actos expresivos de su voluntad 
4.- Que si los actos son para impresionar vivamente la imaginación, y mas aun si para realizar fue 
necesario vencer grandes obstáculos exteriores y grandes resistencias interiores,  la voluntad se 
vuelve fija, encarnada e invencible como la de los locos. 
5.- Que solo los hombres, por causa de su libre albedrío pueden resistir la voluntad humana, peor 
los animales no son capaces de resistirla por mucho tiempo. 

Veamos ahora como los hechiceros del campo componen sus maleficios, verdaderos pactos con el 
espíritu de la perversidad, que sirve de consagración fatal a su voluntad torcida. Forman un 
compuesto de substancias que nadie puede obtener, sin cometer crimen o reunir sin sacrilegio, 
pronunciando sobre estas horribles mezclas, humedecidas , a veces con su propia sangre, formulas 
de excreción y entierran en el campo de su enemigo, o en un lugar próximo a la entrada de su corral 
estas señales de un odio infernal, irrevocablemente magnetizados. Y su efecto es infalible; a partir 
de ese momento, los rebaños empiezan a perecer, luego todo el corral será arrastrado, a menos que 
el dueño del rebaño oponga una resistencia enérgica y victoriosa, al magnetismo del enemigo. 

Esta resistencia es fácil, cuando es hecha por círculos y corrientes, esto es, por asociación de 
voluntades y esfuerzos. El contagio no alcanza a los cultivadores que saben hacerse amar por sus 
vecinos. Sus bienes son protegidos, entonces, por el interés de todos y las buenas voluntades 
asociadas triunfan sobre una malevolencia aislada. 

Cuando el maleficio es así repelido, se vuelve contra su autor: el magnetizador malévolo sufre 
tormentos intolerables, que luego lo fuerzan a destruir su mala obra y a ir, en persona, a desenterrar 
su pacto. 

En la edad media, se recurría también a las fumigaciones y en ella mezclaban los alimentos de los 
animales, sal magnetizada por exorcismos y especias. Al final de nuestra “Llave de los Grandes 
Misterios”, reproducimos algunos de estos exorcismos, cuyo texto primitivo reestablecemos con 
curiosa atención. 

En efecto, estas formulas, copiadas y recopiladas por manos ignorantes, impresas después, a 
despecho del buen censo, por explotadores de la credibilidad popular, han llegado hasta nosotros sin 
extrañas alteraciones. 

Detallamos aquí algunas, tal como las hallamos todavía en los últimos grimorios: 
“Antes de todo pronúnciese sobre la sal: Panem coelesten accipat si nomen Domini invocabis. 
Después recorra hasta el Castillo de Betle, enjuagandolo y estrugandolo, pronunciando lo que 
sigue: Eunte ergo docentes omnes gentes baptizantes eos. In nomine Patris, etc.” 

“PROTECCION CONTRA LA SARNA.- Cuando Nuestro Señor subió al cielo, dejo en la tierra su 
santa virtud: 
Pasle, Colet y Herve; todo lo dios dijo fue bendito. Animal ruso, blanco o negro, de cualquier color 
que sea, si hubiera alguna sarna en ti, que haya sido puesta y hecha a nueve pies en la tierra. Es 
también verdad que ella se ira como vino, como San Juan esta en su piel y fue nacido en su casa; 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

298

como Jose Nicodemos de Arimatea que bajo el cuerpo del Salvador y Redentor Jesús Cristo de la 
cruz el sábado santo.” 

"PROTECCION PARA IMPEDIR A LOS LOBOS ENTRAREN EM EL TERRENO EN QUE 
ESTAN LAS OVEJAS.- Colocaos frente al sol naciente y pronuncias cinco veces lo que sigue. Si 
queréis lo pronuncias una sola vez y durante cinco días seguidos: 
 “Ven, animal lanudo, es el Cordero de la humildad, yo te protejo Ave Maria. Es el cordero 
Redentor que ayunocuarenta días sin revelación, sin haber tomado un alimento del enemigo, fue 
tentado en verdad. Sigue derecho, animal pardo, carnívoro traicionero; id a buscar vuestra presa, 
lobos, lobas y lobeznos; no tenéis que venir por carne aquí. En nombre del Padre, del Hijo y del 
Espíritu Santo y del bien aventurado Santo Ciervo. También, vade retro Satán!". 

"OTRA PROTECCION.- Animal lanudo, ruegote en nombre de Dios y de la Santísima Virgen 
Maria. Ruego a Dios que la ordenan que voy a dar sea en provecho de mi voluntad. Yo te conjuro 
que rompas todas las suertes y encantamientos, que pueden haber efectuado encima del cuerpo de 
mi rebaño de animales lanudos que están presentes delante de mi; que están a  mi cargo; sobre mi 
protección. En nombre del Padre, del Hijo y del Espíritu Santo y del Señor San Juan Bautista y del 
señor Santo Abraham. 
Anda hacia donde dijimos y operara en el Castillo de Belle y servios, para el encantamiento y las 
fricciones, las palabras que siguen:  
Pascua florida, Jesús resucito". 

"PROTECCION CONTRA LA SARNA Y LA PESTE.- Fue un lunes por la mañana que el 
Salvador del mundo paso, con la Virgen Santísima; el señor San Juan su pastor, su amigo, que 
busca su divino rebaño, que esta preso por este maligno clavo, el cua ya no tiene poder por causa de 
los tres pastores que fueron adorar a mi Salvador y Redentor Jesús Cristo, en Belen y que adoraban 
al niño. 
Pronuncia cinco veces el Pater y el Ave Maria. 
Mi rebaño que esta a mi cargo, estará sano y bello. Ruego a la señora Santa Genoveva que me 
pueda servid de amiga contra este maligno calvo. Clavo maldecido por Dios, renegado por Jesús 
Cristo, yo te ordeno de parte del Gan Dios, que salgas de aquí y te derritas y disuelvas delante de 
Dios y de mi, como el roció se derrite delante del Sol. Gloriosa Virgen Maria y Espíritu Santo, 
clavo sal de aquí realmente como José Nicodemos de Arimatea bajo el precioso cuerpo de mi 
Salvador y Redentor Jesús Cristo del árbol de la Cruz el día sábado santo: por el Padre, por el Hijo, 
por el Espíritu Santo, digno rebaño de animales lanudos aproximaos aquí con Dios y conmigo. He 
aquí la divina ofrenda de sal que te presento hoy, sin la sal nada fue hecho y con la sal todo fue 
hecho, con el credo, por el padre, etc. 
Oh sal! Yo te conjuro, de parte del gran Dios vivo, que me puedas servir para lo que pretendo, que 
puedas preservar y proteger a mi rebaño de sarnas, roñas, quebrantos, y de las aguas. Yo te mando, 
como Jesús Cristo mi Salvador mando en la barca a sus discípulos, cuando le dijeron: Señor, 
acordaos, porque el mas nos asusta. Luego el Señor se acordó y ordeno al mar que se aquiete, por 
eso el mar quedo calmo, mandado por el Padre, etc". 

Es evidente que es necesario leer: 
Para la oración sobre la sal: Ponem coelestem accipian et nomen Domini invocabo. 

Después mas abajo: 
Euntes ergo ommes gentes baptizantes eos, etc. 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

299

Los nombres de Pasle, Colet y Herve son los de los pastores asociados a la obra magnética. En 
lugar de morirá lee saldrá; y en la línea siguiente lee: casa en vez de camello, que hace aquí un 
contrasentido tan absurdo y grotesco. 

En una de las siguientes formulas, en lugar de passe flori, se debe leer: pascua florida1. 

Lo que se muestra a continuación era la oración primitivamente en verso y podemos ver, 
restableciéndola, como fue desfigurada: 

Fue un lunes de mañana, 
Jesús paso el camino, 
La Santa Virgen junto a el. 
Y el señor San Juan su amigo, 
El señor San Juan su pastor. 
Que busca su divino rebaño. 
Preso por el maligno clavo 
Maligno calvo que sanara 
Y de mi rebaño saldrá 
Por los tres reyes y los pastores 
De Jesús Cristo adoradores 
Que fueron a Belen 
Pasando por Jerusalem 
Y a su vez se postraran 
Para Adorar la cruz del niño. 

Este ejemplo bastara para entender hasta que punto están alterados y se volvieron ridículos los 
pequeños libros vulgares de hechicería y de magia que todavía osan vender. 

Se puede ver que en un principio estas formulas pertenecían a una fe ardiente e ingenua. Era en 
nombre de del niño nacido en un pesebre, de los pastores que fueron a visitarlo, de San Juan 
Bautista, el hombre del desierto, siempre acompañado de un cordero sin mancha que los antiguos 
pastores cristianos conjuraban los maleficios de sus enemigos. Estas oraciones, o antes, estos actos 
de fe eran pronunciados sobre la sal, tan saludable por si mismo y tan indispensable para la buena 
salud de los rebaños. Nuestros falsos sabios podrán reírse de estos rústicos encantadores; pero ellos 
sabían muy bien lo que hacían y su instinto dirigido por la experiencia, los guiaba para saber lo que 
podían hacer con la pobre ciencia de aquel tiempo. 

Ahora que la fe se debilita, estas ingeniosas oraciones no tienen poder ni prestigio. Se puede 
tenerlas como monumentos curiosos de la creencia de nuestros abuelos. Los podemos hallar en los 
grimorios manuscritos y en el Enchiridion de León III, pequeño libro muy celebre en la edad media 
y cuyas ediciones, mas o menos erróneas, se multiplicaron hasta nuestros días. Extraemos de allí 
sus conjuraciones que pasaban por ser las mas eficaces. 

Aquí comienzan las misteriosas oraciones del Papa León III: Oraciones contra toda suerte de 
encantos, sortilegios, caracteres, visiones, ilusiones, posesiones, obsesiones, impedimento maléfico 
de casamiento y todo lo que puede llegar por maleficio de los hechiceros o por concurso de los 
diablos; y también muy provechosas contra toda especie de males que pueden ser ocasionados en 
los caballos, burros, bueyes, vacas, carneros, ovejas y otras especies de animales. 
__________________________ 
1. Observación. Estas correcciones ya fueron hechas en la traducción. El lector no debe extrañarse de estas formulas
por demás vulgares e ignorantes.



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

300

Oracion: Qui verbum caro factum, est, etc. 
“El verbo que se hizo carne, fue clavado en la cruz, esta sentado a la derecha del Padre, para 
atender las oraciones de los que creen en el, por su santo nombre todas las rodillas se doblan; y 
por los meritos de la bienaventurada Virgen Maria, su madre, y también por las oraciones de todos 
los santos y santas de Dios. Dignaos preservar esta criatura, F, de todos los que podrían 
perjudicarla y de los ataques de los demonios, vosotros que vivís y reináis en la unidad perfecta;  
porque he aquí † la cruz de Nuestro Señor Jesús Cristo, en la cual esta nuestra salvación, nuestra 
vida y nuestra resurrección, es la confusión de todos los que quieren perjudicarnos y de los 
espíritus malignos; huid pues adversarios, porque os conjuro demonios del infierno y vosotros 
espíritus malignos de cualquier especie que seáis, tanto presentes como ausentes, de cualquier 
modo que sea, y sobre cualquier pretexto que seáis llamados o invocados, que vengáis de buena 
voluntad o seáis enviados ya sea por encantamiento o por arte de los hombres malignos o mujeres, 
incitándolos para quedarse o molestar. Hasta que abandonéis vuestros engaños diabólicos, idos 
inconteniblemente † por el Dios Vivo † verdadero † santo † Padre † Hijo † y Espíritu Santo. 
Especialmente por aquel † que fue crucificado como hombre; por la sangre del cual vencemos, 
cuando San Miguel combatió con nosotros y precede la victoria, y hacéis retirar a medida que os 
aproximáis, y que no podáis, bajo cualquier pretexto, molestar o incomodar a esta criatura, ni su 
cuerpo, por visión, ni espanto, ni de día ni de noche, ni dormido ni despierto, ni comiendo ni 
orando, ni haciendo otra cosa sea natural sea espiritual: de otro modo, hago caer sobre vosotros † 
todas las maldiciones, excomuniones †, grados de penas y tormentos, como ser lanzado en el 
tanque de fuego y azufre, por la manos de vuestros enemigos, mandados por la Santísima Trinidad. 
San Miguel ponlo en ejecución. Porque si antes tomasteis algún lazo de adoración, algún perfume, 
alguna determinación y afección maligna, sea cual fuera, sea en hiervas, sea en palabras, sea en 
piedras, sea en elementos, sean naturales simples o mixtas, temporales, espirituales o en los 
nombres del gran Dios y de los ángeles, sea en caracteres de horas, de minutos, de días, de años y 
de meses, observados supersticiosamente con pacto expreso o tácito, hasta fortificado por 
juramento. Rompo † todas esas cosas, las anulo y las destruyo por el poder del Padre que creo 
todo el mundo †, por la sabiduría del Hijo Redentor †, por la bondad del Espíritu Santo †, por 
aquel que cumplió con toda la ley †, que es †, que debe venir †, omnipotente †, santo †, inmortal †, 
salvador †, que esta compuesto de cuatro letras †, Jehová †,  Alfa y Omega †, el comienzo y el fin. 
Que toda virtud diabólica sea destruida en esta criatura, sea expulsada por la virtud de la 
santísima cruz, por la invocación de los ángeles, arcángeles, patriarcas, profetas, apóstoles, 
mártires, confesores, vírgenes y también por la bienaventurada Virgen y de todos los que viven 
bajo la santa Iglesia de Dios. Retiraos, pues, del mismo modo que el humo del pez menudo, pez 
quemado conforme al consejo de Rafael, puso en fuga al espíritu que estaba atormentando a Sara, 
del mismo modo estas bendiciones os expulsaran, a fin de que no oséis acercaros a esta criatura. 
Marcada por la señal de santa cruz en el espacio de cien mil pasos, porque mi mandato no es mió, 
sino de aquel que fue enviado del seno del Padre, a fin de destruir vuestras obras, como las 
destruyo en el árbol de la cruz, nos dio el poder, para la gloria y utilidad de los fieles, para 
ordenaros y mandaros que no oséis aproximaros, por nuestro Señor Jesús Cristo †; he aquí la cruz 
del Señor, huid, partes adversarias; el león de la tribu de Juda venció. Raíz de David, aleluya, 
amen, amen, fiat, fiat.”  

He aquí las siete oraciones misteriosas que se deben decir durante la semana: 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

301

Para el domingo.- Libera-me, Domine, etc. Padre Nosso, etc. 
“Liberame, yo os ruego Señor, a vuestro siervo F., de todos los males pasados, presentes y futuros, 
tanto del alma como del cuerpo, y por la intersección de la bien aventurada Virgen Maria madre 
de Dios, y de vuestros bien aventurados apóstoles San Pedro, San Palo y San Andrés, con todos 
vuestros santos, otorga favorablemente la paz a vuestro siervo F., y la santidad en todos los días de 
mi vida, a fin de que siendo ayudado por el auxilio de vuestra misericordia, este siempre libre de la 
esclavitud del pecado y de cualquier temor de perturbación. Por el mismo Jesús Cristo vuestro 
Hijo, Nuestro Señor, que siendo Dios vive y reina con vos en la unidad del Espíritu Santo por todos 
los siglos de los siglos. Amen. Que la paz del Señor este siempre conmigo. Amen. Que vuestra paz 
celestial, Señor, que dejasteis a vuestros discuelos, quede siempre firme en mi corazón, y este 
siempre entre mi y mis enemigos, tanto visibles como invisibles. Amen. Que la paz de Nuestro Señor 
Jesús Cristo, su rostro, su cuerpo o su sangre vengan en mi auxilio, F., pecador que soy, y me 
sirvan de una favorable protección y defensa, y consolación para mi alma y para mi cuerpo. Amen. 
Cordero de Dios, que os dignasteis nacer de la Virgen Maria, y cargar en el árbol de la cruz los 
pecados del mundo, ten piedad de mi cuerpo y de mi alma. Cordero de Dios, por quien todos los 
fieles son salvos, dame, en este siglo y en los siglos futuros una paz eterna. Amen.” 

Para el lunes.- Oh Adonai per quem, etc. 
“Oh Adonai! Oh Salvador por quien todas las cosas fueron puestas en libertad, libérame de todo 
mal. Oh Adonai!, Oh Salvador por quien todas las cosas fueron socorridas, auxíliame en todas mis 
necesidades y angustias, negocios y peligros, y en todos los engaños de mis enemigos visibles o 
invisibles, libérame †, en nombre del Padre que creo todo †, en nombre del Hijo que recato todo †, 
en nombre del Espíritu Santo que realizo toda la ley, yo me recomiendo enteramente. Amen †. Que 
la bendición de Dios Padre Omnipotente que hace todas las cosas por una sola palabra, este 
siempre conmigo. Amen †. Que la bendición del Espíritu Santo, con sus siete dones, este siempre 
conmigo. Amen. Que la bendición de la bien aventurada Virgen Maria con su Hijo este siempre 
conmigo. Amen.” 

Para el martes.- Accipite et comedite, etc. 
“Que la bendición y la consagración del pan y del vino que Nuestro Señor Jesús Cristo hizo 
cuando les dio a sus discípulos diciéndoles: 
Tomad y comed de esto, porque es mi cuerpo que será entregado a vosotros en memoria mía. 
Amen. Que la bendición de los ángeles y arcángeles, de las virtudes, de los principados, de los 
tronos, de las dominaciones, de los querubines y serafines estén siempre conmigo. Amen. Que las 
bendiciones de los patriarcas, de los profetas, de los apóstoles, de los mártires, de los confesores, 
de las vírgenes y de todos los santos y santas de Dios estén siempre conmigo. Amen. Que la 
bendición de todos los cielos este siempre conmigo. Amen †. Que la majestad adorable me proteja, 
que su eterna bondad me gobierne, que su inextinguible Caridad me inflame, que su inmensa 
bondad me dirija, que el Poder del Padre me conserve, que la sabiduría del Hijo me vivifique, que 
la virtud del Espíritu Santo este siempre entre mi y mis enemigos visibles o invisibles. Amen. Poder 
del Padre, fortifícame; sabiduría del Hijo, líbrame; consolación del Espíritu Santo, consuélame. El 
Padre es la Paz, el Hijo es la vida, el Espíritu Santo es el remedio de la consolación y de la 
salvación. Amen. Que la divinidad de Dios me bendiga, que su humanidad me fortifique. Amen. 
Que su piedad me calme; que su amor me conserve: Oh Jesús Cristo hijo de Dios vivo, ten piedad 
de mi.” 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

302

Para el miércoles.- Oh Emmanuel, ab hoste, etc. 
“Oh Emmanuel! Defiéndeme del espíritu maligno y de todos mis enemigos visibles o invisibles, de 
todo el mal; el Cristo rey vino en paz; Dios se hace hombre y sufre con clemencia por nosotros; 
que Jesús Cristo rey pacifico siempre este entre mi y mis enemigos. Amen †. El Cristo es vencedor 
†, el Cristo reina †; el Cristo impera †. Que el Cristo me defienda siempre de todo mal. Amen. Que 
Jesús Cristo ordene que salga victorioso sobre mis adversarios. El león de la tribu de Juda venció; 
rama de David, aleluya, aleluya, aleluya. Salvador del mundo sálvame y socórreme, por vuestra 
cruz, por vuestra preciosísima sangre, me rescataste, ayúdame yo os lo ruego, Oh Dios, Oh Agin, 
Oh Theos  †, agios ischyros †, agios athanatos †, eleison himas; Dios Santo, Dios fuerte,Dios 
misericordioso e inmortal, ten piedad de mi, F., vuestro siervo. Señor concededme auxilio, no me 
abandones, no me desprecies, Dios mió saludos, ven siempre en mi auxilio, Señor Dios, mi 
Salvador.” 

Para el jueves.- Ilumina oculos meos, etc. 
“Ilumina mis ojos Señor, a fin de que no me adormezca nunca en la muerte y que mi enemigo no 
diga que fue mas fuerte que yo. Que el Señor venga en mi auxilio y no temeré lo que el hombre 
pueda hacer en mi contra; mi benignísimo Jesús Cristo, guárdame, socórrame y sálvame; que al 
nombre de Jesús todas las rodillas se doblen en los cielos, en la tierra y en los infiernos, y que toda 
lengua confiese que Nuestro Señor Jesús Cristo esta en la gloria de Dios Padre. Amen. Se 
verdaderamente, oh Jesús, que en cualquier hora y día que os invoque seré salvo. Oh clementísimo 
Señor Jesús Cristo, Hijo de Dios vivo, que por la virtud de vuestro nombre preciosísimo, hicisteis y 
operasteis tantos milagros y que nos distes un remedio tan abundante para nosotros que teníamos 
una gran necesidad de el, porque por la virtud de vuestro nombre los demonios huían, los ciegos 
veían, los sordos oían, los cojos andaban, los mudos hablaban, los leprosos eran curados, los 
enfermos obtenían salud y los muertos resucitaban; porque cuando se pronuncia el nombre de 
vuestro dulcísimo hijo Jesús, se oye una dulce melodía en el oído y la miel se hace sentir en la 
boca, el demonio huye, toda rodilla se dobla, los espíritus celestes se alegran y las tentaciones son 
vencidas; todas las enfermedades son curadas; se ganan varias indulgencias; los debates que se 
dan entre el mundo, la carne el diablo son destruidos y muchos bienes provienen de ahí, porque 
quien invoque el nombre de Dios será salvo, este nombre que fue llamado por el ángel antes que 
fuese concebido en el vientre.” 

Para el viernes.- Oh nomen dulce, etc. 
“Oh dulce nombre que fortifica el corazón del hombre, nombre de la vida, de la salvación y de la 
alegría; nombre precioso, alegre, glorioso y gracioso; nombre que da fuerza a los pecadores, 
nombre que nos salva y que conduce y gobierna toda la maquina del universo. Ruego a vos, oh 
piadoso Jesús! Que por la misma virtud preciosísima de vuestro nombre, vos dignáis hacer huir a 
los demonios delante de mi; ilumíname que soy ciego; haz que oiga que soy sordo; guía mis pasos 
que soy cojo; haz que pueda hablar a mi que soy mudo; cura mi lepra; dame saludo a mi que soy 
enfermo; despiértame de la muerte y rodéame enteramente por dentro y fuera, a fin de que, estando 
munido con vuestro nombre sacratísimo, pueda vivir siempre en vos, alabándote y honrándote que 
sois digno de alabanzas, porque sois gloriosisimo Señor, y el Señor eterno, y el eterno Hijo de 
Dios, en el cual y por el cual todas las cosas se alegran, y son gobernadas; a vos la alabanza, la 
honra y la gloria en todos los siglos. Amen. Que Jesús este siempre en mi corazón, que Jesús este 
siempre en mi boca, que Jesús este siempre en todas mis entrañas. Amen. Que Dios mi Señor Jesús 
Cristo este dentro de mi para darme salud; que este alrededor mió para guiarme; que este detrás 
mió para conservarme, delante mió para guardarme, encima mió para bendecirme, que este dentro 
de mi para vivificarme, junto a mi para fortificarme, que este siempre conmigo para alejar toda 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

303

pena de una muerte eterna, el que con el Padre y el Espíritu Santo vive y reina por todos los siglos. 
Amen.” 

Para el sábado.- Jesus Maria et filius, etc. 
“Que Jesús hijo de Maria, Señor y Salvador del mundo, me sea clemente y propicio, que nos de un 
espíritu sano y propicio, honre a Dios, y que nos conceda la libertad de nuestros males en el lugar 
en que estemos; y ninguno ponga la mano en el, porque su hora todavía no ha llegado, aquel que 
es, aquel que era y que será siempre Alfa y Omega, Dios y hombre, el comienzo y el fin; que esta 
invocación me sea una eterna protección. Jesús de Nazareth, rey de los judíos, señal de triunfo, 
hijo de la Virgen Maria, ten piedad de mí, conforme a vuestra clemencia, en el camino de la 
salvación eterna. Amen. Pero Jesús sabiendo todo lo que debía vivir, se adelanto y les dijo: “A 
quien buscáis?” Ellos le respondieron: ”A Jesús de Nazareth”. Jesús les dijo: “Yo soy”. Judas el 
traidor también estaba presente con ellos. Cuando Jesús les dice: “Yo soy”, ellos retroceden y caen 
por tierra. El les pregunta todavía una vez: “A quien buscáis?” Ellos dijeron: “A Jesús de 
Nazareth” Jesús les respondió: “Ya os dije que soy yo; si es pues a mi a quien buscáis deja que 
estos se vayan” †. Que Jesús por mi fue hecho victima, me haga agradable a sus ojos, y que, mi 
alma purificada estando separa de mi cuerpo, reine con el en los cielos. Amen. Jesús es el camino 
†. Jesús es la vida †. Jesús es la verdad †. Jesús sufrió †, Jesús fue crucificado †, Jesús Cristo, Hijo 
de Dios vivo, ten piedad de mi. Pero Jesús pasando †, en medio de ellos, estaba de pie y nadie puso 
su mano violenta sobre Jesús, porque su hora todavía no había llegado.” 

Oremus. Dulcissime Domine, etc. 
“Dulcísimo Señor Jesús Cristo, Hijo de Dios vivo, que respondisteis a los judíos que os querían 
tomar prisionero: “Yo soy, es pues a mi a quien buscáis, dejad que estos se vayan”; entonces los 
judíos retroceden y caen por tierra. Así en esta hora no os podrán hacer mal, como es verdad y que 
creo también verdad y lo confieso. Así, mi benignísimo Salvador Jesús Cristo, dignáis guardadme 
ahora y siempre de todos los enemigos que intentan hacerme mal, que cualquier modo que sea y 
que yo me retire sin daños de sus manos, en el camino de la paz y el reposo, para honor y gloria de 
vuestro nombre que es bendito en los siglos de los siglos. Amen.” 

Estas oraciones, como se ve, son simplemente muy piadosas y cristianas en su simplicidad, y 
pueden todavía ser la expresión de la confianza y de la voluntad recta de un hijo sumiso de la 
Iglesia. 

La oración hecha en comunidad y conforme a la fe ardiente constituye verdaderamente una 
corriente magnética, siendo lo que entendemos por magnetismo ejercido en círculos. 

Los maleficios son peligrosos solo para los individuos aislados, es pues necesario principalmente a 
las personas del campo vivir en familia, tener la paz en su hogar y adquirir numerosos amigos. 

Es necesario, también, para la salud de los rebaños arreglar y exponer los corrales al sol, pudiendo 
cubrirlos con polvo de carbón de leña, purificar las aguas con un filtro de carbón, dar a los animales 
sal, no exorcizada pero magnetizada de acuerdo a las intenciones del dueño, evitar en lo posible la 
venganza de los rebaños que pertenecen a un enemigo o rival, restregar las ovejas enfermas con una 
mezcla de carbón de leña y azufre, después renovar varias veces su cama de paja y darles buenas 
hierbas. Debe evitarse también la compañía de personas que sufren dolencias negras o crónicas, 
nunca dirigirse a los adivinos de la aldea ni a los hechiceros, ya que consultando a este tipo de 
personas el individuo se pone, de alguna manera, bajo su poder; en fin, es necesario tener confianza 
solo en Dios y dejar que la naturaleza opere. 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

304

Los sacerdotes pasan, muchas veces, por hechiceros y generalmente se cree que son capaces de 
ejercer una influencia mala, lo que es verdad infelizmente para los malos sacerdotes; pero el buen 
sacerdote, lejos de llevar la desgracia a alguien, es una bendición para las familias y los lugares. 

Existen también locos peligrosos que creen en la influencia de los espíritus de las tinieblas, y no 
temen evocarlos para hacerlo un siervo de sus malos deseos; es necesario aplicarles lo que dijimos 
en las evocaciones diabólicas, y guárdense bien de darles crédito y de imitarlos. 

Para mandar sobre las fuerzas elementales es necesario una gran moralidad y justicia. El hombre 
que hace un empleo noble y digno de su inteligencia y libertad, es verdaderamente el rey de la 
naturaleza, pero los seres de figura humana que se dejan dominar por sus instintos brutales no son 
dignos de mandar sobre los animales. Los sacerdotes del desierto eran servidos por los leones y los 
osos. 

Daniel en la cueva de los leones no fue tocado por ellos, con razón dicen los maestros de la cabala 
que los animales feroces respetan naturalmente a los hombres y que solamente se lanzas sobre ellos 
cuando los toman por otros animales hostiles o inferiores a ellos. En efecto, los animales se 
comunican por su alma física con la luz astral universal y son dotados de una intuición particular 
para ver el mediador plástico de los hombres bajo la forma que le dio el ejercicio habitual de su 
libre albedrío. 

Solo el que es verdaderamente justo se les aparece en el esplendor de la figura humana y son 
forzados a obedecer su mirada y a su voz; los otros los atraen como una presa o los espantan e 
irritan como un peligro. Es por eso que, de acuerdo al profeta Isaías, cuando la justicia reina en la 
tierra y cuando los hombres crían a sus hijos en la verdadera inocencia, un niño guiara a los tigres y 
leones, y jugaran impunemente en medio de ellos. 

La prosperidad y la alegría deben ser el apoyo de los justos; para ellos hasta la desgracia se cambia 
en bendición, es como el aguijón del divino pastor que lo fuerza a andar siempre y a proseguir los 
caminos de la perfección. El sol los saluda en la mañana y la luna les sonríe en la tarde. Para ellos el 
descanso es sin angustias, el sueño sin espanto; y su presencia bendice la tierra y trae felicidad a los 
vivos. Feliz de quien se le asemeja!. Feliz quien los escoge por amigos!. 

El mal físico es, muchas veces, una consecuencia del mal moral; al desorden sigue necesariamente 
el error. Ahora bien, el error en acción es la injusticia. La vida laboriosa de los habitantes del campo 
los hace, generalmente, duros y sensuales. De ahí una multitud de errores en el juzgamiento y como 
consecuencia un desorden en la acción, que fuerza a la naturaleza a protestar y reaccionar. Es este el 
secreto de estos malos destinos que a veces parecen pegarse a una familia o casa. Los antiguos 
dirían, entonces: Es necesario apaciguar a los dioses ofendidos. – Y decimos todavía: El bien mal 
adquirido no produce provecho; es necesario restituirlo, es preciso reparar el mal cometido, es 
necesario satisfacer la justicia o la justicia se vengara de un modo fatal. 

Una fuerza, invencible si quisiéramos, nos fue dada para vencer a la fatalidad: es nuestra libertad 
moral. Con el auxilio de esta fuerza podemos corregir el destino y reconstruir el futuro. Es por eso 
que la religión no quiere que consultemos a los adivinos para saber lo que sucederá: quiere 
solamente que aprendamos de nuestros pastores lo que debemos hacer. Que nos importan los 
obstáculos? Un valiente no debe contar a sus enemigos antes de la batalla. Prever el mal es hacerlo, 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

305

de algún modo, necesario. Advendrá el resultado de lo que hubiéramos querido: he aquí la profecía 
universal. 

Observar la naturaleza, seguir sus leyes en nuestro trabajo, obedecer en todo a la razón, sacrificar, si 
fuera necesario, el propio interés ante la justicia. He aquí la verdadera magia que trae felicidad y los 
que la hallen no tiene ni la malicia de los hechiceros ni la hechicería de los pastores. 



DOGMA Y RITUAL DE ALTA MAGIA 

306

RESPUESTA A ALGUNAS CUESTIONES 
Y CRITICAS 

PRIMEIRA CUESTION 

Pregunta.- Esperáis que los católicos serios acepten vuestras creencias cabalísticas, vuestras 
interpretaciones filosóficas del dogma y hasta vuestra definición del catolicismo, esto es, de la 
universalidad en materia de religión? 

Respuesta.- Si por católicos serios entendéis los que niegan la civilización y el progreso, no, 
ciertamente, no lo espero. 

P.– Entonces sois protestante? 
R.- Si, si el individuo es protestante, cuando cree en la civilización y en el progreso. 

P.- Por que, entonces, os llamáis católico romano? 
R.- Porque no creo que sea necesario excluir a los romanos de la comunión universal. 

P.- Que esperáis, si, os consideráis católico, no esperáis convertir a los verdaderos católicos? 
R.- Quería llevar a la unidad jerárquica a la integridad del dogma y la eficiencia del culto a las 
comuniones cristas disidentes, y esto es posible para las comuniones emancipadas por la Reforma, 
porque estas admiten la civilización y el progreso. 

SEGUNDA CUESTION 

P.- Hacéis vos milagros y enseñanzas el medio de hacerlas? 
R.- Se por milagros entendéis obras contra la naturaleza o efectos no justificados por sus causas, no 
enseño a hacer semejantes milagros. El mismo Dios no podría hacerlos. 

TERCERA CUESTION 

P.- Que respondéis a los que os acusan de credulidad, superstición y charlatanismo? 
R.- Respondo que no lean mis libros, o que, habiéndolos leído, no los entendieron. Así, un Sr. 
Tavernier, en una pretendida crítica sobre la Llave de los Grandes Misterios, no dudo en escribir 
que yo evocaba a Archeo, Azoth e Hyte, diablos bien conocidos, según el. Bien, quien no sabe que 
por Archeo los antiguos entendían el alma universal, por Azoth la sustancia mediadora, e por Hyle 
la materia pasiva? 

CUARTA CUESTION 

P.- Que respondéis a los que, como el Sr. Gougenot Desmousseaux, consideran abominables 
vuestros libros? 
R.- Me guardo bien de responder sus injurias por otras injurias, y lamento que las creencias se 
traduzcan al juicio temerario y al insulto. 

ELIPHAS LEVI 




