


 

 

 

 

LA CLAVE DE LOS GRANDES MISTERIOS 

ELIPHAS LEVI 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

Según Enoch, Abraham ,Hermes Trismegisto y Salomón Por Eliphas Levi La 
religión dice: Creed y entonces comprenderéis. La ciencia afirma: Comprended y 
entonces creeréis. «Llegará un tiempo en que toda la ciencia cambiará su aspecto; el 
espíritu, destronado y olvidado por largo tiempo, volverá a ocupar su lugar; 
quedará demostrado que las antiguas tradiciones son totalmente ciertas; que todo el 
paganismo no es más que un sistema de verdades que han sido corrompidas y 
colocadas fuera de sitio; que basta con purificarlas, por así decirlo, para hacerlas 
volver a su primitivo lugar, para verlas brillar en todo su esplendor. En una palabra, 
todas las ideas cambiarán, y, desde todos los confines, una multitud de elegidos 
exclamará al unísono: "¡Venid, Señor, venid! ¿Por qué censuráis a los hombres que 
se elevan ante este majestuoso porvenir y se glorifican de adivinarlo...?"» (J. de 
Maistre, Tardes de San Petersburgo). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 PREFACIO  

El espíritu humano siente vértigo ante el misterio. El misterio es el abismo 
que atrae sin cesar nuestra curiosidad inquieta ante sus increíbles profundidades. El 
más grande misterio del infinito es la existencia de Aquel para quien todo carece de 
misterio. Al comprender el infinito que es en su esencia incomprensible, El mismo 
es el misterio infinito y eternamente insondable, es decir, que El es, bajo toda 
apariencia, ese absurdo por excelencia en el que creía Tertuliano. Necesariamente 
absurdo, puesto que la razón debe renunciar para siempre a comprenderlo; 
necesariamente accesible por creencia, puesto que la ciencia y la razón, lejos de 
llegar a demostrar que no existe, se ven fatalmente movidas a reafirmar la fe en su 
existencia y a adorarlo ellas mismas con los ojos cerrados. Siendo este absurdo la 
fuente infinita de la razón, la luz que eternamente resurge de la eterna tiniebla, la 
ciencia, esta Babel de la mente, puede doblar y multiplicar sus espirales siempre en 
ascenso, podrá hacer oscilar la tierra, pero nunca llegará al cielo. Dios es aquello que 
eternamente estamos aprendiendo a conocer. Por tanto, nunca llegaremos a ello 
totalmente. Sin embargo, el dominio del misterio es un campo abierto a las 
conquistas de la inteligencia. Se puede llegar allí con audacia; nunca se llegará a 
reducir su extensión; tan sólo se cambiará de horizonte. Todo saber es el sueño de lo 
imposible, pero desgraciado de aquel que no osare aprenderlo todo y que no 
comprenda que para saber alguna cosa es preciso resignarse a estudiar siempre. Se 
dice que para aprender bien hace falta olvidar muchas veces. El mundo ha seguido 
este método. Todo lo que se cuestiona en nuestros días ha sido ya resuelto por los 
antiguos, con anterioridad a nuestros anales, sus soluciones escritas en jeroglíficos 
no tenían mayor sentido para nosotros. Un hombre ha vuelto a encontrar la clave, 
ha abierto las necrópolis de la ciencia antigua y ha dado a su siglo todo un mundo 
de teoremas olvidados, de síntesis sencillas y sublimes como la naturaleza, 
irradiando siempre de la unidad y multiplicándose como los números, con tan 
exactas proporciones, que lo conocido demuestra y revela lo desconocido. 
Comprender esta ciencia es ver a Dios. El autor de este libro, al terminar su obra, 
creerá haberlo demostrado. Pero, cuando hayáis visto a Dios, el hierofante os dirá: 
volveos, y en la sombra que proyectáis en presencia de este sol de las inteligencias 
veréis aparecer al diablo, ese negro fantasma que véis cuando vuestra mirada se 
aparta de Dios y cuando creéis llenar de nuevo el cielo con vuestra sombra, ya que 
los vapores de la tierra parecen agrandarla al subir. Conciliar, en un sentido 
religioso, la ciencia con la revelación y la razón con la fe, demostrar en filosofía los 
principios absolutos que armonizan todas las antinomias, revelar, en fin, el 
equilibrio universal de las fuerzas naturales, tal es el triple objetivo de esta obra que 
estará, por consiguiente, dividida en tres partes. Mostraremos así la verdadera 
religión de tal forma que nadie, sea o no creyente, podrá desconocerla; ello será lo 



absoluto en materia de religión. Estableceremos en filosofía los caracteres 
inmutables de esta VERDAD, que es en ciencia REALIDAD, en juicio RAZON y en 
moral JUSTICIA. En fin, haremos conocer las leyes de la naturaleza en virtud de las 
cuales, se mantiene el equilibrio, y mostraremos cuán vanas son las fantasías de 
nuestra imaginación frente a las fecundas realidades del movimiento y de la vida. 
Invitaremos también a los grandes poetas del porvenir a rehacer la Divina Comedia, 
no tanto de acuerdo a los sueños del hombre, sino siguiendo las matemáticas de 
Dios. Misterio de los otros mundos, fuerzas ocultas, extrañas revelaciones, 
enfermedades misteriosas, facultades excepcionales, espíritus, apariciones, 
paradojas mágicas, arcanos herméticos, lo diremos todo y lo explicaremos todo. 
¿Quién nos ha dado este poder? No tememos revelarlo a nuestros lectores. Existe 
un alfabeto oculto y sagrado que los hebreos atribuyen a Enoch, los egipcios a 
Thoth o a Hermes Trismegisto, los griegos a Cadmos ya Palemedes. Este alfabeto, 
conocido por los pitagóricos, se compone de ideas absolutas expresadas en signos y 
en números, y reali1a, mediante sus combinaciones, las matemáticas del 
pensamiento. Salomón había representado este alfabeto por setenta y dos nombres 
escritos sobre treinta y seis talismanes, y es aquel que los iniciados del Oriente 
llaman hasta hoy las pequeñas claves o clavículas de Salomón. Estas claves están 
descritas y su uso explicado en un libro que el dogma tradicional atribuye al 
patriarca Abraham. Es el Sepher-Yetzirah, y con ayuda del Sepher-Yetzirah es 
posible penetrar el oculto sentido del Zohar, el gran libro dogmático de la Kábala 
hebrea. Las clavículas de Salomón, olvidadas con el tiempo y consideradas como 
perdidas, las hemos reencontrado y hemos abierto sin pena las puertas de los 
antiguos templos donde la verdad absoluta parecía dormir, siempre joven y 
siempre bella, como aquella princesa de la leyenda infantil que espera, luego de un 
sueño de siglos, al esposo que debe despertarla. Después de nuestro libro aún habrá 
misterios, pero más altos y más lejanos en las profundidades infinitas. Esta 
publicación es una luz o una locura, una mistificación o un monumento. Leed, 
reflexionad y juzgad. Eliphas Levi 

  

 

 

 

 



 

PARTE PRIMERA MISTERIOS RELIGIOSOS  

Problemas a resolver: 1. Demostrar, de una forma cierta y absoluta, la 
existencia de Dios, y presentar una idea que sea satisfactoria para todas las mentes. 
2. Establecer la existencia de una verdadera religión, de manera que llegue a ser 
indiscutible. 3. Indicar la procedencia y razón de ser de todos los misterios de la 
religión única, verdadera y universal. 4. Hacer que las objeciones de la filosofía se 
conviertan en argumentos favorables a la verdadera religión. 5. Establecer el límite 
entre la religión y la superstición, y explicar la razón de los milagros y prodigios. 
CONSIDERACIONES PRELIMINARES Cuando el conde Joseph de Maistre, ese 
gran lógico apasionado, ha exclamado con desesperación: «El mundo está sin 
religión», nos ha recordado a otros que dicen temerariamente: «Dios no existe.» En 
efecto, el mundo se encuentra sin la religión del conde Joseph de Maistre, y es 
probable que también Dios, tal y como lo conciben la mayoría de los ateos, no exista. 
La religión es una idea basada en un hecho constante y universal; la humanidad es 
religiosa: así, pues, la palabra religión tiene un sentido necesario y absoluto. La 
naturaleza misma consagra la idea que representa esta palabra y la eleva a la altura 
de un principio. La necesidad de creer va estrechamente unida a la necesidad de 
amar: es por esto que las almas necesitan comulgar con las mismas esperanzas y el 
mismo amor. Las creencias aisladas no son más que dudas: es el lazo de la mutua 
confianza el que hace la religión y crea la fe. La fe no se inventa, no se impone, no se 
establece por convicción política; ella se manifiesta, como la vida, con cierta 
fatalidad. El mismo poder que gobierna los fenómenos de la naturaleza, extiende y 
limita, por encima de toda humana previsión, el dominio sobrenatural de la fe. No 
imaginamos las revelaciones, sino que nos sometemos a ellas y las creemos. En 
vano protesta nuestro espíritu contra la oscuridad del dogma, subyugado por el 
atractivo de esta misma oscuridad y, a menudo, el más rebelde de los racionalistas 
se opondría a aceptar el título de hombre sin religión. La religión encuentra un 
lugar más amplio entre aquellas realidades de la vida que pretenden creer aquellos 
que no necesitan de la religión, o al menos pretenden no necesitarla. Todo lo que 
eleva al hombre por encima del animal, el amor moral, la devoción, el honor, son 
sentimientos esencialmente religiosos. El culto por la patria y la familia, la fidelidad 
al pasado y a los recuerdos, son cosas que la humanidad no podrá dejar nunca sin 
llegar a una degradación total, y que no lograrían existir sin una creencia en algo 
más que la sencilla vida mortal con todas sus vicisitudes, miserias e ignorancias. Si 
la total aniquilación fuera el resultado de todas nuestras aspiraciones a las cosas 
sublimes que sentimos como eternas, entonces el goce del presente, el olvido del 
pasado y la despreocupación del porvenir serían nuestros únicos deberes y llegaría 



a ser cierta la afirmación de aquel célebre sofista: el hombre que piensa es un animal 
venido a menos. 

 Pero, además, entre todas las pasiones humanas, la pasión religiosa es la más 
viva y poderosa. Ella se expresa, sea a través de la afirmación o de la negación, con 
igual fanatismo. Mientras unos afirman obstinadamente que Dios les ha hecho a su 
imagen, otros le niegan con temeridad, como si pudiesen devastar y comprender 
mediante un único pensamiento todo el infinito que va unido a su gran nombre. Los 
filósofos no han reflexionado suficientemente sobre el hecho fisiológico de la 
religión en la humanidad: en efecto, la religión existe por encima de toda discusión 
dogmática. Es una facultad del alma humana, tanto como la inteligencia y el amor. 
Mientras existan seres humanos, existirá la religión. Así considerada, ella no es otra 
cosa que la necesidad de un idealismo infinito, necesidad que justifica todas las 
aspiraciones al progreso, que inspira todas las devociones e impide que la virtud y 
el honor sean tan sólo palabras al servicio de alimentar la vanidad de los tontos y 
débiles, para provecho de los fuertes y hábiles. Es a esta innata necesidad de 
creencia a lo que podemos llamar con propiedad religión natural, y todo lo que 
tienda a limitar y disminuir el desarrollo de dicha creencia está, dentro del orden 
religioso, en oposición a la naturaleza. La esencia del propósito religioso es el 
misterio, puesto que la fe comienza en lo desconocido y abandona todo el resto a las 
investigaciones de la ciencia. De ello resulta que la duda viene a ser mortal para la 
fe. Ella intuye que la intervención de un ser divino es necesaria para superar el 
abismo que separa lo finito de lo infinito, y afirma dicha intervención con todo el 
ímpetu de su corazón y toda la docilidad de su inteligencia. Por fuera de este acto 
de fe, la necesidad religiosa no encuentra satisfacción y viene a cambiarse en 
escepticismo y desesperación. Pero para que el acto de fe no sea un acto de locura, 
la razón precisa que éste sea dirigido y reglamentado. ¿Por quién?, ¿por la ciencia? 
Hemos visto que la ciencia nada puede allí. ¿Por la autoridad civil? Es absurdo. 
Haría falta que los sacerdotes fueran vigilados por los gendarmes. Queda entonces 
la autoridad moral, como la única que puede constituir el dogma y establecer la 
disciplina del culto, esta vez de acuerdo con la autoridad civil, pero no bajo sus 
órdenes. Hace falta, en una palabra, que la fe proporcione a la necesidad religiosa 
una satisfacción verdadera, completa, permanente e indudable. Para ello será 
precisa una afirmación absoluta e invariable del dogma, conservado por una 
jerarquía apropiada. También será necesario un culto eficaz que, junto con una fe 
absoluta, brinde una sustancial realización a los signos de la creencia. Así entendida, 
esta religión será la única que puede satisfacer la natural necesidad religiosa, y la 
ún.ica que puede llamarse verdaderamente natural, con lo cual llegamos a una 
doble definición: la verdadera religión natural es la religión revelada; y la 
verdadera religión revelada será la religión jerárquica y tradicional que se afianza 



muy por encima de las discusiones humanas por la comunión en la fe, la esperanza 
y la caridad. Al representar la autoridad moral y realizarla por medio de su 
ministerio eficaz, el sacerdote será infalible y santo, mientras que la humanidad se 
encuentra sujeta al vicio y al error. El sacerdote, al actuar como tal, es siempre el 
representante de Dios. Poco importan las faltas o incluso los crímenes del hombre. 
Cuando Alejandro VI llevaba a cabo una ordenación, no era el envenenador el que 
imponía las manos a los obispos, era el Papa. Como tal, Alejandro VI nunca llegó a 
corromper ni a falsificar los dogmas que le condenaban a él mismo, ni los 
sacramentos que, al ser administrados por su mano, salvarían a otros y a él mismo 
no le justificarían. Siempre han existido mentirosos y criminales, pero en la Iglesia 
jerarquizada y autorizada por lo divino, no se han dado ni se darán jamás malos 
Papas ni malos sacerdotes. Maldad y sacerdocio son dos palabras que no pueden ir 
juntas. 

 Hemos mencionado al Papa Alejandro VI y pensamos que este ejemplo será 
suficiente, sin que por ello dejen de existir otros casos justamente execrables. 
Muchos grandes criminales han llegado a deshonrarse ellos mismos doblemente, a 
causa del carácter sagrado de que estaban revestidos; pero no les ha sido posible 
deshonrar este carácter, que siempre permanecerá radiante y espléndido por 
encima de la humanidad pecadora. Hemos dicho que no hay religión sin misterios; 
añadiremos que no existen misterios sin símbolos. El símbolo es la fórmula o la 
expresión del misterio, que viene a expresar su profundidad ignota mediante 
paradójicas imágenes tomadas de lo conocido. La forma simbólica, al representar lo 
que se encuentra por encima de la razón científica, necesariamente debe estar por 
fuera de dicha razón. De ahí la frase célebre y perfectamente justa de un padre de la 
Iglesia: Yo creo, puesto que es absurdo, credo quin absurdum. Si la ciencia afirmara 
que no sabe, se destruiría a sí misma. La ciencia no sabrá hacer la obra de la fe, así 
como la fe no podrá decidir en materia de ciencia. U na afirmación de la fe, que la 
ciencia tuviera la temeridad de estudiar, no sería para ella sino un absurdo, por lo 
mismo que una afirmación científica que nos diera un artículo de fe sería absurda 
en el orden religioso. Creer y saber son dos términos que nunca pueden 
confundirse. Pero tampoco sabrían oponerse el uno al otro en un antagonismo 
corriente. En efecto, es imposible creer lo contrario de lo que se sabe sin dejar, por 
esto mismo, de saberlo. Y es igualmente imposible llegar a saber lo contrario de lo 
que se cree sin dejar de creerlo inmediatamente. El negar o incluso oponerse a las 
decisiones de la fe en nombre de la ciencia es probar que no se comprende la una ni 
la otra. En efecto, el misterio de un Dios en tres personas no es un problema de 
matemáticas; la encarnación del Verbo no es un fenómeno cuyo estudio sea propio 
de la medicina; la redención escapa a la crítica de los historiadores. La ciencia es 
absolutamente impotente para decidir lo que está bien o mal en cuanto a creer o no 



creer en un dogma de fe. Ella sólo puede constatar los resultados de la creencia, o 
estudiar si la fe hace en realidad mejores a los hombres, ya que si la fe misma, 
considerada como un hecho fisiológico, es verdaderamente una necesidad y una 
fuerza, será forzoso para la ciencia el admitirla y tomar el sabio partido de contar 
siempre con ella. Nos atrevemos a afirmar ahora que existe un hecho inmenso, 
apreciable igualmente por la fe y por la ciencia; un hecho por el cual Dios se hace 
visible en múltiples formas sobre la tierra; un hecho incontestable y de alcance 
universal. Este hecho es la manifestación en el mundo, a partir de la época donde 
comienza la revelación cristiana, de un espíritu que desconocían los antiguos, un 
espíritu evidentemente divino, más positivo que la ciencia en sus obras, más 
hermosamente ideal en sus aspiraciones que la más alta poesía, un espíritu por el 
cual ha hecho falta crear una nueva palabra, del todo desconocida en los santuarios 
de la antigüedad. Esta palabra ha sido creada, y demostraremos que este nombre o 
expresión es en religión, tanto para la ciencia como para la fe, la expresión del 
absoluto. La palabra es CARIDAD, Y el espíritu del cual hemos hablado es el 
espíritu de caridad. Delante de la caridad, la fe se prosterna y la ciencia se inclina 
vencida. Hay aquí evidentemente algo más grande que la humanidad. Por sus 
obras, la caridad prueba que ella no es un sueño. Es más fuerte que todas las 
pasiones; triunfa sobre el sufrimiento y la muerte; hace que Dios sea comprendido 
en todos los corazones y parece colmar desde ya la eternidad por la iniciada 
realización de sus legítimas esperanzas. Ante la caridad viva y actuante, ¿cuál sería 
el Proudhon que se atrevería a blasfemar? ¿Cuál el Voltaire que osaría reír? Colocad 
unos sobre otros los sofismas de Diderot, los argumentos críticos de Strauss, las 
ruinas de Volney, cuyo nombre es adecuado, pues este hombre sólo podía crear 
ruinas, las 

 blasfemias de aquella revolución cuyas voces se ahogaron a veces en la 
sangre y otras veces en el silencio del desprecio. Añadid a ello todo lo que el futuro 
puede reservamos en cuanto a monstruosidad y vano ensueño; traed luego a la más 
humilde y sencilla de todas las hermanas de la caridad. El mundo dejará a un lado 
todos sus errores, todos sus crímenes, todas sus malvadas ensoñaciones, para 
inclinarse ante aquella sublime realidad. ¡Caridad!, divina palabra, ¡única palabra 
que puede hacemos comprender a Dios, ya que contiene toda una revelación! 
¡Espíritu de caridad, unión de dos palabras que son toda una solución y todo un 
porvenir! ¿Cuál sería, en efecto, la pregunta que estas dos palabras no pudieran 
responder? ¿Qué es para nosotros Dios, sino el espíritu de caridad? ¿Qué es lo 
ortodoxo? ¿No es acaso el espíritu de caridad que no discute sobre cuestiones de fe 
a fin de no impresionar la confianza de los pequeños y de no perturbar la paz de la 
comunión universal? Así, ¿qué otra cosa es la Iglesia universal sino una comunión 
en espíritu de caridad? Es por el espíritu de caridad que la Iglesia es infalible, y por 



él existe la divina virtud del sacerdocio. Deber de los seres humanos, garantía de 
sus derechos, prueba de su inmortalidad, felicidad eterna iniciada por. ellos sobre la 
tierra, meta gloriosa para su existencia, medio y fin de sus esfuerzos, perfección de 
su moral individual, civil y religiosa, el espíritu de caridad comprende todo, se 
aplica a todo, puede esperado todo, emprender todo y realizado todo. Es por el 
espíritu de caridad que Jesús, al expirar sobre la cruz, dio a su madre un hijo en la 
persona de San Juan y, al triunfar sobre las angustias de tan terrible suplicio, exhaló 
un grito de salvación y liberación diciendo: «Padre, en tus manos encomiendo mi 
espíritu.» Es por la caridad que doce artesanos de Galilea han conquistado el 
mundo. Ellos han amado la verdad más que a su vida, y han ido ellos solos a decirla 
a los pueblos y a los reyes; probados por las torturas, fueron encontrados fieles. 
Ellos han mostrado a las multitudes la inmortalidad viviente en su muerte y han 
regado la tierra con una sangre cuyo calor no puede extinguirse, ya que ellos se 
hallaban inflamados de los ardores de la caridad. Es por la caridad que los apóstoles 
han constituido su símbolo. Ellos han dicho que creer juntos vale más que dudar 
por separado; han constituido la jerarquía en base a la obediencia rendida tan 
grande y tan noble por el espíritu de caridad que servir de tal forma es reinar; ellos 
han formulado la fe de todos y la esperanza de todos y han colocado este credo bajo 
la égida de la caridad de todos. Desgraciado de aquel egoísta que se apropie una 
sola palabra de la herencia del Verbo, ya que sería un deicida al intentar 
desmembrar el cuerpo del Señor. Este credo es el arcano santo de la caridad y 
cualquiera que le toque será convictc de muerte eterna, puesto que la caridad se 
retiraría de él. ¡Es la herencia sagrada de nuestros hijos y es el precio de la sangre de 
nuestros padres! Es por la caridad que los mártires encontraron consuelo en las 
prisiones de los césares, atrayendo a su creencia incluso a sus guardianes y 
ejecutores. Es en nombre de la caridad que San Martín de Tours protestó contra el 
suplicio de los priscilianos y se apartó de la comunión del tirano que pretendía 
imponer la fe por la espada. ¡Es por la caridad que tantos santos han llevado 
consuelo al mundo de los crímenes cometidos en nombre de la religión misma, y de 
los escándalos del santuario profanado! Es por la caridad que San Vicente de Paúl y 
Fenelón se han ganado la admiración de los siglos más impíos y han hecho caer. 
desde el pasado la risa de los hijos de Voltaire, ante la dignidad imponente de sus 
virtudes. ¡Es, en fin, por la caridad, que la locura de la cruz ha llegado a ser la 
sabiduría de las naciones, ya que todos los corazones nobles han comprendido que 
es más grande creer, junto con los que aman y se desvelan, que dudar con los 
egoístas y los esclavos del placer! 

  

 



ARTICULO PRIMERO  

Solución al primer problema El Dios Verdadero Dios no puede ser definido 
sino por la fe. La Ciencia se muestra incapaz de negar o afirmar su existencia. Dios 
es el objeto absoluto de la fe humana. En lo infinito, El es la Suprema Inteligencia y 
el Creador del orden. En el mundo, El es el Espíritu de Caridad. Es así el Ser 
universal una máquina fatal que produce eternamente las inteligencias con base en 
el azar, o un Inteligencia providencial que dirige las energías para el mejoramiento 
de los espíritus. La primera hipótesis repugna a la razón. Es desesperante e inmoral. 
La ciencia y la razón deben, pues, inclinarse a la segunda. Si, Proudhon, Dios es una 
hipótesis; pero es una hipótesis tan necesaria que, sin ella, todos los teoremas llegan 
a ser absurdos o dudosos. Para los iniciados en la Kábala, Dios es la Unidad 
absoluta que crea y anima los números. La unidad de la inteligencia humana 
demuestra la unidad de Dios. La clave de los números es la de los símbolos, puesto 
que éstos son figuras analógicas de la armonía que proviene de los números. Las 
matemáticas no sabrían demostrar la ciega fatalidad, ya que ellas son la expresión 
de lo exacto, y éste es el carácter de la más alta razón. La unidad demuestra la 
analogía de los contrarios. Es el principio, el equilibrio y el fin de los números. El 
acto de fe parte de la unidad y retorna a ella. Esbozaremos una explicación de la 
Biblia por medio de los números, ya que la Biblia es el libro de las imágenes de Dios. 
Preguntaremos a los números la razón de los dogmas de la religión eterna, y ellos 
siempre nos responderán reuniéndose en la síntesis de la unidad. Las páginas 
siguientes intentan una explicación sencilla de las hipótesis kabalísticas. Estas no se 
basan en la fe y las presentamos sólo como curiosas investigaciones. No está en 
nuestras manos innovar en lo referente al dogma, y lo que afirmamos como 
iniciados se subordina plenamente a nuestra obediencia como cristianos. 

 ESBOZO DE LA TEOLOGIA PROFETICA DE LOS NUMEROS I  

La Unidad La Unidad es el principio y la síntesis de los números, es la idea 
de Dios y del hombre, es la alianza de la razón y la fe. La fe no puede ser opuesta a 
la razón. Ella es requerida por el amor, ella es idéntica a la esperanza. Amar es creer 
y esperar, y este triple vuelo del alma es llamado virtud, puesto que es preciso el 
coraje para emprenderlo. Pero, ¿qué coraje podría haber en ello si no existiera la 
posibilidad de la duda? Así, el poder dudar ya implica la duda. Ella es la fuerza 
equilibrante de la fe, y en esto reside su mérito. La naturaleza misma nos induce a 
creer, pero las fórmulas de fe son productos sociales de las tendencias de la fe en 
una época concreta. En esto se basa la infalibilidad de la Iglesia, infalibilidad de 
evidencia y de hecho. Dios es necesariamente el más desconocido de todos los seres, 
puesto que no podemos definirlo sino en sentido inverso a nuestra experiencia. El 



es todo lo que nosotros no somos, es lo infinito opuesto a lo finito por hipótesis 
contradictoria. La fe y, por consiguiente, la esperanza y el amor son tan libres, que 
el hombre, lejos de poder imponerlos a los demás, tampoco puede imponerlos a sí 
mismo. Se consideran, pues, como una gracia, dice la religión. Pero, ¿puede 
concebirse la exigencia de esta gracia, es decir, que se pueda obligar a los hombres a 
aceptar lo que llega libre y gratuitamente del cielo? No otra cosa desearíamos para 
ellos. Razonar sobre la fe es no razonar, ya que el objeto de la fe se encuentra fuera 
del alcance de la razón. Si se me pregunta: ¿Existe un Dios? respondo: Así lo creo. 
Pero, ¿está usted seguro? Si estuviese seguro no lo creería, ló sabría. Formular la fe 
es acordar los términos de una hipótesis común. La fe comienza allí donde la ciencia 
termina. Aumentar el campo de la ciencia sería, en apariencia, disminuir el de la fe. 
Pero, en realidad, equivale a agrandarlo en igual proporción, ya que se estaría 
amplificando su base. Sólo podemos llegar a definir lo desconocido a través de sus 
correspondencias supuestas e imaginables con lo conocido. La analogía era el 
dogma primordial de los antiguos magos. Dogma en verdad mediador, puesto que 
es mitad científico y mitad hipotético, mitad razón y mitad poesía. Este dogma ha 
sido y será siempre el generador de todos los demás. ¿Quién es el Hombre-Dios? Es 
aquel que realiza en la vida más humana el más divino ideal. La fe viene a ser una 
divinización de la inteligencia y del amor, dirigidos por el consejo de la naturaleza y 
la razón. Es así esencial a las cosas de la fe el ser inaccesibles a la ciencia, dudosas 
para la filosofía e indefinidas para la certeza. La fe es una realización hipotética y 
una determinación convencional de los fines últimos de la esperanza. Es la 
adhesión a los signos visibles de las cosas que no vemos. Sperandarum substantia 
rerum 

 Argumentum non apparentium 1. Para poder afirmar sin enardecemos que 
Dios existe o que no existe, hará falta partir de una definición razonable o irracional 
de Dios. Pero, para ser razonable, esta definición deberá ser hipotética, analógica y 
negativa respecto a lo finito que conocemos. Se puede negar a un dios cualquiera, 
pero al Dios absoluto no es posible negarle, puesto que tampoco es posible probarle. 
Se le supone razonablemente y se cree en El. Dichosos aquellos de corazón puro, 
porque ellos verán a Dios, ha dicho el Maestro. Ver por medio del corazón es creer, 
y si esta fe se remonta al verdadero bien, ella nunca será engañada, ya que no busca 
una definición de acuerdo a las arriesgadas inducciones de la ignorancia individual. 
Nuestros juicios, en materia de fe, se aplican a nosotros mismos, y nos será dado 
conforme a lo que hayamos creído. En esta forma, nosotros nos hacemos a 
semejanza de nuestro ideal. Que aquellos que hacen los dioses llegan a ser 
semejantes a ellos, dice el salmista, así como todos los que les otorgan su confianza. 
El ideal divino del viejo mundo ha forjado la civilización que ahora termina, y no 
hay que desesperar al ver al dios de nuestros bárbaros ancestros convertirse en el 



demonio de nuestros más iluminados hijos. Se hacen diablos de los dioses de 
antaño, y Satán mismo no sería tan incoherente y deforme si no estuviera hecho por 
los residuos desgarrados de antiguas teogonías. Es la esfinge sin palabra, es el 
enigma sin solución, es el misterio sin verdad, es el absoluto sin realidad y sin luz. 
El hombre es hijo de Dios en cuanto que Dios encarnado, manifestado y realizado 
sobre la tierra se ha llamado Hijo del hombre. Es después de haber concebido a Dios 
en su inteligencia y en su amor que la humanidad ha podido comprender el Verbo 
sublime que ha dicho: ¡Hágase la luz! El hombre es la forma del pensamiento divino, 
y Dios es la síntesis idealizada del pensamiento humano. Así, el Verbo de Dios es 
revelador del hombre, y el Verbo del hombre es revelador de Dios. El hombre es el 
Dios del mundo, y Dios es el hombre del cielo. Antes de decir: Dios quiera, el 
hombre ha querido. Para comprender y honrar a Dios todopoderoso, es preciso que 
el hombre sea libre. Al obedecer y abstenerse por temor del fruto de la ciencia, el 
hombre había sido inocente y estúpido como el cordero; al tornarse curioso y 
rebelde como el ángel de luz, él mismo ha cortado el cordón de su ingenuidad y ha 
caído libre sobre la tierra, llevando consigo a Dios en su caída. Por esto, se eleva 
junto con el gran condenado del calvario desde el fondo de esta caída sublime, y, 
glorioso, entra junto con él en el reino de los cielos. Pues el reino de los cielos 
pertenece a la inteligencia y al amor, ambos hijos de la ¡libertad! Dios ha mostrado 
al hombre la libertad como una amante y, para probar su corazón, ha hecho pasar 
entre ambos el fantasma de la muerte. El hombre ha amado esta libertad y se ha 
sentido Dios; ha dado por ella lo que Dios le había concedido a él: la eterna 
esperanza. Se ha lanzado hacia su amada desafiando a la sombra de la muerte y el 
espectro se ha desvanecido. El hombre ha poseído la libertad. Ha comprendido la 
vida. Paga ahora por tu pasada gloria, ¡oh, Prometeo! 1 

 La fe es la sustancia de las cosas que se esperan. la evidencia de las cosas que 
no se ven. 

 Tu corazón, devorado sin cesar, no puede morir; es tu verdugo, el buitre, y 
Júpiter, quienes morirán. Un día, despertaremos al fin de los penosos sueños de una 
vida atormentada. La obra de nuestra prueba habrá terminado y seremos entonces 
suficientemente fuertes ante el dolor como para ser inmortales. Entonces, viviremos 
en Dios una vida más plena, y descenderemos a su obra con la luz de su 
pensamiento, seremos arrebatados en lo infinito por el soplo de su amor. Seremos 
sin duda la raíz de una nueva raza; los ángeles de los hombres futuros. Mensajeros 
celestes, vagaremos en la inmensidad y las estrellas serán nuestros blancos navíos. 
Nos transformaremos en dulces visiones para el descanso de los ojos que lloran; 
recogeremos lirios radiantes en desconocidas praderas y esparciremos el rocío 
sobre la tierra. Acariciaremos el párpado del niño para inducirlo al sueño y 



regocijaremos con dulzura el corazón de la madre, ante el espectáculo de la belleza 
de su hijo bienamado. II El Binario El binario es particularmente el número de la 
mujer, esposa del hombre y madre de la sociedad. El hombre es el amor en la 
inteligencia, la mujer es la inteligencia en el amor. La mujer es la sonrisa del creador 
satisfecho de su creación; descansa luego de haberla creado, como dice la parábola 
celeste. La mujer está antes que el hombre, puesto que ella es madre, y todo le está 
perdonado de antemano, puesto que alumbra con dolor. La mujer se ha iniciado 
primero a la inmortalidad por la muerte; entonces el hombre la ha visto tan bella y 
ha comprendido su generosidad de tal manera que no ha querido sobrevivirla y la 
ha amado más que a su vida, más que a su felicidad eterna. ¡Dichoso proscrito! 
¡Puesto que ella le ha sido dada por compañera de su exilio! Pero los hijos de Caín 
se han rebelado contra la madre de Abel y han esclavizado a su madre. La belleza 
de la mujer se ha convertido en una presa para la brutalidad de los hombres sin 
amor. Entonces, la mujer ha cerrado su corazón como un santuario ignoto y ha 
dicho a los hombres indignos de ella: «Soy virgen, pero anhelo ser madre, y mi hijo 
os enseñará a amarme.» ¡Oh, Eva, sed salva y adorada en tu caída! ¡Oh, María, sed 
bendita y adorada en tus dolores y en tu gloria! ¡Santa crucificada que habéis 
sobrevivido a vuestro Dios para sepultar a vuestro hijo, sed para nosotros la última 
palabra de la divina revelación! Moisés llamó a Dios Señor, Jesús le llamaría Padre, 
y nosotros pensando en Vos diremos a la Providencia: «¡Tu eres nuestra madre!» 
Hijos de mujer, perdonemos a la mujer caída. Hijos de mujer, adoremos a la mujer 
regenerada, Hijos de mujer, que hemos reposado sobre su seno, hemos sido 
acunados en sus brazos y consolados por sus caricias, amémosla y amémonos entre 
nosotros. III 

 El Ternario El ternario es el número de la creación. Dios se crea eternamente 
a sí mismo, y el infinito que colma con sus obras es una creación incesante e infinita. 
El amor supremo se contempla en la belleza como en un espejo, y ensaya todas las 
formas como adornos, ya que él es el amante de la vida. El hombre también se 
afirma y crea él mismo: él se adorna con sus conquistas, se ilumina con sus 
concepciones, se reviste de sus obras como de un hábito nupcial. La gran semana de 
la creación ha sido imitada por el genio humano, divinizando las obras de la 
naturaleza. Cada día ha proporcionado una nueva revelación, cada nuevo rey que 
adviene al mundo ha sido por un día la imagen y encarnación de Dios. ¡Sueño 
sublime que explica los misterios de la India y justifica todos los simbolismos! La 
alta concepción del Hombre-Dios corresponde a la creación de Adán, y el 
cristianismo, semejante a los primeros días del arquetipo humano en el paraíso 
terrestre, no ha sido más que una aspiración y una viudez. Esperamos el culto de la 
esposa y la madre, aspiramos a las bodas de la nueva alianza. Entonces los pobres, 
los ciegos y todos los proscritos del viejo mundo serán convidados al festín y 



recibirán un traje nupcial; y se mirarán los unos a los otros con gran dulzura y 
sonrisa inefable, puesto que han llorado por tanto tiempo. IV El Cuaternario El 
cuaternario es el número de la fuerza. Es el temario que ha sido completado por su 
producto. Es la Unidad rebelde, reconciliada con la trinidad soberana. En el primer 
ardor de la vida, el hombre había olvidado a su madre y no entendía a Dios sino 
como un padre inflexible y celoso. El sombrío Saturno, armado de su guadaña 
parricida, se entregó a devorar a sus propios hijos. Júpiter poseía relámpagos que 
aterraban al Olimpo, y Jehová truenos que ensordecían la soledad del Sinaí. Sin 
embargo, el padre de los hombres, llegando a estar ebrio como Noé en una ocasión, 
reveló al mundo los misterios de la vida. Psique, divinizada por sus tormentos, 
llegó a ser la esposa del amor. Adonis resucitado volvió a encontrar a Venus en el 
Olimpo; Job, victorioso del mal, recobró más de lo que había perdido: La leyes una 
prueba del coraje. Amar la vida, mas no temer a las amenazas de la muerte, es 
merecer la vida. Los elegidos son aquellos que osan. ¡Desgraciados los tímidos! Así 
los esclavos de la ley que se hicieron tiranos de las conciencias, y los servidores del 
temor, y los avaros de la esperanza, y los fariseos de todas las sinagogas y todas las 
iglesias ¡ellos son los réprobos y los malditos por el Padre! Cristo, ¿no fue acaso 
excomulgado y crucificado por la sinagoga? Savonarola, ¿no fue quemado por 
orden de un soberano pontífice de la religión cristiana? ¿No son acaso los fariseos 
de hoy los que eran en tiempos de Caifás? Si alguno hablara en nombre de la 
inteligencia y del amor, ¿le escucharían? 

 Fue arrancando los hijos de la libertad a la tiranía de los faraones como 
inauguró Moisés el reino del Padre. Fue quebrantando el insoportable yugo del 
fariseísmo mosaico como Jesús convidó a todos los hombres a la fraternidad del hijo 
único de Dios. Cuando caigan los últimos ídolos, cuando se rompan las últimas 
cadenas materiales de las conciencias, cuando los últimos verdugos de profetas y 
silenciadores del Verbo sean confundi- I dos, será entonces el reino del Espíritu 
Santo. ¡Gloria, pues, al Padre que ha sepultado el ejército del faraón en el mar Rojo! 
¡Gloria al Hijo que ha rasgado el velo del templo, cuya pesada cruz, al ser colocada 
sobre la corona de los césares, ha inclinado su frente contra la tierra! ¡ Gloria al 
Espíritu Santo, que debe barrer de la tierra con su soplo terrible a todos los ladrones 
y los verdugos, para dar lugar al banquete de los hijos de Dios! ¡ Gloria al Espíritu 
Santo, que ha prometido la conquista de la tierra y del cielo al ángel de la libertad! 
El ángel de la libertad ha nacido antes de la autora del primer día, antes del 
despertar mismo de la inteligencia, y Dios le ha llamado la estrella de la mañana. 
¡Oh, Lucifer!, te has apartado por tu desdeñosa voluntad del cielo donde el sol te 
bañaba en su esplendor, para explorar con tus propios rayos los campos incultos de 
la noche. Tú brillas cuando el sol se oculta, y tu centelleante mirada precede al 
comienzo del día. Caes para remontarte de nuevo. Escoges la muerte para conocer 



mejor la vida. Para las glorias pasadas del mundo eres la estrella de la tarde. Para la 
verdad que renace, el bello lucero de la mañana. La libertad no es la licencia, ya que 
la licencia es tiranía. La libertad es guardiana del deber, puesto que ella reinvindica 
el derecho. Lucifer, a quien edades de tinieblas han convertido en genio del mal, 
será verdaderamente el ángel de luz cuando haya conquistado la libertad al precio 
de su reprobación, y haga uso de esta libertad para someterse al orden eterno, 
inaugurando así las glorias de la obediencia voluntaria. El derecho no es sino la raíz 
del deber. Hace falta tener para dar. Así, vemos cómo la más alta y profunda poesía 
explica la caída de los ángeles. Dios había concedido a sus espíritus la luz y la vida. 
Luego les dijo: Amad. ¿Qué es amar?, respondieron éstos. Amar es darse a los otros, 
les dijo Dios. Los que amen sufrirán, pero ellos serán amados. Tenemos derecho a 
no dar nada y no queremos sufrir, dijeron los espíritus enemigos del amor. 
Permaneced en vuestro derecho, respondió Dios, y separémonos. Yo y los míos 
queremos amar y aun morir por amor. ¡Es nuestro deber! El ángel caído es, pues, 
aquel que desde el comienzo ha rehusado amar. El no ama, y en ello consiste todo 
su suplicio. El no da, y en ello estriba toda su miseria. El no sufre, y ésta es su 
vacuidad. El no muere, y en ello encuentra su exilio. El ángel caído no es Lucifer, el 
portador de luz, sino Satán, el calumniador del amor. Ser rico es dar; no dar nada es 
ser pobre. Vivir es amar; no amar nada es estar muerto. Ser dichoso es entregarse; 
no existir más que para sí es condenarse a sí mismo y arrojarse al infierno. El cielo es 
la armonía de los sentimientos generosos. El infierno es el conflicto de los instintos 
desencadenados. El hombre de derecho es Caín, que mata por envidia a Abel; el 
hombre de deber es Abel, quien muere por amor a manos de Caín. Tal ha sido la 
misión de Cristo, el gran Abel de la humanidad. No es por derecho que debemos 
atrevernos a osarIo todo; es por deber. 

 El deber es la expansión y el gozo de la libertad. El derecho aislado es el 
padre del servilismo. El deber es la devoción; el derecho es el egoísmo. El deber es 
el sacrificio; el derecho es la rapiña y el robo. El deber es el amor; el derecho es el 
odio. El deber es la vida infinita; el derecho es la muerte eterna. Si hace falta 
combatir para la conquista del derecho, no es sino para adquirir el poder del deber. 
¿Por qué, pues, podríamos ser libres sino para amar, entregarnos y ser semejantes 
así a Dios? Si es preciso llegar a infringir la leyes porque ella encierra al amor en el 
miedo. Aquel que quiera salvar su alma la perderá, dice el libro santo, y aquel que 
consintiera en perderla, la salvará. ¡El deber es amar: perezca todo aquello que sirve 
de obstáculo al amor! Silencio de los oráculos del odio. ¡Aniquilación para los falsos 
dioses del temor y el egoísmo! ¡Vergüenza a los esclavos avaros del amor! ¡Dios 
ama a los hijos pródigos! V El Quinario El quinario es el número religioso, es el 
número de Dios, asociado al de la mujer. La fe no es la credulidad tonta, propia de 
la ignorancia maravillada. La fe es la conciencia y la confianza del amor. La fe es el 



grito de la razón que persiste en negar el absurdo, aun delante de lo desconocido. 
Es un sentimiento necasario al alma, como la respiración a la vida: es la dignidad 
del corazón y la realidad del entusiasmo. La fe no consiste en la afirmación de talo 
cual símbolo, sino en una aspiración constante y verdadera a todas las verdades 
ocultas tras los simbolismos. ¿Un ser humano rechaza una idea indigna de la 
divinidad, destroza las falsas imágenes, se rebela contra las idolatrías odiosas, y 
vosotros diríais que se trata de un ateo? Los perseguidores de la decadente Roma 
llamaban también ateos a los primeros cristianos, en vista de que éstos no adoraban 
a los ídolos de Calígula o de Nerón. Negar toda una religión, e incluso todas las 
religiones, antes que adherirse a fórmulas que la conciencia rechaza, es un valiente 
y sublime acto de fe. Todo hombre que sufre por sus convicciones es un mártir de la 
fe. El podrá no saber explicarse, pero prefiere la justicia y la verdad antes que 
cualquier otra cosa; no le condenemos sin oírle. Creer en la verdad suprema no es 
definirIa, y declarar que se cree en ella es reconocer que se la ignora. El apóstol San 
Pablo limita toda la fe a dos cosas: Creer que Dios existe y que El recompensa a 
quienes le buscan. La fe es más grande que las religiones, puesto que necesita 
menos de los artículos de la creencia. Un dogma cualquiera no constituye sino una 
creencia y pertenece a una comunión especial; la fe es un sentimiento común a la 
totalidad de la humanidad. Cuanto más se discute para precisar, menos se cree; un 
dogma viene a ser una creencia 'que una secta se apropia, con lo cual se queda con 
una parte de la fe universal. 

 Dejemos que los sectarios hagan y rehagan sus dogmas, a los supersticiosos 
que detallen y formulen sus supersticiones, dejemos a los muertos que sepulten a 
sus muertos como dijo el Maestro, y creamos en la verdad indecible, en el absoluto 
que la razón admite sin comprenderlo, en aquello que presentimos sin saberlo. 
Creamos en la razón suprema. Creamos en el amor infinito y miremos con piedad 
las estupideces de la escolástica y las barbaries de la falsa religión. ¡Oh hombre! 
Dime lo que tú esperas y te diré lo que tú vales. Tú oras, tú ayunas, tú velas, ¿y crees 
que con ello vas a escapar solo, o casi solo, a la inmensa perdición de los hombres 
devorados por un Dios celoso? Eres un hipócrita y un impío. Haces de la vida una 
orgía y esperas la nada como sueño, eres, pues, un enfermo o un insensato. Estás 
dispuesto a sufrir como los otros y por los otros y esperas la salud de todos, eres 
entonces sabio y justo. Esperar no es vivir en el temor. Sentir temor de Dios. ¡Qué 
blasfemia! El acto de esperanza es la oración. La oración es la expansión del alma en 
la sabiduría y el amor eternos. Es la mirada del espíritu hacia la verdad, es el 
suspiro del corazón hacia la suprema belleza. Es la sonrisa del niño hacia su madre. 
Es el murmullo del bien amado que se inclina hacia los brazos de su bien amada. Es 
la dulce alegría del alma amorosa que se diluye en un océano de amor. Es la tristeza 
de la esposa en la ausencia de su esposo. Es el suspiro del viajero que piensa en su 



patria. Es el pensamiento del pobre, que trabaja para alimentar a su esposa y sus 
hijos. Oremos en silencio y elevemos hacia nuestro Padre desconocido una mirada 
de confianza y de amor; aceptemos con fe y resignación la parte que El nos ha dado 
en las penurias de la vida, y todos los latidos de nuestro corazón serán palabras de 
oración. ¿Acaso tenemos necesidad de mostrar a Dios aquellas cosas que le 
pedimos y El no conocerá lo que nos es necesario? ¡Si lloramos, ofrezcámosle 
nuestras lágrimas; si estamos alegres, ofrezcámosle nuestra sonrisa; si El nos golpea, 
bajemos la cabeza; si El nos acaricia, durmamos entre sus brazos! Nuestra oración 
llegará a ser perfecta cuando oremos sin saber que lo estamos haciendo. La oración 
no es un clamor que ensordece los oídos, es un silencio que penetra en el corazón. 
Dulces lágrimas vienen a humedecer los ojos, y los suspiros se escapan como el 
humo del incienso. En ella, nos sentimos presa de un amor inefable por todo lo que 
es bondad, verdad y justicia; una vida nueva palpita en ella y no tememos el morir, 
pues la oración es la vida eterna de la inteligencia y el amor, es la vida de Dios sobre 
la tierra. ¡Amarse los unos a los otros, he aquí la ley y los profetas! Meditad y 
comprended estas palabras. ¡Y cuando las hayáis comprendido no leáis más, no 
busquéis más, no dudéis más, amad! ¡No seáis más sabios, no seáis más eruditos, 
amad! Esta es toda la doctrina de la verdadera religión; religión significa caridad y 
Dios mismo no es sino amor. Os he dicho ya, amar es dar. El impío es aquel que 
absorbe a los demás. 

 El hombre piadoso es aquel que se expande hacia la humanidad. Si el 
corazón del hombre concentra en sí mismo el fuego con el cual Dios le ha animado, 
es un incendio que todo lo devora y no dejará sino cenizas; pero si dejamos que 
irradie hacia los demás, se convertirá en un dulce sol de amor. El hombre se debe a 
su familia, la familia se debe a la patria, la patria a la humanidad. El egoísmo 
humano merece el aislamiento y la desesperación; el egoísmo de la familia merece 
la ruina y el exilio; el egoísmo de la patria merece la guerra y la invasión. El hombre 
que se aísla de todo amor humano diciendo: Yo serviré a Dios, se equivoca. Pues, 
dice el apóstol San Juan, ¿si no amamos al prójimo a quien vemos, como podremos 
amar a Dios, a quien no vemos? Es preciso dar a Dios lo que es de Dios, pero no por 
ello se debe rehusar al César lo que es del César. Dios es aquel que da la vida. César 
es aquel que puede dar la muerte. Es preciso amar a Dios y no temer al César, pues 
está escrito en el libro sagrado: Aquel que hiera por la espada, perecerá por la 
espada. ¡Queriendo ser buenos, seréis justos; al querer ser justos, seréis libres! Los 
vicios que hacen al hombre semejante a la bestia, son los primeros enemigos de su 
libertad. ¡Mirad a un borracho y decidme si puede ser libre en medio de tal 
inmundicia brutal! El avaro maldice la vida de su padre y, como el cuervo, tiene 
hambre de carroña. El ambicioso quiere ruinas, es un envidioso que delira; el 
libertino escupe sobre el seno materno y colma de engendros las entrañas de la 



muerte. Todos estos corazones sin amor son castigados con el más cruel de los 
suplicios: el odio. Pues bien sabemos que el propio pecado lleva consigo su 
expiación. El que obra el mal es como una vasija de terracota mal acabada, la 
fatalidad le romperá. VI El Senario El senario es el número de la iniciación mediante 
la prueba; es el número del equilibrio, es el jeroglífico de la ciencia del bien y del 
mal. Aquel que busca el origen del mal, busca de dónde proviene aquello que no 
existe. El mal es el apetito desordenado del bien, el infructuoso intento de una 
voluntad poco educada. Cada uno posee el fruto de sus obras, y la pobreza no es 
más que el aguijón para el trabajo. Para la mayoría de los seres humanos, el 
sufrimiento es como el perro del pastor, gue muerde ola lana de los corderos para 
hacerles volver al camino. Es por la sombra que somos capaces de conocer la luz; es 
por el frío que podemos apreciar el calor; es por la pena que somos sensibles al 
placer. Así, el mal representa para nosotros la ocasión y el comienzo del bien. Pero, 
en los sueños que forja nuestra imperfecta inteligencia, inculpamos al trabajo 
providencial en lugar de entenderlo. En ello, nos asemejamos al ignorante que juzga 
un cuadro sin estar terminado y exclama al ver la cabeza: ¿acaso esta figura carece 
de cuerpo? La naturaleza permanece tranquila y hace su obra. 

 La reja del arado no es cruel por el acto de remover el seno de la tierra, y las 
grandes revoluciones del mundo son obra de Dios. Todo es bueno a su tiempo: 
gobernantes bárbaros para los pueblos salvajes; los carniceros para el ganado, los 
jueces y los padres para el hombre. Si el tiempo pudiera cambiar a los corderos en 
leones, éstos devorarían pastores y rebaños. Los corderos no cambian nunca, puesto 
que no reciben instrucción, pero, en cambio, los pueblos se instruyen. Pastores y 
matarifes de los pueblos, tenéis, pues, razón en mirar como enemigos a aquellos 
que hablan a vuestro redil. Rebaños que no conocéis más que a vuestros pastores y 
que queréis ignorar su comercio con los matarifes sois excusables por lapidar a los 
que os humillan y os inquietan hablándoos de vuestros derechos. ¡Oh, Cristo! ¡Los 
grandes te condenan, tus discípulos reniegan de ti, el pueblo te maldice y aclama tu 
suplicio, Dios te abandona, sólo tu madre llora por ti! ¡EIi! ¡EIi! ¡Lamma Sabachtani! 
VII El Septenario El septenario es el gran número bíblico. Es la clave de la creación 
de Moisés y el símbolo de toda la religión. Moisés nos ha legado cinco libros y la ley 
se resume en dos testamentos. La Biblia no es una historia, es una colección de 
poemas, un libro de imágenes y alegorías. Adán y Eva representan los arquetipos 
primordiales de la humanidad; la serpiente tentadora es el tiempo con sus pruebas; 
el árbol de la ciencia es el derecho; la expiación mediante el trabajo es el deber. Caín 
y Abel son analogía de la carne y el espíritu, la fuerza y la inteligencia, la violencia y 
la armonía. Los gigantes son los antiguos usurpadores de la tierra; el diluvio es 
símbolo de una gran revolución. El arca es la tradición que se conserva en el seno de 
una familia: en aquella época, la religión era un misterio y propiedad privada de 



una raza. Cam es maldito por haberlo revelado. Nemrod y Babel son dos alegorías 
primitivas del despotismo personal y del imperio universal soñado siempre por 
éste; buscado sucesivamente por los persas, Alejandro, Roma, Napoleón, los 
sucesores de Pedro el Grande, y siempre inconcluso a causa de la dispersión de 
intereses, simbolizada por la confusión de lenguas. El imperio universal no debe 
realizarse por la fuerza, sino por la inteligencia y el amor. Así, pues, a Nemrod, 
hombre regido por el derecho salvaje, la Biblia enfrenta a Abraham, hombre regido 
por el deber que busca la libertad y la lucha a través del exilio en tierra extranjera, 
de la cual se adueña por la inteligencia. El tiene una esposa estéril, es su inteligencia, 
y una esclava fecunda, es su fuerza; pero cuando la fuerza ha producido su fruto, la 
inteligencia se torna a su vez fecunda, y el hijo de la inteligencia provoca el exilio 
del hijo de la fuerza. El hombre de inteligencia es sometido a rudas pruebas; debe 
confirmar sus logros mediante el sacrificio. Dios quiere que inmole a su hijo, es 
decir, que la duda debe probar el dogma y que el hombre intelectual debe estar 
presto a sacrificarse ante la razón suprema. En tonces, Dios interviene: la razón 
universal cede ante los esfuerzos del trabajo, ella se muestra a la ciencia, y 
solamente es inmolado el lado material del dogma. Este es representado por el 
carnero, cuyos cuernos han quedado enredados en la maleza. La historia de 
Abraham es así un símbolo en el antiguo estilo, y contiene una gran revelación de 
los destinos del alma humana. Leída al pie de la letra, es un relato absurdo y 
chocante. San Agustín nunca tomó al pie de la letra el asno de oro de Apuleyo. ¡ 
Pobres grandes hombres! La historia de Isaac es otra leyenda. Rebeca es la típica 
mujer oriental, laboriosa, hospitalaria, parcial en sus afectos, astuta y retorcida en 
sus manejos. Jacob y Esaú son de nuevo los dos caracteres antes simbolizados en 
Caín y Abel, pero aquí Abel se venga: la inteligencia emancipada triunfa por la 
astucia. Todo el genio israelita está condensado en la imagen de Jacob, el paciente y 
laborioso suplantador que cede a la cólera de Esaú, llega a ser rico y compra el 
perdón de su hermano. Nunca debemos olvidar que cuando los antiguos querían 
filosofar, inventaban una historia. La historia o leyenda de José contiene ya en 
germen todo el genio del evangelio, y el Cristo, al ser desconocido por su pueblo, ha 
debido llorar más de una vez recordando aquella escena donde el gobernador de 
Egipto se arroja al cuello de Benjamín, lanzando un fuerte grito: «¡Yo soy José!» 
Israel llega a ser el pueblo de Dios, es decir, el conservador de la idea y el 
depositario del verbo. Está expuesta aquí la idea de la independencia humana y de 
la realización por el trabajo, idea que se esconde con cuidado como un precioso 
germen. Un signo doloroso e indeleble se imprime sobre los iniciados, toda imagen 
de la verdad está prohibida, y los hijos de Jacob velan, espada en mano, por la 
unidad del tabernáculo. Hamor y Shechem pretenden introducirse por la fuerza en 
la familia santa y perecen, junto con su pueblo, luego de una fingida iniciación. Para 
dominar sobre los pueblos hace falta que el santuario se imponga a base de 



sacrificios y terror. La servidumbre de los hijos de Jacob prepara su liberación: ellos 
tienen una idea, y no se puede encadenar una idea; ellos poseen una religión, y no 
se puede violentar una religión; ellos son, en fin, un pueblo, y no se ata a todo un 
pueblo. La persecución suscita vengadores. La idea se encarna en un hombre. 
Moisés se eleva y el faraón cae, y la columna de nubes y llamas que precede a un 
pueblo liberado avanza majestuosamente por el desierto. Cristo es sacerdote y rey 
por la inteligencia y por el amor. El ha recibido el óleo santo, la unción del genio, 
unción de la fe y de la virtud, que es la fuerza. El viene cuando el sacerdocio se 
encuentra extenuado, los viejos símbolos han perdido su virtud y la patria de la 
inteligencia está arrasada. El viene para llamar a Israel a la vida, y si no puede 
conmover a Israel, asesinado por los fariseos, resucitará al mundo, j abandonado. al 
culto muerto de los ídolos! ¡El Cristo, es el derecho del deber! El hombre no tiene 
otro derecho que el de cumplir con su deber. ¡Hombre, estás en el derecho de 
resistir hasta la muerte a cualquiera que te impida realizar tu deber! ¡Madre! Tu hijo 
se ahoga; un hombre te impide socorrerle; tú herirás a ese hombre y correrás a 
salvar a tu hijo!... ¿Quién, pues, osará condenarte?.. Cristo ha venido para oponer el 
derecho del deber al deber del derecho. El derecho entre los judíos era la doctrina 
de los fariseos. En efecto, ellos parecían haber adquirido el privilegio de dogmatizar: 
¿no eran acaso los legítimos herederos de la sinagoga? Ellos tuvieron derecho para 
condenar al Salvador, y el Salvador sabía que su derecho estaba en oponerse a ellos. 
Cristo es la protesta viva. ¿Pero la protesta contraqué? ¿De la carne contra la 
inteligencia? ¡No! ¿De la atracción física contra la atracción moral? ¡No, no! 

 ¿De la imaginación contra la razón universal? ¿De la locura contra la 
sabiduría? ¡ No, y mil veces no, de nuevo! Cristo es el deber real, que protesta 
eternamente contra el derecho imaginario. Es la emancipación del espíritu que 
quiebra la servidumbre de la carne. Es la devoción, que se rebela contra el egoísmo. 
Es la modestia sublime que responde al orgullo: ¡ No te obedeceré! Cristo está viudo, 
Cristo está solo, Cristo está triste: ¿Por qué? Es que la mujer se ha prostituido. Es 
que la sociedad es convicta de robo. ¡Es que la alegría egoísta es impía! ¡Cristo es 
juzgado, es condenado, es ejecutado, y se le adora! Esto puede ocurrir acaso en un 
mundo menos serio que el nuestro. Jueces del mundo en que vivimos, estad atentos 
y pensad en Aquel que ha de juzgar vuestros juicios. Pero, antes de morir, el 
Salvador ha legado a sus hijos el símbolo inmortal de salvación: la comunión. 
Comunión, unión común, última palabra del Salvador del mundo. ¡El pan y el vino, 
repartidos entre todos, ha dicho El, es mi carne y es mi .sangre! El ha dado su carne 
a los verdugos, su sangre a la tierra, que ha querido beberla, y ¿por qué? Para que 
todos compartan el pan de la inteligencia y el vino del amor. ¡Oh, signo de unión de 
los hombres!, joh, mesa común!, ¡oh, banquete de la fraternidad y la igualdad, 
¿cuándo serás mejor comprendido? Mártires de la humanidad, vosotros todos que 



habéis dado vuestra vida a fin de que todos tengan el pan que alimenta y el vino 
que fortifica, ¿no diríais también, imponiendo las manos sobre estos signos de la 
universal comunión: esta es nuestra carne y nuestra sangre? Y vosotros, hombres 
del mundo entero, vosotros a quienes el Maestro llamó sus hermanos: ¡Oh, no sentís 
acaso que el pan universal, el pan fraternal, el pan de la comunión, es Dios! 
Deudores del crucificado. Vosotros todos, que no estáis dispuestos a dar a la 
humanidad vuestra sangre, vuestra carne y vuestra vida, no sois dignos de la 
comunión del Hijo de Dios. ¡ No hagáis correr su sangre sobre vosotros, pues os 
dejará manchas sobre la frente! No aproximéis vuestros labios al corazón de Dios. 
El percibirá vuestra mordedura. No bebáis la sangre de Cristo, pues os quemará las 
entrañas; ¡ya es suficiente con que haya corrido inútilmente para vosotros! VIII El 
número ocho El ocho es el número de la reacción y de la justicia que equilibra. Toda 
acción produce una reacción. Es la ley universal del mundo. El cristianismo produjo 
el anticristianismo. El anticristo es la sombra, es el repudio, es la prueba del Cristo. 
El anticristo se produjo ya en la Iglesia en la época de los apóstoles: que aquel que 
ahora tienta, tentará hasta la muerte, dijo San Pablo, y el hijo de la iniquidad se 
manifestará. Los protestantes han dicho: El anticristo es el Papa. 

 El Papa ha respondido: Todo hereje es un anticristo. El anticristo no está 
manifestado más en el Papa que en Lutero: el anticristo es el espíritu opuesto al de 
Cristo. Es la usurpación del derecho por el derecho. Es el orgullo del dominio y el 
despotismo del pensamiento. Es el egoísmo pretendido como religioso por los 
protestantes, y también es la ignorancia crédula e imperiosa de los malos católicos. 
El anticristo es lo que divide a los hombres en vez de unirles; es el espíritu de 
disputa, la tozudez de los doctos y sectarios, el deseo impío de apropiarse de la 
verdad y excluir a los demás, o de forzar a todo el mundo a sufrir la estrechez de 
nuestros juicios. El anticristo es el sacerdote que maldice, en lugar de bendecir; que 
distancia, en vez de .reunir; que escandaliza, en vez de edificar, y que condena, en 
lugar de salvar. Es el fanatismo odioso que desanima la buena voluntad. Es el culto 
de la muerte, de la tristeza y la fealdad. ¿Qué porvenir daremos a nuestro hijo?, se 
dicen los padres insensatos; él es débil de cuerpo y espíritu y su corazón aún no da 
muestras de vida: haremos de él un sacerdote a fin de que pueda vivir del altar. Y 
ellos no comprenden que el altar no es un comedero para los animales holgazanes. 
Al mirar a los sacerdotes indignos, contemplad a éstos que pretenden ser servidores 
del altar. ¿Qué dicen a vuestro corazón esos hombres gordos o cadavéricos, con sus 
ojos sin mirada y sus labios apretados o boquiabiertos? Escuchadles hablar: ¿Os 
enseña algo ese ruido desagradable y monótono? Ellos oran igual que duermen, y 
sacrifican igual que comen. Son como máquinas que funcionan a base de pan, carne 
y vino, y de palabras vacías de sentido. Y cuando ellos se regocijan, como cernícalos 
al sol, de existir sin inteligencia y sin amor, se dice que tienen la paz del alma. Ellos 



tienen la paz del bruto y para el hombre mejor sería que gozaran de la paz de la 
tumba. Son los sacerdotes de la estupidez y la ignorancia; ellos son los ministros del 
anticristo. El verdadero sacerdote de Cristo es un hombre que vive, ama, sufre y 
combate por la justicia; él no disputa ni reprueba, pero irradia de sí el perdón, la 
inteligencia y el amor. El verdadero cristiano es extraño al espíritu de secta. El es 
todo para todos, y mira a los hombres como hijos de un padre común que a todos 
quiere salvar. El símbolo total no es para él sino un profundo sentido de dulzura y 
amor: él deja a Dios los secretos de la justicia, y no entiende sino la caridad. El mira 
a los malvados como a enfermos que es preciso compadecer y curar. El mundo, con 
sus errores y sus vicios, es para él un hospital de Dios, y él quiere ser el enfermero. 
No se considera mejor que nadie; dice sólo: en tanto me encuentre bien, serviré a los 
demás, y cuando llegue el momento de caer y morir, otros vendrán a tomar mi 
lugar y me ayudarán. IX El número nueve He aquí el ermitaño del tarot; he aquí el 
número de los iniciados y los profetas. Los profetas son solitarios, puesto que su 
destino es no ser escuchados jamás. 

 Ellos ven más que los demás; ellos previenen las desgracias que traerá el 
porvenir. Por tanto, se les aprisiona o se les mata, se les escarnece o se les destierra 
como a leprosos, dejándoles morir de hambre. Luego, cuando aquellos 
acontecimientos llegan, se dice: son ellos quienes nos han traído la desgracia. Ahora, 
como sucede siempre en víspera de grandes desastres, nuestras calles están llenas 
de profetas. Yo les he encontrado en las prisiones; he visto cómo mueren olvidados 
en la miseria. Toda la gran ciudad ha visto a uno, cuya profecía silenciosa consistía 
en recorrer incesantemente y cubierto de harapos los palacios del lujo y la riqueza. 
He visto a uno cuyo rostro irradiaba como el de Cristo; tenía las manos callosas y el 
traje propio de un obrero; amasaba epopeyas con barro. Juntaba la espada del 
derecho al cetro del deber, y sobre esta columna de acero y oro, inauguraba el signo 
creador del amor. Un día, en una gran asamblea del pueblo, descendió a la calle 
llevando en su mano un pan que rompía en pedazos y distribuía diciendo: ¡Pan de 
Dios, hazte pan para todos! Conozco otro que grita: No quiero adorar al Dios del 
demonio; no quiero un verdugo por mi Dios. ¡Y han pensado que blasfemaba! No 
era así, pero la energía de su fe se desbordaba en palabras imprudentes e inexactas. 
Y continuaba diciendo, en medio de la locura de su caridad ofendida: Todos los 
hombres son solidarios y penan los unos por los otros en la misma forma en que 
reciben unos por otros. El castigo del pecado es la muerte. El pecado en sí mismo es 
también un castigo, y el más grande de ellos. Así, un gran crimen no es sino una 
gran desgracia. El peor de los hombres es aquel que se cree mejor que los demás. 
Los hombres apasionados son excusables, ya que son pasivos. Pasión quiere decir 
sufrimiento y redención por el dolor. Lo que llamamos libertad no es sino una 
fuerza todopoderosa de atracción divina. Los mártires decían: vale más obedecer a 



Dios que a los hombres. El más imperfecto de los actos de amor vale más que la 
mejor palabra de piedad. No juzguéis, hablad sólo lo necesario, amad y actuad. 
Otro más ha venido y ha dicho: Protestad contra las malas doctrinas con las buenas 
obras, pero no os separéis de nadie. Reconstruid todos los altares, purificad todos 
los templos, Y aprestaos para la visita del espíritu de amor. Que cada uno ore según 
su rito y comulgue con los suyos, pero sin condenar a los demás. La práctica de una 
religión nunca es despreciable, por el contrario, es signo de un pensamiento grande 
y santo. Orar juntos es comulgar con una misma esperanza, una misma fe y una 
sola caridad. El símbolo nada es por sí mismo. Es la fe la que lo santifica. La religión 
es el lazo de unión más sagrado y fuerte de toda asociación humana; hacer un acto 
religioso es hacer un acto humanitario. ¿Cuándo llegarán por fin los hombres a 
comprender que no hace falta disputar sobre aquello que ignoramos? ¿Cuándo 
sentirán que un poco de caridad vale más que una gran cantidad de dominio e 
influencia? ¿Cuándo respetará todo el mundo lo que Dios mismo respeta en la más 
ínfima de sus criaturas: la espontaneidad de la obediencia y la libertad del deber? 

 Entonces, no habrá más que una religión en el mundo, la religión cristiana y 
universal, la verdadera religión católica que nunca renegará por restricciones de 
lugar o de personas. Mujer, dijo el Salvador a la samaritana, en verdad te digo que 
llegará el día en que los hombres no adorarán a Dios ni en Jerusalén ni sobre esta 
montaña, pues Dios es espíritu, y sus verdaderos adoradores deberán servirle en 
espíritu y en verdad. X Número absoluto de la kábala Es la clave de los sefirots (ver 
Dogma y Ritual de Alta magia) XI El número once El once es el número de la fuerza; 
es el de la lucha y el martirio. Todo hombre que muere por una idea es un mártir, 
puesto que para él las aspiraciones del espíritu triunfan sobre los pavores del 
animal. Todo hombre que cae en la guerra es un mártir, puesto que muere por los 
demás. Todo hombre que muere de miseria es un mártir, puesto que es un soldado 
herido en la batalla de la vida. Aquellos que mueren por el derecho son tan santos 
en su sacrificio como las víctimas del deber, y, en las grandes luchas de la 
revolución contra el poderío, los mártires han caído por igual en ambos lados. El 
derecho constituye la raíz del deber, así que es nuestro deber luchar por nuestros 
derechos. ¿Qué es un crimen? Es la exageración de un derecho. El asesinato y el 
robo son negaciones de la sociedad; es el despotismo aislado de un individuo que 
usurpa la realeza y hace la guerra a sus riesgos y a sus peligros. Sin duda el crimen 
debe ser reprimido, y la sociedad debe defenderse, pero, ¿quién es acaso 
suficientemente justo, grande y puro, para tener la pretensión de castigar? paz 
entonces a todos los caídos en la guerra, aun si ésta no es legítima, puesto que han 
jugado su cabeza y han perdido; han pagado ya y no debemos reclamarles más. 
¡Honor a todos aquellos que combaten con lealtad y bravura!, ¡que la vergüenza 
quede sólo para los traidores y los cobardes! Cristo murió entre dos ladrones y llevó 



a uno de ellos junto con El, al cielo. El reino de los cielos es para aquellos que luchan, 
y se le gana a brazo limpio. Dios ha dado al amor una fuerza todopoderosa. El ama 
el triunfo sobre el odio, pero vomita la tibieza. El deber está en vivir, ¡aunque no sea 
más que un instante! Es bello haber llegado a reinar un día, una hora sola, hemos 
llegado a estar bajo la espada de Damocles o sobre la hoguera de Sardanápalo! Pero 
es más bello haber tenido a sus pies todas las coronas del mundo y haber exclamado: 
Seré el rey de los pobres, y mi trono estará sobre el Calvario. Hay un hombre más 
fuerte que aquel que mata, y es el que muere para salvar. No existen crímenes 
aislados, ni expiaciones solitarias. No existen virtudes personales, ni sacrificios 
perdidos. 

 Cualquiera que no sea irreprochable, es cómplice de todo mal, y cualquiera 
que no sea absolutamente perverso puede participar en todo bien. Es por ello que 
un suplicio es siempre una expiación humanitaria, y toda cabeza que rueda sobre 
un cadalso puede ser cubierta de honores y saludada como la de un mártir. Es por 
ello también que el más noble y santo de los mártires ha podido, tomando 
conciencia, encontrarse digno de la pena que le ha sido asignada y decir, saludando 
a la espada próxima a terminar con su vida: i Que se haga justicia! Víctimas puras 
de las catacumbas romanas, protestantes y judíos masacrados por indignos 
cristianos. Monjes de L'Abbaye y los Carmelitas, víctimas del reino del terror, 
monarquistas incinerados, revolucionarios sacrificados a su turno, soldados de 
nuestros grandes ejércitos, que habéis sembrado el mundo con vuestros huesos, 
vosotros todos los que habéis sido penosamente muertos, luchadores, osados de 
todas clases, valientes hijos de Prometeo, que no habéis temido ni al rayo ni a los 
buitres, honor a vuestras cenizas dispersas. ¡Paz y veneración a vuestra memoria! 
¡Habéis sido los héroes del progreso, los mártires de la humanidad! XII El número 
doce El doce es el número cíclico; es el del símbolo universal. He aquí una 
traducción en verso del símbolo mágico y católico sin restricción: Creo en un solo 
Dios todopoderoso, Padre nuestro, Creador eterno del cielo y la tierra. Creo en el 
Salvador Rey, cabeza de la humanidad, hijo, verbo y esplendor de la divinidad. 
Viva concepción del Amor eterno, Divinidad visible y vibrante luz. Deseado por el 
mundo, en todo tiempo y lugar, pero sin ser un Dios separado de Dios, Descendió 
entre nosotros para liberar la tierra. y ha santificado en la imagen de su madre a la 
mujer. Es El el hombre celestial, un hombre sabio y dulce, nacido para sufrir y morir, 
como nosotros. Acusado por la envidia, proscrito por la ignorancia, El ha muerto 
sobre la cruz para darnos la vida. Todos los que le reconozcan por guía y apoyo, 
podrán, por su doctrina, ser Dios como El. El ha resucitado para reinar sobre las 
edades, y debe dispersar los nubarrones de la ignorancia. Sus preceptos, que algún 
día serán fuertes y bienentendidos, serán el juicio para los vivos y los muertos. Creo 
en el Espíritu Santo, cuyos únicos intérpretes son la mente y el corazón de los santos 



y profetas. Es un soplo de vida y de fecundidad, que procede del Padre y de la 
humanidad. Creo en la familia única y siempre santa de los justos, que el cielo 
reúne en su temor. Creo en la unidad del símbolo, del lugar, del Pontífice y del culto 
en honor de un solo Dios. Creo que para nosotros la muerte se traduce en 
renovación, y que en nosotros, como en Dios, es eterna la vida. XIII El número trece 
El trece es el número de la muerte y del nacimiento; el de la herencia y la propiedad, 
de la familia y la sociedad, de la guerra y los tratados. Las bases de la sociedad están 
constituidas por la interacción del derecho, el deber y la fe compartida. El derecho 
es la propiedad, el intercambio es la necesidad, y la buena fe es el deber. Aquel que 
pretende recibir más de lo que da, o que quiere recibir sin dar, es un ladrón. La 
propiedad es el derecho para dispensar una parte de la fortuna común; no es un 
derecho de destrucción ni de secuestro. Destruir o secuestrar el bien público no es 
poseerlo; es robarlo. He dicho el bien público, puesto que el verdadero propietario 
de todas las cosas es Dios, quien desea que todo sea de todos, quienquiera que 
seamos, no podremos llevamos al morir ni uno solo de los bienes de este mundo. 
Así, lo que nos pertenece un día no es en realidad nuestro. Solamente nos ha sido 
dado en préstamo. En cuanto al usufructo, éste es resultado del trabajo; pero el 
trabajo por sí solo no es garantía segura de la posesión, y puede sobrevenir la 
guerra, el incendio o la devastación, destruyendo la propiedad. ¡Haced, pues, buen 
uso de las cosas que son perecederas, vosotros que pereceréis antes que ellas! Sabed 
que el egoísmo provoca el egoísmo, y que la inmoralidad del rico responderá por 
los crímenes a los pobres. ¿Qué desea el pobre, si es honesto? 

 El desea el trabajo. Usad de vuestros derechos, pero cumplid vuestro deber: 
el deber del rico es repartir la riqueza; un bien que no circula, está muerto; no 
atesoréis, pues, la muerte. Un sofista ha dicho: la propiedad es el robo. Y sin duda él 
se ha referido a la propiedad guardada, sustraída al cambio, sin participación en la 
utilidad común. Si tal ha sido su forma de pensar, él ha podido ir todavía más lejos 
y afirmar que tal supresión de la vida pública es un verdadero asesinato. Es el 
crimen del acaparamiento, que el instinto social ha visto siempre como un crimen 
de lesa humanidad. La familia es una asociación natural que resulta del matrimonio. 
El matrimonio es la unión de dos seres que el amor reúne y que se prometen mutua 
devoción en interés de los hijos que deberán nacer. Dos esposos que tienen un hijo y 
se separan, son dos impíos. ¿Podrían ellos cumplir la sentencia de Salomón y 
separar también a su hijo? Prometerse amor eterno es una puerilidad: el amor 
sexual es, sin duda, una emoción divina, pero es accidental, involuntario y 
transitorio. Pero, la promesa de recíproca devoción es la esencia del matrimonio y el 
principio de la familia. La sanción y garantía de esta promesa debe ser una absoluta 
confianza. Todo acto de celos es una sospecha, y toda sospecha es un ultraje. El 
verdadero adulterio es el de la confianza: la mujer que se queja de su esposo a otro 

A
Nota adhesiva
Accepted definida por A

A
Nota adhesiva
None definida por A

A
Nota adhesiva
Completed definida por A

A
Nota adhesiva
None definida por A

A
Nota adhesiva
Accepted definida por A



hombre, el marido que confía a una mujer que no es la suya las tristezas o las 
esperanzas de. su corazón, ellos traicionan verdaderamente la fe conyugal. Las 
sorpresas de los sentidos no son infidelidades sino por causa de los hábitos del 
corazón que se abandona en mayor o menor grado al conocimiento del 
placer. Fuera de esto, no son más que fallos humanos que deberían 
ocultarse con vergüenza; son indecencias que hace falta prevenir rehuyendo las 
ocasiones, pero que nunca se deberían tratar de sorprender; las costumbres son la 
proscripción del escándalo. Todo escándalo es una torpeza. No se es indecente 
por tener órganos que el pudor no permite nombrar, pero es obsceno cuando se 
los enseña. Maridos: ¡esconded las llagas de vuestros asuntos domésticos; no 
desnudéis a vuestras esposas ante la risotada pública! Mujeres: no hagáis alarde 
de las miserias del lecho conyugal: esto equivale a inscribiros como prostitutas ante 
la opinión pública. Hace falta una gran dignidad de corazón para guardar la fe 
conyugal; es como un acto de heroísmo que sólo las almas grandes pueden llegar 
a comprender por entero. Los matrimonios que se rompen no son tales; son 
acoplamientos. La mujer que abandona a su esposo, ¿qué podrá llegar a ser?, no 
será ya esposa, ni viuda; qué será entonces sino una apóstata del honor, forzada a 
llevar una vida licenciosa, ya que no es virgen pero tampoco es libre. Un 
marido que abandona a su esposa la prostituye, y merece recibir el infame 
nombre que se da a los amantes de las muchachas del arroyo. El matrimonio 
es, pues, sagrado e indisoluble, puesto que existe en realidad. Pero no podrá 
existir así, sino para seres con una alta inteligencia y nobleza de corazón. Los 
animales no se casan, y los hombres que viven como animales están sujetos a las 
fatalidades de su naturaleza. Ellos emprenden sin cesar ensayos desafortunados 
para actuar en forma razonable. Sus promesas son nada más que ensayos, 
amagos de promesa; sus matrimonios, ensayos y amagos de unión 
matrimonial; sus amores, ensayos y amagos del amor. Ellos desean siempre, pero 
nunca quieren; cada día emprenden algo, pero nunca lo terminan. Para tales 
gentes, las leyes no son aplicables sino desde el lado represivo. Seres como ellos 
podrán llegar a tener una prole, pero nunca tendrán una familia; el matrimonio y la 
familia son derechos del hombre perfecto, del ser humano emancipado, inteligente 
y libre. Interrogad también a los anales de los tribunales y leed las historias de 
los parricidas. Levantad el negro velo que cubre sus cabezas cortadas y 
preguntadles lo que han pensado sobre el matrimonio y la familia; qué crianza 
han tenido y qué caricias les han ennoblecido... Luego estremeceos, todos 
vosotros que negáis a vuestros hijos el pan de la inteligencia y el amor, 
vosotros que no confirmáis la autoridad paterna con la virtud del buen 
ejemplo... ¡Esos miserables han sido huérfanos por el espíritu y el corazón, y 
no han hecho más que vengarse de su nacimiento...! Vivimos un siglo donde 
la familia es más ignorada que nunca en cuanto a lo que posee de augusta y 
sagrada: el interés material mata la inteligencia y el amor; las lecciones de la 
experiencia no se tienen en cuenta y se negocia con las 



cosas de Dios. La carne insulta al espíritu, el fraude ríe en las narices de la honradez. 
Hace falta un mayor ideal y una justicia suficiente; la vida humana ha llegado a ser 
huérfana de los dos lados. ¡Coraje y paciencia! Esta centuria irá a parar adonde van 
los grandes culpables! j Ved cómo se encuentra de triste! El tedio es el velo gris que 
cubre su cabeza... la carreta rueda hacia el patíbulo y la muchedumbre le sigue 
temblorosa... Bien pronto un siglo más será juzgado por la historia y se escribirá 
sobre una gran tumba llena de ruinas: ¡Aquí ha llegado a su fin el siglo parricida! ¡el 
siglo verdugo de su Dios y de su Cristo! En la guerra se tiene el derecho de matar 
para evitar la propia muerte: pero en la batalla de la vida, el más sublime de los 
derechos es el de morir para evitar tener que matar. La inteligencia y el amor 
deberán resistir a la opresión hasta la muerte, nunca hasta el asesinato. ¡Hombre de 
buen corazón: la vida de aquel que te ha ofendido está en tus manos, así aquél se 
convierte en maestro de la vida de quienes no disponen de la suya propia... No le 
incorpores a tu gloria: concédele la gracia! Pero, ¿estará prohibido matar el tigre que 
nos amenaza? Si se trata de un tigre con rostro humano, más bello sería dejarse 
devorar, aunque de cualquier forma, aquí la moral nada nos prescribe. Pero, ¿si el 
tigre amenazara a nuestros hijos?.. Entonces, que la naturaleza misma dé la 
respuesta. Hermodio y Aristogitón tuvieron fiestas y estatuas consagradas a ellos 
en la Grecia antigua. La Biblia ha consagrado igualmente los nombres de Judith y 
Ehod, y una de las figuras más sublimes del libro santo es la de Sansón, ciego y 
encadenado, que sacude las columnas del templo gritando: «¡Que yo muera junto 
con los filisteos! ¿Creéis acaso que si Jesús antes de morir hubiese ido a Roma para 
asesinar a Tiberio, hubiera salvado el mundo como lo hizo, perdonando a sus 
verdugos y muriendo por todos, incluso por Tiberio? Bruto, al matar a César, ¿llegó 
acaso a salvar la libertad romana? Y Cherea, al eliminar a Calígula no hizo más que 
abrir campo a Claudio y a Nerón. Protestar contra la violencia por la violencia, es 
justificarla y obligarla a reproducirse. Pero triunfar del mal por el bien, del egoísmo 
por la abnegación, de la ferocidad por el perdón: este es el secreto del cristianismo y 
el de la victoria eterna. 

 He visto el lugar donde aún sangraba la tierra por la muerte de Abel, y sobre 
este sitio corría un arroyo de lágrimas. Y miríadas de hombres avanzaban, 
conducidos por los siglos, y dejaban caer sus lágrimas en aquel arroyo. Y la 
eternidad, que yacía taciturna, contemplaba las lágrimas que caían, las contaba una 
a una, y nunca eran suficientes para lavar una sola mancha de la sangre. Pero, entre 
dos multitudes y dos edades, vino el Cristo, con pálida y radiante figura. Y plantó la 
viña de la fraternidad en la tierra de la sangre Y las lágrimas, y éstas, absortas por 
las raíces del divino árbol, llegaron a ser la deliciosa savia de los racimos que 
embriagarán de amor a los hijos del porvenir. XIV El número catorce El catorce es el 
número de la fusión, de la asociación y la unidad universal, y es por cuanto este 



número representa, que haremos aquí una Ilamada a las naciones, comenzando por 
la más antigua y santa de eIlas. Hijos de Israel: ¿Por qué permanecéis inmóviles en 
medio del movimiento de las naciones, como si guardáseis las tumbas de vuestros 
padres? Vuestros padres no se encuentran aquí, ellos han resucitado: ¡el Dios de 
Abraham, de Isaac y Jacob no es el Dios de los muertos! ¿Por qué imprimís siempre 
a vuestra generación la sangrante marca del cuchillo? Dios no quiere separaros más 
de los otros hombres, así que sed hermanos nuestros y compartid con nosotros la 
hostia de paz, sobre los altares que la sangre nunca llegará a manchar. La ley de 
Moisés se ha cumplido: leed vuestros libros y comprended que habéis sido un 
pueblo ciego y duro, como ya lo dicen todos vuestros profetas. Pero también habéis 
sido un pueblo valiente y perseverante en vuestra lucha. ¡Hijos de Israel, Ilegad a 
ser híjos de Dios: comprended y amad! Dios ha borrado de vuestra frente el signo 
de Caín y los pueblos al veros pasar no dicen más: ¡AIlí van los judíos!, sino que 
exclaman: ¡Lugar a nuestros hermanos! ¡sitio a nuestros primogénitos en la fe! Y 
nosotros iremos todos los años a celebrar la pascua junto a vosotros en la nueva 
Jerusalén. Y encontraremos reposo sobre vuestras viñas y vuestras higueras, puesto 
que seguiréis siendo aún los amigos del viajero, en recuerdo de Abraham, de Tobías 
y de los ángeles que les visitaron. Y también en recuerdo de aquel que dijo: Aquel 
que reciba al más pequeño de entre vosotros, me recibe a mí. Así como tampoco 
rehusaríais dar asilo en vuestra casa y en vuestro corazón a vuestro hermano José, a 
quien vendisteis a las nacIOnes. Puesto que llegó a ser poderoso en la tierra de 
Egipto, donde fuisteis a buscar el pan en los días de escasez y esterilidad. Y él 
recordó a su padre Jacob, y reconoció a su hermano menor, Benjamín, y os perdonó 
vuestra envidia, y os abrazó Ilorando. Hijos de los creyentes, nosotros cantaremos a 
vuestro lado: No hay otros Dios distinto a Dios y Mahoma es su profeta. Decid, al 
lado de los hijos de Israel: No hay más Dios que Dios, y Moisés es su profeta. Y 
decid, junto con los cristianos: ¡ No hay otro Dios que Dios, y Cristo es su profeta! 

 Mahoma es la sombra de Moisés, Moisés es el precursor de Jesús. ¿Qué es un 
profeta? Es un representante de la humanidad que busca a Dios. Dios es Dios, el 
hombre es el profeta de Dios, en cuanto nos induce a creer en El. La Biblia, el Corán 
y el Evangelio son tres versiones distintas del mismo libro. Sólo existe una Ley, 
como sólo existe un Dios. Oh, mujer idealizada, oh, recompensa de los elegidos, 
¿eres acaso más bella que María? Oh, María, hija del Oriente, casta como el amor 
puro, grande como toda aspiración maternal, ven Y enseña a los hijos del Islam los 
misterios del cielo y los secretos de la belleza. Invítales al festín de la nueva alianza 
donde, sobre tres tronos radiantes de pedrerías, serán colocados tres profetas. El 
árbol proporcionará con sus ramas encorvadas un dosel a la mesa celestial. La 
esposa será blanca como la luna y bermeja como la sonrisa de la aurora. Todos los 
pueblos acudirán para verla y no temerán más el paso del abismo, pues sobre él 



extenderá el Salvador su cruz y tenderá su mano a quienes vacilaren, y a aquellos 
que hubieren caído, la esposa extenderá su velo embalsamado Y les llevará hacia 
ella. Pueblos: ¡Unid vuestras manos Y aplaudid al último triunfo del amor! ¡Sólo la 
muerte permanecerá extinguida, y sólo el ipfierno será quemado para siempre! ¡Oh, 
naciones de Europa, a quienes Oriente tiende las manos, uníos para repeler al oso 
nórdico! ¡Que la última guerra lleve al triunfo de la inteligencia y del amor, que el 
comercio entrelace los brazos del mundo, y que una nueva civilización inspirada en 
la fuerza del Evangelio reúna a todos los ejércitos de la tierra bajo el cayado del 
mismo pastor! Tales han de ser las conquistas del progreso; tal es el fin hacia el cual 
nos lleva el movimiento total del mundo. El progreso es el movimiento; y el 
movimiento es la vida. Negar el progreso es afirmar la nada y deificar a la muerte. 
El progreso es la única respuesta que la razón puede oponer frente a las objeciones 
relativas a la existencia del mal. Todo no está bien ahora, pero todo estará bien un 
día. Dios ha comenzado su obra y la terminará. Sin el progreso, el mal sería 
inmutable, como Dios. El progreso explica la ruina y consuela a Jeremías en su pena. 
Las 'naciones se suceden como los hombres, y nada es esta ble, puesto que todo 
marcha hacia la perfección. El gran hombre que muere, deja a su patria el fruto de 
sus obras; una gran nación al extinguirse sobre la tierra se transfigura en una 
estrella para iluminar la oscuridad de la historia. Lo que ella ha plasmado por sus 
acciones permanece grabado en el libro eterno; así, añade una página más a la biblia 
del género humano. No digáis que la civilización es mala; en tanto que ella sea 
semejante al calor húmedo que madura las cosechas, ella desarrolla con rapidez los 
principios de vida y los principios de muerte; al mismo tiempo mata y vivifica. Ella 
viene a ser como el ángel del juicio, que quita a los malvados de en medio de los 
justos. La civilización transforma en ángeles de luz a los hombres de buena 
voluntad, y rebaja al egoísta por debajo de la bestia; es así la corrupción de los 
cuerpos y la emancipación de las almas. El mundo impío de los gigantes ha elevado 
al cielo el alma de Enoch; por sobre las bacanales de la Grecia primitiva, se eleva el 
espíritu armonioso de Orfeo. Sócrates y Pitágoras, Platón y Aristóteles, resumen y 
explican todas las aspiraciones y todas las glorias del mundo antiguo. Las fábulas 
de Hornero permanecen aún más verdaderas que la historia, y nada nos queda de 
la grandeza de Roma, fuera de los escritos inmortales que produjera el siglo de 
Augusto. ¿Podría Roma haber dejado de quebrantar el mundo con sus convulsiones 
guerreras, sin haber dado a luz su Virgilio? El cristianismo es fruto de las 
meditaciones de todos los sabios de Oriente, que reviven en Jesucristo. Así, la luz de 
las mentes se ha elevado allí donde se eleva el sol en el mundo; Cristo ha 
conquistado a Occidente y los dulces rayos del sol de Asia han llegado a los 
témpanos del Norte. Removidos por este desconocido calor, columnas de hombres 
nuevos se han extendido sobre el mundo extenuado; las almas de los púeblos 
desaparecidos han irradiado sobre los pueblos rejuvenecidos y han potenciado en 



ellos el espíritu de vida. Hay en el mundo una nación que se llama franqueza y 
libertad, ya que estas dos palabras son sinónimos del nombre de Francia. Esta 
nación ha sido siempre, bajo cualquier circunstancia, más católica que el Papa y más 
protestante que Lutero. La Francia de las cruzadas, la Francia de los trovadores y 
las canciones, la Francia de Rabelais y Voltaire, la Francia de Bossuet y Pascal; ella 
es la síntesis de los pueblos; es ella la que consagra la alianza de la fe y la razón, de 
la revolución y el poder, de la más tierna creencia y la más fiera dignidad humana. ¡ 
Ved cómo avanza, cómo se agita, cómo lucha, cómo se engrandece! A menudo 
herida y engañada, nunca abatida del todo, entusiasta de sus triunfos, audaz en sus 
reveses, ella ríe, canta, muere y enseña al mundo la fe en la inmortalidad. La vieja 
guardia no se rinde, pero nunca llega a morir. En ella se apoya el entusiasmo de 
nuestros hijos, que desearían ser algún día, ellos también, soldados de la vieja 
guardia. Napoleón es más que un hombre: es el genio mismo de Francia, un 
segundo salvador del mundo, que también ha dado la cruz como signo a sus 
apóstoles. Santa Helena y el Gólgota son los hitos de la nueva civilización. Son los 
dos pilares de un inmenso arcano que forma el arco iris del último diluvio y tiende 
un puente entre dos mundos. ¿Podría acaso pensarse que un pasado sin esta 
aureola y sin esta gloria sería capaz de recuperar y consumir tanto porvenir? ¿O 
pensaríais acaso que el aguijón de un tártaro puede llegar a destruir algún día el 
pacto de nuestras glorias, el testamento de nuestras libertades? ¡Mejor decid que 
volveremos a convertirnos en niños y entraremos de nuevo en el seno materno! 
Avanza, avanza, ha dicho la voz divina al judío errante: ¡Avanza, avanza, grita el 
destino del mundo a Francia!... Y, ¿hacia dónde vamos? A lo desconocido, podría 
ser el abismo; ¡no importa! ¡Pero volver hacia el pasado, hacia los cementerios del 
olvido, hacia los pañales que ha desgarrado nuestra propia infancia, hacia la 
estupidez y la ignorancia de las primeras edades... ¡jamás, jamás! XV El número 
quince Quince es el número del antagonismo y la catolicidad. El cristianismo se 
reparte ahora en dos iglesias: la iglesia civilizadora y la iglesia bárbara, la iglesia 
progresista y la iglesia estacionaria. 

 Una es activa, otra es pasiva; una ha gobernado a las naciones y las gobierna 
siempre, dado que los reyes le temen; la otra ha sufrido todos los despotismos y no 
puede ser sino un instrumento de servidumbre. La iglesia activa realiza a Dios ante 
los hombres y sólo admite la divinidad del Verbo humano como intérprete del 
Verbo divino. ¿Qué viene a ser, después de todo, la infalibilidad del Papa, sino una 
autocracia de la inteligencia apoyada por el sufragio universal de la fe? Bajo esta 
óptica, se dirá, el Papa tendría que ser el primer genio de su siglo. ¿Por qué? Más 
vale, en realidad, que sea un espíritu corriente y ordinario. Su supremacía no llega a 
ser más divina sino en la medida en que sea más humana. ¿Acaso los 
acontecimientos no hablan más alto que los rencores y que la ignorancia irreligiosa? 



¿No estamos viendo a la Francia católica sostener con una mano al papado que se 
debilita y con la otra la espada para combatir a la cabeza de los ejércitos del 
progreso? Católicos, israelitas, turcos, protestantes, combaten ya bajo una misma 
bandera; la media luna se ha aliado a la cruz latina, y todos juntos luchamos contra 
la invasión de los bárbaros y contra su ortodoxia embrutecedora. Hay un hecho 
cumplido para siempre: al admitir los nuevos dogmas, la silla de San Pedro acaba 
de mostrarse solemnemente progresista. La patria del cristianismo católico es la 
misma de las ciencias y de las bellas artes, y el Verbo eterno del Evangelio, vivo y 
encarnado en una autoridad visible, sigue siendo la luz del mundo. ¡Silencio, pues, 
a los fariseos de la nueva sinagoga! ¡Silencio a las odiosas tradiciones de la 
Escolástica, al sacerdocio arrogante, al jansenismo absurdo, y a todas las 
interpretaciones supersticiosas y vergonzosas del dogma eterno, tan justamente 
estigmatizadas por el genio despiadado de Voltaire! Voltaire1 y Napoleón han 
muerto católicos, ¿sabéis acaso lo que será el catolicismo del futuro? ¡Será el dogma 
evangélico, probado como el oro por la crítica disolvente de Voltaire y realizado en 
el gobierno del mundo por el genio de un Napoleón cristiano! ¡A quienes no 
quieran avanzar, los acontecimientos les arroliarán, pasarán sobre ellos! Inmensas 
calamidades pueden todavía sobrevenir al mundo. Algún día, los ejércitos del 
Apocalipsis van a desencadenar las cuatro plagas. El santuario será purificado, y la 
santa y austera pobreza enviará a sus apóstoles para sostener todo lo que vacile, 
reedificar lo que ha sido destruido y aplicar el óleo santo sobre todas las 
contusiones. El despotismo y la anarquía, estos dos monstruos bañados en sangre, 
se destrozarán y aniquilarán el uno al otro, luego de haberse sostenido mutuamente 
por un tiempo mediante la misma intriga de su lucha. Y el gobierno del porvenir 
será aquel cuyo modelo nos ha mostrado la naturaleza en la familia, en el ideal 
religioso por la jerarquía de los pastores. Los elegidos deberán reinar con Cristo 
durante un milenio, dicen las tradiciones apostólicas, es así que durante una 
sucesión de centurias, la inteligencia y el amor de los hombres escogidos y 
dedicados a los cargos del poder, vendrán a administrar los bienes e intereses de la 
familia universal. Así, pues, y según la promesa del Evangelio, no habrá sino un 
solo rebaño y un solo pastor. XVI El número dieciséis 1 

 No afirmamos que Voltaire haya muerto como un buen católico, sólo 
decimos que murió como católico. 

 Dieciséis es el número del templo. Veamos lo que será el templo del futuro. 
Cuando el espíritu de inteligencia y de amor sea revelado, toda la trinidad se 
manifestará en su verdad y en su gloria. La humanidad llegará a ser el reino, y en su 
calidad de resucitada reunirá la gracia y la poesía de la infancia, el vigor de la 
juventud con su razón y la sabiduría de la edad madura en sus actos. Todas las 



formas que han investido sucesivamente al pensamiento divino, volverán a nacer, 
perfectas e inmortales. Todos los bosquejos que el arte de los pueblos ha forjado a 
través de los siglos, se reunirán y formarán una imagen completa de Dios. Jerusalén 
volverá a levantar el templo de Jehová, en base al modelo profetizado por Ezequiel, 
y Cristo, como un nuevo y eterno Salomón, tendrá allí su gloria, bajo el artesonado 
de cedro y ciprés, y realizará sus bodas con la santa libertad, joven esposa del 
Cantar de los cantares. Pero Jehová deberá hacer a un lado sus truenos para 
bendecir con sus dos manos al novio y la novia; aparecerá sonriente entre los dos 
esposos y se regocijará de ser llamado padre. Para entonces, la poesía oriental con 
sus mágicas evocaciones, aún le llamará Brahma y Júpiter. La India enseñará a 
nuestra embelesada audiencia las fábulas maravillosas de Vishnú, y nosotros 
colocaremos sobre la frente aún sangrante de nuestro bien amado Cristo la triple 
corona de perlas del místico Trimurti. Venus, purificada bajo el velo de María, no 
llorará ya más a su Adonis perdido. El esposo ha resucitado para no morir más, y el 
jabalí infernal ha encontrado la muerte, después de su pasajera victoria. ¡Elevaos de 
nuevo, templos de Delfos y Efeso! ¡El Dios de la luz y de las artes ha llegado a ser el 
Dios del mundo, y el Verbo divino quiere que se le llame Apolo! Diana no estará ya 
más viuda en los solitarios campos de la noche; su media luna plateada se hallará 
bajo los pies de la esposa. Pero Diana no ha sido vencida por Venus; ¡SU Endimión 
acaba de despertar y la virginidad va a tener el orgullo de ser madre! Sal de la 
tumba, oh Fidias, y regocíjate de la destrucción de tu primer Júpiter: es ahora 
cuando vas a producir un Dios. ¡Oh, Roma! ¡Que tus antiguos templos vuelvan a 
surgir al lado de tus basílicas; que seas aún la reina del mundo y el panteón de las 
naciones; que Virgilio sea coronado por la mano de San Pedro en el capitolio, y que 
el Olimpo y el Carmelo reúnan a sus divinidades bajo el pincel de Rafael! 
¡Transfiguraos, pues", antiguas catedrales de nuestros padres; proyectad hasta las 
nubes vuestras flechas vivamente cinceladas, y que vuestras piedras narren, en 
animadas figuras, las sombrías leyendas del Norte, amenizadas por los apólogos 
dorados y maravillosos del Corán! Que Oriente adore a Jesucristo en sus mezquitas 
y que, sobre los minaretes de una nueva santa Sofía, se eleve la cruz al lado de la 
media luna. Que Mahoma libere a la mujer para dar al creyente las huríes de sus 
sueños, y que los mártires del Salvador acaricien castamente a los bellos ángeles de 
Mahoma. ¡Toda la tierra revestida con los ricos ornamentos que todas las artes le 
han preparado, no será más que un magnífico templo, y el hombre será su eterno 
sacerdote! Todo lo que ha sido bello, dulce y verdadero en los siglos pasados 
revivirá con gloria para esta transfiguración del mundo. 

 Y la forma bella permanecerá, inseparable de la idea verdadera, así como el 
cuerpo llegará a ser un día inseparable del alma cuando ésta, activando todas sus 
potencias, se fabrique un cuerpo a su Imagen. Será este el reino del cielo sobre la 



tierra, y los cuerpos serán templos del alma, de igual forma que el universo 
regenerado será el templo de Dios. Y cuerpos y almas, pensamiento y forma y el 
universo entero, serán la luz, el Verbo y la revelación permanente y visible de Dios. 
¡Amén! ¡Que así sea! XVII El número diecisiete Diecisiete es el número de la Estrella; 
es el de la inteligencia y el amor. ¡Audaz inteligencia guerrera, cómplice del divino 
Prometeo, hija mayor de Lucifer; salud a ti y a tu audacia! ¡Tú has querido saber 
para tener, tú has desafiado todos los truenos y afrontado todos los abismos! ¡Tú, 
inteligencia, que has amado a los pobres pecadores hasta el delirio, más allá del 
escándalo y la reprobación! ¡Divino derecho del ser humano, alma y esencia de la 
libertad, salud a ti Ellos te han perseguido arrojando a tus pies los sueños más 
queridos por su imaginación, los más amados fantasmas de su corazón. ¡Por tu 
causa, ellos han sido rechazados y proscritos; por tí han sufrido prisión, privaciones, 
hambre, sed, abandono de aquellos a quienes amaban y las sombrías tentaciones de 
la desesperanza! ¡Tú has sido su derecho y ellos te han conquistado! ¡Ahora, ellos ya 
pueden creer y llorar, someterse y orar! ¡Repentinamente, Caín se ha vuelto más 
grande que Abel: es el legítimo orgullo satisfecho, que está en el derecho de hacerse 
humilde! Creo, pues bien sé cómo y por qué es preciso creer; creo, puesto que amo, 
puesto que nada temo. ¡Amor! ¡Amor! Redentor y reparador sublime; ¡tú que 
puedes fabricar tanta felicidad con tanta pena, tú, el verdugo de la sangre y las 
lágrimas, tú que eres la virtud misma y el salario de la virtud; fuerza en la 
resignación, libertad en la obediencia, alegría en el dolor, vida en la muerte, salud! 
¡Salud y gloria a ti! ¡Si la inteligencia es una lámpara, tú eres la llama; si ella es el 
derecho, tú eres el deber; si ella es la nobleza, tú eres la felicidad! ¡Amor, lleno de 
dignidad y de pudor en tus misterios, amor divino, amor escondido, amor intenso y 
sublime, Titán, que tomas entre sus manos el cielo y le obligas a descender; secreto 
inefable y último de la cristiana viudez, amor eterno, amor infinito, ideal que basta 
para crear los mundos, amor! ¡Amor! ¡Gloria y bendición para ti! ¡Gloria a las 
inteligencias que ocultan su luz para no ofender a los ojos enfermos! ¡Gloria al 
derecho que se transforma por entero en deber y llega a ser devoción! ¡A las almas 
solitarias que aman y se consumen sin ser amadas! ¡A los que sufren y no hacen 
sufrir a nadie, a los que perdonan la ingratitud y aman a sus enemigos! ¡Oh, 
dichosos aquellos más que nunca, los que se han empobrecido por ellos mismos y 
se han agotado para darse! ¡Dichosas aquellas almas que viven en tu paz! ¡Dichosos 
aquellos puros y sencillos corazones que no se consideran mejores que nadie! 
¡Humanidad, madre mía, humanidad, hija y madre de Dios, humanidad concebida 
sin pecado, Iglesia universal, María! ¡Dichoso el que todo lo ha osado para 
conocerte y comprenderte y que siempre está dispuesto a sufrir por servirte y 
amarte! 

 



 XVIII 

 El número dieciocho Este número es el del dogma religioso, que es todo 
misterio y poesía. El Evangelio nos narra que a la muerte del Salvador el velo del 
templo se rasgó, pues con su muerte se ha manifestado el triunfo de la devoción, el 
milagro de la caridad, el poder divino en el hombre, la humanidad divina y la 
divinidad humana, el último y más grande de todos los arcanos, la última palabra 
de todas las iniciaciones. Pero el Salvador sabía que no sería comprendido en un 
principio, y había dicho: Vosotros no estáis ahora en condiciones de resistir toda la 
luz de mi doctrina, pero cuando el espíritu de verdad se manifieste, él os enseñará 
toda la verdad y os explicará el sentido de lo que os he dicho. Así, el espíritu de 
verdad es también el espíritu de ciencia e inteligencia, el espíritu de fuerza y de 
consejo. Es este espíritu el que se ha manifestado solemnemente en la iglesia 
romana, al expresar los cuatro artículos de su decreto de fecha 12 de diciembre de 
1845: 1.° Si la fe es superior a la razón, la razón debe apoyar las inspiraciones de la fe. 
2º. La ciencia y la fe tienen cada una su terreno separado, y ninguna de las dos debe 
usurpar las funciones de la otra. 3º. Lo propio de la fe y de la gracia no es debilitar, 
sino, por el contrario, desarrollar y afirmar a la razón. 4º. El concurso de la razón, al 
examinar no las decisiones de la fe, sino las bases naturales y racionales de la 
autoridad que decide, lejos de hacer daño a la fe, no sabe más que serIe útil; o sea, 
que la fe, al ser perfectamente razonable en sus principios, no debe temer, sino, al 
contrario, desear el sincero examen de la razón. Un decreto como éste, representa 
toda una revolución religiosa que se ha cumplido; es la inauguración del reino del 
Espíritu Santo sobre la tierra. XIX El número diecinueve Es el número de la luz. Es 
la existencia de Dios comprobada por la idea misma de Dios. Allí es preciso afirmar 
que el Ser universal e inmenso es como una tumba donde se agita, por un 
movimiento automático, una forma siempre cadavérica y muerta, o, en cambio, 
admitir el principio absoluto de la inteligencia y de la vida. ¿La luz universal está 
viva o muerta? ¿Se inclina fatalmente hacia las obras de la destrucción, o está 
dirigida en forma providencial hacia un alumbramiento inmortal? Si no existe Dios, 
la inteligencia no sería más que una decepción, pues carecería de un absoluto y su 
ideal se convertiría en una mentira. Sin Dios, el ser no es sino una nada que se 
afirma, y la vida una muerte que se disfraza. La luz sería una noche siempre 
engañada por el milagro de los sueños. Así, el primero y más esencial de todos los 
actos de fe no es otro que éste: El Ser es; y el ser del ser, la verdad del ser, es Dios. El 
Ser está vivo con inteligencia, y la inteligencia viva del Ser absoluto es Dios. La luz 
es real y vivificante; la realidad y la vida de toda luz es Dios. 

 El Verbo de la razón universal es una afirmación, y no una negación. ¡Ciegos 
aquellos que no perciben que la luz física es un instrumento de la mente! Sólo el 



pensamiento puede ver la luz y crearIa, poniéndola a su servicio. ¡La afirmación del 
ateísmo es el dogma de la noche eterna; la afirmación de Dios es el dogma de la luz! 
Nos detendremos aquí, en el número diecinueve, a sabiendas de que el alfabeto 
sagrado tiene veintidós letras; pero las dieci nueve primeras son las claves de la 
teología oculta, y las tres últimas son las claves de la naturaleza. Nos referiremos a 
ellas en la tercera parte de esta obra. *** Resumamos lo que se ha dicho de Dios, 
citando una bella invocación de la liturgia israelita. Es una página del 
Kether-Malkuth, poema cabalístico del rabino Salomón, hijo de Gabirol: "Tú eres 
uno, el comienzo de todos los números y el fundamento de todos los edificios; Tú 
eres uno, y en el secreto de tu Unidad se pierden los hombres más sabios, pues 
nunca llegan a conocerla. Tú eres uno, y tu Unidad jamás disminuye, ni aumenta, ni 
sufre alteración alguna. Tú eres uno, pero no como el uno que se puede calcular, ya 
que tu Unidad no admite multiplicación, ni cambio, ni forma. Tú eres Uno, a quien 
ni una sola de mis fantasías podría fijar un límite, ni dar una definición; es por ello 
que velaré sobre mi conducta, preservándome de faltar por mi lengua. Tú eres uno, 
en fin, cuya excelencia es tan alta que no podría caer de ninguna manera, y que 
nunca podría dejar de existir.» "Tú existes, pero ni la vista ni el entendimiento de los 
mortales pueden abarcar tu existencia, ni ubicar en Ti el dónde, el cómo y el porqué. 
Tú existes, pero existes en Ti mismo, ya que ningún otro podría existir contigo; 
existes desde antes de los tiempos y sin lugar alguno. En fin, Tú existes, pero tu 
existencia es tan oculta y profunda, que nadie puede descubrirla ni penetrar en su 
secreto.» "Tú vives, pero no desde un tiempo conocido y fijo; Tú estás vivo, pero no 
por un espíritu o un alma, sino que eres el alma de todas las almas; estás vivo, pero 
no como las vidas de los mortales que podrían compararse a un soplo y cuyo fin 
será el alimento del mañana. Estás vivo, y aquel que pueda acercarse a tus misterios, 
gozará de las delicias eternas y vivirá a perpetuidad.» ¡Tú eres grande, y al lado de 
tu grandeza todas las grandezas se aminoran, y lo que hay de más excelente llega a 
ser defectuoso. Tú eres grande por encima de toda imaginación y te elevas por 
sobre todas las jerarquías celestiales. Eres grande, más allá de toda grandeza, y te 
exaltas sobre toda alabanza. Tú eres fuerte y entre todas tus criaturas no existe 
niguna que pueda hacer tus obras, ni cuya fuerza pueda compararse a la tuya. Eres 
fuerte; a Ti pertenece esta fuerza invisible que no cambia ni se altera jamás. Eres 
fuerte y por tu magnanimidad concedes el perdón en el tiempo de tu cólera más 
ardiente, y te muestras paciente hacia los pecadores. Eres fuerte, y tus misericordias, 
que han existido desde siempre, se extienden sobre todas tus criaturas. Tú eres la 
eterna luz, que las almas puras llegarán a ver, y que el velo del pecado esconderá a 
los ojos de los pecadores. Tú eres la luz que se oculta en este mundo y es visible en 
el otro, donde se muestra la Gloria del Señor. Tú eres soberano, y los ojos del 
entendimiento, que deseaóan verte, siempre estarán asombrados de no captar sino 
una parte y nunca el todo. Túeres el Dios de los dioses, testimonian todas tus 



criaturas, y en honor a tu gran nombre, todas ellas deben rendirte culto. Tú eres 
Dios, y todos los creados por ti son tus servidores y adoradores; Tu gloria no se ve 
empañada cuando se adora a otros, ya que la intención es siempre la de dirigirse a 
Ti. Los hombres son como ciegos, cuyo fin es seguir el gran camino, y ellos se 
pierden; uno de ellos se ahoga en un pozo, el otro cae en una fosa profunda, todos 
en general creen que han accedido a suos deseos y, sin embargo, se han fatigado en 
vano. Pero tus servidores son como clarividentes que marchan por un camino 
seguro, y jamás se extravían ni a derecha ni a izquierda, hasta que entran al atrio del 
palacio del Rey. Tú eres Dios. Tu deidad sostiene a todos los seres, y tu Unidad 
asiste a todas las criaturas. Eres Dios, y no hay diferencia entre tu deidad, tu unidad, 
tu eternidad y tu existencia; pues todo es un mismo misterio. Y aunque los nombres 
varíen, todo viene a ser lo mismo. Tú eres sabio, y esta ciencia, que es la fuente de 
vida, emana de ti mismo; en comparación con tu conciencia, todos los hombres 
sabios son como estúpidos. Tú eres sabio, y el Anciano de los ancianos y la ciencia 
misma se alimentan siempre alrededor tuyo. Eres sabio, y no has aprendido tu 
ciencia de nadie, ni la has adquirido de otro distinto a Ti. Tu eres sabio, y a la 
manera .de un arquitecto o un obrero, has reservado una voluntad divina de tu 
ciencia, en un tiempo dado, para crear al ser de la nada; en la misma forma que la 
luz que sale de los ojos es sacada de su centro mismo, sin ningún utensilio ni 
instrumento alguno. Esta divina voluntad ha cavado, trazado, purificado y 
fundamentado; ha ordenado a la nada abrirse, al ser ocultarse y al mundo 
expandirse. Ella ha medido los cielos con su palma; su poder ha ensamblado la 
bóveda de las esferas y con los rayos de su fuerza ha separado la cortina de las 
criaturas del Universo y tocando con su poder el borde de la creación, ha unido la 
parte superior a la inferior.» (Tomado de las plegarias de Kipur). *** Hemos dado a 
estas arduas especulaciones cabaIísticas la única forma que les conviene: la de la 
poesía, que es la inspiración del corazón. Las almas creyentes no necesitarán 
hipótesis racionales dentro de esta nueva explicación de las figuras bíblicas. Pero 
aquellos corazones sinceros afligidos por la duda y que atormenta la crítica de 
nuestro siglo, comprenderán, al leerla, que la misma razón sin la ayuda de la fe no 
encontraría en el libro sagrado sino escollos, y si los velos que cubren el texto divino 
proyectan una gran sombra, ella está tan maravillosamente distribuida por las 
oposiciones de la luz, que se convierte en la única imagen inteligible del ideal 
divino. Ideal incomprensible como el infinito, e indispensable como la esencia 
misma del misterio. *** 



ARTICULO II 

 Solución al segundo problema La verdadera religión La religión existe en la 
humanidad, como en el amor. Ella es única, como él. Como él, ella puede existir o 
no existir en talo cual alma; pero, se la acepte o se la niegue, ella existe en la vida y 
en la humanidad como en la naturaleza, y es indiscutible ante la ciencia e incluso 
ante la razón. La verdadera religión es aquella que siempre ha existido, existe y 
existirá siempre. Se puede afirmar que la religión es esto o aquello: la religión es lo 
que es. Es ella misma, y las falsas religiones son las supersticiones que la imitan, que 
toman prestado de ella, mentirosas sombras de su ser. Puede decirse de la religión 
lo que se afirma del verdadero arte: los bárbaros ensayos en la pintura o la escultura 
son tentativas de la ignorancia para llegar a la verdad. El arte se prueba por sí 
mismo, irradia con su propio esplendor y es único y eterno como la belleza. La 
verdadera religión es bella, y es por este divino carácter que ella se impone a los 
respetos de la ciencia y al asentimiento de la razón. La ciencia no sabría afirmar o 
negar sin temeridad aquellas hipótesis del dogma que son verdades por la FE; pero 
está en capacidad de reconocer a ciencia cierta la religión única y verda dera, es 
decir, aquella que merece entre todas este nombre de religión, al reunir en sí todos 
los caracteres que informan a esta grandiosa y universal aspiración del alma 
humana. Una sola cosa, que es evidentemente divina para todos, se manifiesta en el 
mundo. Es la CARIDAD. La obra de la verdadera religión está en producir, 
conservar y dar expansión al espíritu de caridad. Para conseguir dicho fin, hace 
falta que ella posea en sí misma todos los signos de la caridad, de suerte que se la 
pueda llamar con toda propiedad una caridad organizada. Y, ¿cuáles son los signos 
de la caridad? Es San Pablo quien nos los indicará: La caridad es paciente. 
Paciente como Dios, puesto que es eterna como El. Ella sufre todas las 
persecuciones sin llegar jamás a perseguir a nadie. Ella es AMABLE y AMOROSA; 
atrae hacia sí al pequeño, y no rechaza al grande. Ella NO es celosa; ¿de qué o de 
quién podría serIo? ¿Acaso no tiene ella la mejor parte, de que nunca será 
despojada? Ella NO ES REVOLTOSA ni intrigante. Ella carece de orgullo. No 
tiene ambición, ni egoísmo, ni cólera. No supone nunca el mal ni triunfa jamás 
por la injusticia, ya que tiene puesta toda su alegría en la VERDAD. Ella TODO 
LO SUFRE, sin tolerar nunca el mal, Ella TODO LO CREE. Su FE es sencilla, 
sumisa, jerárquica y universal. Ella TODO LO SOSTIENE y nunca impone un 
peso que no hubiera soportado la primera. La religión es paciente: es la religión 
de los grandes trabajadores del pensamiento; es la religión de los mártires. Ella 
es AMABLE como Cristo y los apóstoles, como Vicente de Paúl y Fenelón. 

 Ella no envidia las dignidades ni los bienes de la tierra. Es la religión de los 
padres del desierto, de San Francisco de Asís, y San Bruno, de las hermanas de la 
caridad y los hermanos de San Juan de Dios. Ella no es revoltosa ni intrigante. Ella 



ora, hace el bien y espera. Ella es HUMILDE y DULCE. No inspira sino la devoción 
y el sacrificio. Ella posee, en fin, todos los signos de la caridad, ya que es la 
caridad misma. Los hombres, por el contrario, se muestran IMPACIENTES, 
perseguidores, CELOSOS, CRUELES, AMBICIOSOS, INJUSTOS, y lo hacen incluso 
en nombre de esta religión a la que ellos podrán calumniar, pero nunca harán 
mentir. Los hombres pasan y la verdad es eterna. Hija de la caridad y creadora 
a su turno de ella, la verdadera religión es en esencia realizadora; ella cree los 
milagros de la fe, ya que los realiza a diario en cuanto practica la caridad. Porque 
una religión que vive la caridad bien puede vanagloriarse de realizar todos los 
sueños del amor divino. En esta forma, la fe de la iglesia jerárquica transforma 
en ella el misticismo en realismo, por la eficacia de sus sacramentos. Por 
muchos símbolos y muchas figuras que existan, si éstos no se apoyan en la gracia, 
no podrán dar realmente lo que prometen. La FE lo anima todo, 
CONVIERTE de alguna manera todo en forma visible y palpable. Las 
mismas parábolas de Jesucristo poseen un cuerpo y un alma. En ellas se muestra a 
Jerusalén la casa del rico malvado. Los simbolismos dispersos de las 
religiones primitivas, dados de lado por la ciencia y privados de la vida de 
la FE, se asemejan a osamentas blanquecinas, como las que cubrían los 
campos de Ezequiel. El espíritu del Salvador, que es espíritu de FE 
y caridad, ha insuflado sobre esta materia inerte, y TODO lo que estaba 
MUERTO ha recobrado una VIDA tan real que no reconoceríamos en los 
VIVOS DE HOY a los CADÁVERES DE AYER. Y no es necesario reconocerles, 
puesto que el mundo ha sido renovado, y ya San Pablo ha quemado, en Efeso, 
los libros de los hierofantes. ¿Fue la suya una acción bárbara, un gran 
atentado contra la ciencia? No, puesto que su intención era quemar los 
antiguos sudarios de los resucitados, para ayudarles a olvidar la muerte. 
¿Por qué, pues, hoy nos tornamos hacia los orígenes cabalísticos del 
dogma? ¿Por qué relacionamos las figuras de la Biblia con las alegorías de 
Hermes? ¿Es para condenar a San Pablo? ¿O acaso para llenar de dudas a 
los creyentes? Ciertamente no. Pero tampoco los creyentes tendrían 
necesidad de nuestro libro. Ellos no lo leerán, ni querrán 
comprenderlo. Sin embargo, queremos mostrar, frente a la locura 
inmensa de aquellos que no admiten que la FE se liga a la razón de 
todos los siglos, a la ciencia de todos los sabios. Queremos 
forzar la libertad humana hacia el respeto de la autoridad divina, a la 
razón, para que reconozca las bases de la FE, para que a su turno, la FE y 
la autoridad nunca más lleguen a proscribir la libertad ni la razón. *** 



 ARTICULO III 

 Solución del tercer problema Razón de los misterios Siendo la fe 
una aspiración hacia lo desconocido, el objeto de la fe es, absoluta y 
necesariamente, el misterio. Para formular sus aspiraciones, la fe se ve obligada a 
tomar de lo conocido imágenes y aspiraciones. Pero ella utiliza de manera 
singular estas formas, y las reúne de una manera que no es posible para el 
orden común. Tal es la razón profunda del aparente absurdo del simbolismo. 
Veamos un ejemplo: Si la fe afirma que Dios es impersonal, se podría concluir de 
ello que Dios no es más que una palabra o, en el mejor de los casos, una cosa. Si 
ella afirma que Dios es una persona, se representaría de ello un infinito 
inteligente, bajo la forma, necesariamente delimitada, de un individuo. Ella 
nos dice: Dios es Uno, en tres personas, con lo cual expresa que es concebible en 
El la unidad y el número. La fórmula del misterio excluye necesariamente la 
inteligencia misma de esta fórmula, en tanto que ha sido prestada del Verbo de las 
cosas conocidas, pues, si pudiéramos comprenderla, ella no estaría expresando lo 
desconocido, sino lo conocido. Entonces pertenecería a la ciencia más que a la 
religión o a la fe. El objeto de la fe es como un problema matemático donde la 
incógnita escapa a los procedimientos de nuestra álgebra. La matemática absoluta 
se limita a probar la necesidad y, por consiguiente, la existencia de este 
principio desconocido, que se representa por una incógnita intraducible. La 
ciencia avanzará en su indefinido progreso, pero éste siempre se referirá a lo 
finito, y nunca podrá encontrar en este lenguaje la expresión de lo infinito. Así, 
el misterio es eterno. Hace falta aportar a la lógica de lo conocido una profesión de 
fe, para hacer brotar de ella y de sus bases positivamente lógicas el 
reconocimiento de la imposibilidad para explicar lo desconocido a través de la 
lógica. Para los israelitas, Dios estaba separado de la humanidad; El no habitaba en 
las criaturas, lo cual representa un egoísmo infinito. Para los musulmanes, Dios 
es una palabra, ante la cual debemos prosternarnos, sobre la fe de Mahoma. Para 
los cristianos, Dios se halla revelado en la humanidad, El se prueba a través 
de la caridad, y reina mediante el orden de la jerarquía constituida. La jerarquía 
es así guardiana del dogma. Ella quiere que se respete en éste la letra y el 
espíritu. Los sectarios que, en nombre de su razón, o mejor, de su sinrazón 
individual, se han atrevido a tocar el dogma, han perdido al hacerlo el espíritu 
de caridad y se han excomulgado ellos mismos. El dogma católico -es decir, 
universal- merece este bello nombre en cuanto resume todas las aspiraciones 
religiosas del mundo; afirma la Unidad de Dios, junto con Moisés y Mahoma, y 
reconoce en El la Trinidad infinita de la eterna generación, siguiendo a Zoroastro, 
Hermes y Platón; concilia con el Verbo único de San Juan los números 
vivientes de Pitágoras, y esto pueden constatarlo la ciencia y la razón. Así, este 
dogma es el más perfecto ante la misma razón y ante la ciencia y el más completo 
que hasta ahora ha logrado producirse en 

A
Resaltado



el mundo. Si la ciencia y la razón están de acuerdo en ello, no les pedimos nada más. 
Dios existe, no hay sino un solo Dios, y El castiga a quienes obran el mal, ha dicho 
Moisés. Dios está por doquier, está dentro de nosotros, y lo que hacemos de bien a 
los seres humanos lo hacemos a El, dijo Jesús. ¡Temed!, tal es la conclusión del 
dogma de Moisés. ¡Amad!, es la conclusión del dogma de Jesús. El ideal de la vida 
de Jesús en la humanidad es la encarnación. La encarnación necesita la redención y 
la logra, en nombre, ya no de la solidaridad, sino de su reverso, o sea, la comunión 
universal, principio dogmático del espíritu de caridad. Sustituir el arbitrio humano 
por el legítimo despotismo de la ley, colocar, en otros términos, la tiranía en lugar 
de la autoridad, ha sido la obra de todos los protestantismos y de todas las 
democracias. Lo que los hombres llaman libertad, no es más que la sanción de una 
autoridad ilegítima, o mejor, la ficción del poder no sancionado por la autoridad. 
Juan Calvino protestaba contra los inquisidores de Roma, para darse a sí mismo el 
derecho de quemar a Miguel Servet. Todo pueblo que se haya liberado de un Carlos 
I o un Luis XVI ha tenido que sufrir un Robespierre o un Cronwell, y siempre hay 
un antipapa, más o menos absurdo, detrás de todos los movimientos contra el 
papado legítimo. La divinidad de Jesucristo no existe sino dentro de la Iglesia 
católica, a la cual ha transmitido jerárquicamente su vida y sus poderes divinos. 
Esta divinidad es sacerdotal y real por comunión, pero fuera de ella toda afirmación 
de la divinidad de Jesucristo es idólatra, ya que El no sabría ser un Dios separado de 
los otros. Poco importa para la verdad católica el número de los protestantes. ¿Si 
todos los hombres fueran ciegos, acaso sería ésta una razón para negar la existencia 
del sol? La razón, al ir en contra del dogma, prueba ampliamente que ella no lo ha 
inventado, pero se ve forzada a admirar la moral que resulta de este dogma. Así, si 
la moral es una luz, hace falta que el dogma sea un sol; la claridad no proviene de 
las tinieblas. Entre los dos abismos del politeísmo y el deísmo absurdo y limitado, 
no hay sino un posible camino en el medio: el misterio de la Santísima Trinidad. 
Entre el ateísmo especulativo y el antropomorfismo, no hay más que un término 
medio: el misterio de la encarnación. Entre la fatalidad inmoral y la responsabilidad 
draconiana que lleva a la condenación de todos los seres, no hay más que un medio: 
el misterio de la redención. La Trinidad es la fe. La encarnación es la esperanza. La 
redención es la caridad. La Trinidad es la jerarquía. La encarnación es la divina 
autoridad de la Iglesia. La redención es el sacerdocio único, infalible, indefectible y 
católico. La Iglesia católica posee así un dogma invariable y, por su misma 
constitución, se halla en la imposibilidad de corromper la moral; ella no innova, 
sino que explica. Así, por ejemplo, el dogma de la Inmaculada Concepción no es 
nuevo, sino que está contenido por entero en el Teotokón del concilio de Efeso, y 
éste a su vez es una rigurosa consecuencia del dogma católico de la encarnación. 
Por lo mismo, la Iglesia católica no hace las excomuniones, sino que se limita a 
declararlas. y sólo ella puede hacerlo, puesto que sólo ella es guardiana de la 



unidad. 

 Por fuera de la nave de Pedro, no existe sino el abismo. Así, los protestantes 
son como aquellos que, fatigados por el cabeceo, se arrojaran ellos mismos al mar 
para escapar a marearse. Es acerca de la catolicidad, tal como está constituida en la 
Iglesia romana, que haría falta aplicar lo dicho por Voltaire de Dios, con tanto 
atrevimiento. Si ella no existiera, haría falta inventaria. Pero si existiera un hombre 
capaz de inventar el espíritu de caridad, también habría inventado a Dios. La 
caridad no se inventa. Ella se nos revela por sus obras, y es así como podemos 
exclamar junto con el Salvador del mundo: ¡Dichosos los puros de corazón, pues 
ellos verán a Dios! Comprender el espíritu de caridad es llegar a la inteligencia de 
todos los misterios. *** 

 ARTICULO IV 

 Solución al cuarto problema La religión probada con las objeciones en su 
contra Las objeciones que se pueden presentar contra la religión se pueden 
establecer en nombre de la ciencia, de la razón o de la fe. La ciencia no puede negar 
el hecho de la existencia de la religión, de su institución y de su influencia sobre los 
acontecimientos históricos. Le está prohibido tocar el dogma: el dogma pertenece 
por entero a la fe. Por lo común, la ciencia presenta contra la religión una serie de 
hechos que ella tiene el derecho de apreciar, y que, en efecto, aprecia en mucho, 
pero estos hechos son condenados por la religión aún más enérgicamente que por la 
misma ciencia. Al hacer esto, la ciencia da la razón a la religión y se la niega a sí 
misma; no es lógica al acusar el desorden que toda pasión odiosa introduce en la 
mente de los hombres, y la necesidad incesante que ellos tienen de ser enderezados 
y guiados por el espíritu de caridad. La razón, por su parte, examina el dogma y lo 
encuentra absurdo. Mas, si esto no fuera así, la razón le comprendería; y si lo 
comprendiera, éste no sería ya más una fórmula de lo descono cido. Esto sería como 
una demostración matemática del infinito. Sería un infinito finito, lo desconocido 
conocido, lo inconmensurable medido, lo indecible nombrado. O sea, que para que 
el dogma deje de ser absurdo frente a la razón, tendría que tornarse el más 
monstruoso e imposible de todos los absurdos, ante la fe, la ciencia, la misma razón 
y el sentido común, todos ellos juntos. Nos quedan las objeciones de la fe disidente. 
Los israelitas, que son nuestros padres en materia de religión, nos reprochan haber 
atentado contra la unidad de Dios, haber cambiado la ley inmutable y eterna, 
adorar la criatura en lugar del Creador. Estos graves reproches se basan en una 
noción absolutamente falsa del cristianismo. Nuestro Dios es el mismo Dios de 
Moisés, Dios único, inmaterial, infinito, único digno de adoración y siempre el 
mismo. Al igual que los judíos, consideramos que El se encuentra omnipresente por 



doquier, pero con la diferencia de que, al contrario de ellos, creemos que El se 
encuentra vivo, pensante y amante en la humanidad, y le adoramos en sus obras. 
No hemos cambiado su Ley, pues el decálogo de los israelitas es la misma ley de los 
cristianos. La Leyes inmutable, puesto que se basa en los eternos principios de la 
naturaleza, pero el culto necesita adaptarse a las necesidades de los hombres, y 
puede ser modificado por ellos. Lo que el culto significa es, pues, inmutable. Pero el 
culto cambia como las lenguas. El culto es una lengua, es una enseñanza; es, pues, 
preciso modificarla cuando las naciones dejan de entenderla. Hemos así traducido y 
no destruido el culto de Moisés y de los Profetas. Al adorar a Dios en la Creación no 
estamos adorando la Creación por sí misma. Al pregonar la divina humanidad el 
cristianismo ha revelado la divinidad humana. 

 El Dios de los judíos era un Dios inhumano, puesto que ellos no le veían en 
sus obras. En esta forma somos más israelitas que ellos mismos. Lo que ellos creen, 
lo creemos junto con ellos y mejor que ellos. Nos acusan de habernos separado, 
pero son ellos quienes lo han hecho de nosotros. Pero nosotros les esperamos con el 
corazón y los brazos extendidos. Pues, como ellos, somos los discípulos de Moisés. 
Como ellos, venimos de Egipto, y detestamos la servidumbre. Pero nosotros hemos 
entrado en la tierra prometida, en tanto que ellos se obstinan en permanecer y morir 
en el desierto. Los musulmanes son los bastardos de Israel, o mejor aún, los 
hermanos desheredados, como Esaú. Su creencia es ilógica, puesto que admiten a 
Jesús como un gran profeta, y tratan a los cristianos como infieles. Ellos reconocen 
la inspiración divina de Moisés, pero no ven a los judíos como hermanos. Creen 
ciegamente en su profeta ciego, el fatalista Mahoma, el enemigo del progreso y de la 
libertad. No negamos, sin embargo, a Mahoma la gloria de haber proclamado la 
Unidad de Dios entre los idólatras árabes. En el Corán hay páginas puras y 
sublimes. Y es leyendo estas páginas que podemos decir, junto con los hijos de 
Ismael: No hay otro Dios, sino Dios, y Mahoma es su profeta. Hay tres tronos en el 
cielo para los tres profetas de las naciones, pero, al final de los tiempos, Mahoma 
será reemplazado por Elías. Los musulmanes nada reprochan a los cristianos, pero 
les llaman. Les llaman infieles y «giaours», es decir, perros. Nada tendríamos que 
responder a esto. No hace falta refutar a los turcos ni a los árabes. Hace falta 
instruirles y civilizarles. Por último, quedarían los cristianos disidentes, o sea, 
aquellos que han roto el lazo de la unidad y se han declarado extraños a la caridad 
de la Iglesia. La ortodoxia griega, ese gemelo de la iglesia romana que no ha crecido 
luego de su separación, que no cuenta para los hechos importantes de la religión y 
que, luego de Photius, no ha llegado a inspirar ninguna otra elocuencia; iglesia 
transformada del todo en temporal, cuyo sacerdocio no es más que una función 
regulada por la política imperial del Zar de todas las Rusias; momia curiosa de una 
iglesia primitiva, aún coloreada y dorada por todas sus leyendas y ritos, que los 



popes ya no comprenden; sombra de una iglesia viva, que ha preferido detenerse 
cuando esta iglesia viva ha avanzado y no es más que su silueta borrosa y sin 
cabeza. Luego están los protestantes, aquellos eternos reguladores de lo anárquico, 
que han roto el dogma y continuamente pretenden reemplazarlo con 
razonamientos, como al tonel de las Danaides: estos religiosos llenos de fantasía, 
cuyas innovaciones son todas negativas, y, sin embargo, han formulado para su 
propio uso un desconocido -o demasiado conocido-- entre los misterios mejor 
explicados, un infinito más definido, una inmensidad más restingida, una fe más 
dudosa, y todo ello forma una quintaesencia del absurdo, han dividido a la caridad 
y tomado los actos anárquicos por principios de una jerarquía imposible por 
definición; estos hombres que pretenden realizar la salvación sólo por la fe, puesto 
que la caridad se les escapa, y nada podrán realizar, ni siquiera sobre la tierra, pues 
sus llamados sacramentos no son otra cosa que tonterías alegóricas y no pueden 
conceder la gracia, ya que ni ven ni tocan a Dios. Todo ello, en una palabra, no 
puede ser el signo de la omnipotencia de la fe, sino el forzado testimonio de la 
eterna impotencia de la duda. 

 Es, pues, contra la misma fe que la reforma ha protestado. En lo único que los 
protestantes han tenido razón ha sido en denunciar el celo inconsiderado y 
perseguidor, que pretendía forzar las conciencias. Ellos han reclamado el derecho 
de dudar, el derecho de ser menos religiosos o incluso de dejar de serio, y han 
vertido su sangre por conseguir este triste privilegio; lo han conquistado, lo tienen, 
pero no por ello debemos dejar de lIorarles y de amarles. Cuando la necesidad de 
creer surja de nuevo en ellos, cuando su corazón proteste a su vez contra la tiranía 
de la razón falseada, cuando dejen a un lado las frías abstracciones de su arbitrario 
dogma, y las vanas observancias de su culto sin efecto, cuando les espante su propia 
comunión sin presencia real, sus iglesias sin divinidad, su moral sin perdón, al 
sentirse enfermos de nostalgia hacia Dios, se volverán como el hijo pródigo y 
vendrán a arrojarse a los pies del sucesor de Pedro diciendo: Padre, hemos pecado 
contra el cielo y contra ti, y no somos dignos de ser llamados tus hijos, pero 
cuéntanos entre los más humildes de tus servidores. No haremos mención de la 
crítica de Voltaire. Su gran espíritu se halla sin duda dominado por un ardiente 
amor de la verdad y la justicia, pero le falta aquella rectitud de corazón que brinda 
la inteligencia de la fe. Voltaire no podía admitir la fe, puesto que no sabía amar. El 
espíritu de caridad no pudo revelarse a su alma sin ternura y ha llegado a criticar 
amargamente un fuego del que no podía sentir el calor y una lámpara cuya luz no 
percibía. Si la religión fuese lo que él vio, habría mil razones para atacarla, y haría 
falta ponernos de rodillas ante el heroísmo de su arrojo. Voltaire sería entonces el 
mesías del sentido común, un Hércules destructor del fanatismo... Pero este hombre 
reía demasiado para poder comprender sus propias palabras: dichosos aquellos que 



lloran, y la filosofía de la risa no ha tenido jamás nada en común con la religión de 
las lágrimas. Voltaire ha parodiado la Biblia, el dogma, el culto, y luego ha silbado, 
vilipendiado y abucheado su parodia. Los únicos que pueden sentirse ofendidos 
son aquellos que entienden la religión bajo la parodia volteriana. Se parecen los 
volterianos a las ranas de la fábula, que saltaban sobre un leño y se burlaban de la 
majestad real. Ellas bien podían considerar al leño como un rey, así como también 
podrían recordarnos aquella caricatura romana que hizo reír a Tertuliano, que 
representaba al Dios de los cristianos bajo la figura de una cabeza de asno. Los 
cristianos se encogieron de hombros al ver tal tontería, y rogaron a Dios por los 
pobres ignorantes que así pretendían insultarles. El conde Joseph De Maistre, en 
una de sus elocuentes paradojas, después de haber representado al verdugo como 
un ser sagrado y una permanente encarnación de la justicia divina sobre la tierra, 
proponía que se hiciera levantar, por manos del verdugo, una estatua al patriarca 
de Ferney. Hay mucha profundidad en esta idea. En efecto, Voltaire también ha 
sido para el mundo un ser providencial y fatal, al mismo tiempo, dotado de 
suficiente insensibilidad para llevar a cabo su terrible función. En el dominio de la 
inteligencia, ha sido un ejecutor de grandes obras, un exterminador, armado de la 
justicia misma de Dios. Dios ha mandado a Voltaire, entre el siglo de Bossuet y el de 
Napoleón, para negar todo lo que separa a estos dos genios y reunirles en uno sólo. 
Es así un Sansón del espíritu, siempre dispuesto a derribar las columnas del templo; 
pero para convertirle, a su pesar, en rueda de molino del progreso religioso, la 
Providencia parece haber cegado su corazón. *** 

 ARTICULO V 

 Solución del último problema Separar la religión de la superstición y el 
fanatismo La superstición, de la voz latina superstes, lo que sobrevive, es el símbolo 
que sobrevive a la idea. Es la forma preferida a la cosa, es el rito sin razón, es la fe 
que ha llegado a ser insensata por haberse aislado. Es, por consiguiente, el cadáver 
de la religión, la muerte de la vida, el embrutecimiento que sustituye a la 
inspiración. El fanatismo es la superstición apasionada. Su nombre viene del griego 
fanum, que significa templo, es así el templo colocado en el lugar de Dios, es el 
interés humano y temporal del ministro que sustituye al honor del sacerdocio, es la 
pasión miserable del hombre que explota la fe del creyente. En la fábula del 
jumento cargado de reliquias, La Fontaine nos cuenta cómo este animal creyó ser 
adorado, pero no nos dice que algunas gentes creyeron adorar efectivamente al 
animal. Estos eran los supersticiosos. Si alguno se hubiese reído al contemplar 
aquello, probablemente le habrían asesinado, ya que de la superstición al fanatismo 
no hay sino un paso. La superstición es la religión interpretada por la ignorancia 
brutal; el fanatismo es la religión que sirve de pretexto al furor. Aquellos que 



confunden de entrada la religión misma con la superstición y el fanatismo, toman 
prestado a la ignorancia sus ciegas prevenciones y al fanatismo sus injusticias y su 
cólera. Inquisidores o septembrinos, ¿qué importa el nombre? La religión de 
Jesucristo condena y ha condenado siempre a los asesinos. *** 

 RESUMEN DE LA PRIMERA PARTE 

 En forma de diálogo La fe, la Ciencia, la Razón La Ciencia: Nunca me haréis 
creer en la existencia de Dios. La Fe: Carecéis del privilegio de creer, pero nunca 
podréis probar que Dios no existe. La Ciencia: Para probarlo, primero hace falta que 
yo sepa lo que Dios es. La Fe: Jamás lo sabréis. Si lo supierais, entonces podríais 
enseñármelo, y cuando yo lo supiera, dejaría de creer. La Ciencia: ¿Es que acaso 
creéis sin saber en lo que creéis? La Fe: ¡Oh!, no juguemos con las palabras. Sois vos 
la que no sabe lo que yo creo, y lo creo precisamente porque no lo sabeis. ¿Acaso 
tenéis la pretensión de ser infinita? ¿No os veis a cada instante limitada por el 
misterio? El misterio es para vos una ignorancia infinita, que reduciría a la nada lo 
finito de vuestro saber si yo no le iluminase con mis ardientes inspiraciones y, al 
tiempo que decís: «no sé», no exclamara: «pues yo comienzo a creer». La Ciencia: 
Pero vuestras aspiraciones y su objeto ni son ni pueden ser para mí más que 
hipótesis. La Fe: Sin duda, pero ellas son certezas para mí, porque sin tales hipótesis 
dudaría incluso de vuestras certezas. La Ciencia: Pero si comenzáis allí donde yo 
me detengo, lo haréis en forma bastante temeraria siempre. Mis progresos 
atestiguan que avanzo sin cesar. La Fe: ¿Y qué importan vuestros progresos, si 
avanzo siempre delante de veis? La Ciencia: ¿A vanzar vos? Ansiosa de eternidad, 
vos habéis despreciado demasiado la tierra, vuestros pies se han adormecido. La Fe: 
Hago que me transporten mis hijos. La Ciencia: ¡Ciegos que llevan a otro ciego, 
tened cuidado con los precipicios! La Fe: No, mis hijos no son ciegos; por el 
contrario, ellos gozan de doble visión: por tus ojos ven lo que tú les puedes 
demostrar sobre la tierra, y por los míos lo que puedo mostrarles del cielo. La 
Ciencia: ¿Y qué piensa la razón? La Razón: Pienso, oh queridas institutrices, que 
vosotras podéis realizar un apólogo semejante al del paralítico y el ciego. La Ciencia 
reprocha a la Fe el no saber andar sobre la tierra, y la Fe dice que la Ciencia nada 
conoce del cielo, de las aspiraciones ni la eternidad. En lugar de querellaros, 
deberíais uniros: que la Ciencia ayude a la Fe a caminar, y que ésta consuele a la 
Ciencia, enseñándola a esperar y amar. La Ciencia: Esta idea es bella, pero es una 
utopía. La Fe sólo me contará absurdos, y querré avanzar sin ella. La Fe: ¿Qué 
llamáis vos absurdos? La Ciencia: Llamo absurdos a todas las proposiciones 
contrarias a mis demostraciones como, por ejemplo, que tres hacen uno, que un 
Dios se ha hecho hombre, lo cual es como decir que lo infinito se ha vuelto finito, 
que aquel que es eterno ha podido morir, o que Dios ha castigado a su hijo inocente 



por el pecado de los hombres culpables... La Fe: No os adelantéis. Dichas por vos 
tales afirmaciones son en realidad absurdos. ¿Podríais acaso conocer lo que es el 
número en Dios, vos que no conocéis a Dios? ¿Podríais razonar sobre las 
operaciones de lo desconocido? ¿Podríais comprender los misterios de la Caridad? 
Debo ser siempre absurda para vos ya que si comprendieseis todo esto, mis 
afirmaciones se verían explicadas por vuestros teoremas y, en esta forma, yo sería 
igual a vos y vos igual a mí o, mejor dicho, yo no existiría más, y la Razón,frente a lo 
infinito, se detendría cegada siempre por vuestras dotes más infinitas que el espacio. 
La Ciencia:Al menos no usurpéis nunca mi autoridad, no me desautoricéis en mis 
dominios. La Fe: Nunca lo he hecho, y no podría hacerlo jamás. La Ciencia: 
¿Entonces, no habéis creído nunca, para dar un ejemplo, que una virgen ha podido 
ser madre sin dejar de ser virgen, y esto, en lo tocante al plano físico, natural, 
positivo, desafiando así todas las leyes naturales? ¿Acaso no sois vos quien afirma 
que un pedazo de pan es no sólo un Dios, sino un verdadero cuerpo humano, con 
sus huesos y sus venas, sus órganos y su sangre, de suerte que convertís a vuestros 
hijos al comer de este pan en un verdadero pueblo de antropófagos? La Fe: No 
existe un cristiano que no se rebelara frente a lo que acabáis de decir. Ello prueba 
suficientemente que no habéis comprendido mis enseñanzas, sino en una forma 
positiva y burda. L.o sobrenatural que yo afirmo se encuentra por encima de la 
naturaleza y no podría, por tanto, oponerse a ella; la palabra de fe sólo es 
comprendida por la Fe. Al ser repetidas por vos, se desnaturalizan. Yo me sirvo de 
vuestras palabras, ya que otras no poseo; pero, ya que consideráis absurdos mis 
discursos, debéis concluir que doy a vuestras palabras un significado que se os 
escapa. El Salvador, al revelar el dogma de la presencia real, ha puntualizado: no 
cuenta aquí la carne, sino mis palabras, que son vida y espíritu. No os hablo, pues, 
del misterio de la encarnación como un hecho anatómico, ni de la transustanciación 
como de una manipulación química. ¿Entonces, con qué derecho les llamáis 
absurdos? Mi razón no se afirma en nada conocido por vos; ¿con qué derecho 
entonces me acusáis de sinrazón? La Ciencia: Comienzo a comprenderoso, mejor 
aún, adarme cuenta de que jamás os comprenderé. Así, es mejor que 
permanezcamos separadas. La Fe: Soy menos orgullosa, y reconozco que podéis 
serme de utilidad. Pero también es posible que sin mí estuvierais bien triste y 
desesperada, Y no deseo separarme de vos más que si la Razón consintiera en ello. 
La Razón: Guardaos bien de hacerlo. Os soy necesaria a ambas. Y yo, ¿qué haría sin 
vosotras? Tengo necesidad de saber y de creer si quiero ser justa. Pero nunca debo 
confundir lo que sé con lo que creo. Saber no es creer ni creer es saber. El objeto de 
la ciencia es lo conocido. De esto la fe no tiene por qué ocuparse y lo deja por entero 
a su cuidado. El objeto de la Fe es lo desconocido; la Ciencia podrá buscarlo, pero 
no llega a definirlo; así, ella está forzada, al menos por ahora, a aceptar las 
definiciones de la Fe que ella por sí sola no puede criticar. Sólo si la Ciencia 



renuncia a la Fe, renuncia entonces a la esperanza y al amor, cuya existencia y 
necesidad son evidentes para ambas. La Fe, considerada como hecho psicológico, 
entra en el campo de la Ciencia, y la Ciencia, como manifestación de la luz divina en 
la inteligencia humana, se incluye en el dominio de la Fe. Luego ambas deberían 
admitirse y respetarse mutuamente, sostenerse y prestarse mutua ayuda, pero sin 
invadir ninguna el terreno de la otra. La forma de unirlas es evitar el confundirlas. 
Nunca debería haber contradicción entre ellas, ya que se valen de las mismas 
palabras y hablan la misma lengua. La Fe: Y bien, hermana Ciencia, ¿qué decís vos? 
La Ciencia: Digo que estamo.s separadas por un deplorable malentendido y que, en 
consecuencia, deberíamos avanzar juntas, pero ¿a cuál de vuestros diferentes 
símbolos vais a relacionarme? ¿Seré judía, católica, cristiana o protestante? La Fe: 
Permaneceréis como Ciencia y seréis universal. 

 La Ciencia: Es decir, católica, en el buen sentido de la palabra, pero ¿qué 
debo entonces pensar de las diferentes religiones? La Fe: Juzgadlas según sus obras. 
Buscad la verdadera caridad y cuando la hayáis encontrado, preguntad a qué culto 
pertenece. La Ciencia: No será ciertamente al de los inquisidores y los verdugos de 
san Bartolomé. La Fe: Será el de san Juan de L'Aumónier, san Francisco de Sales, san 
Vicente de Paúl, Fenelón y tantos otros. La Ciencia: Admitiréis que si la religión ha 
producido algún bien, también se ha encargado de hacer bastante mal. La Fe: 
Cuando se mata en nombre de un Dios que ha dicho: no matarás, cuando se 
persigue en nombre de aquel que ha mandado perdonar a los enemigos, cuando se 
propaga la tiniebla en nombre de aquel que sólo querría ver brillar la luz, y que la 
lámpara no se esconda, ¿os parece justo atribuir un crimen a la misma ley que lo 
condena? Decid mejor, si queréis ser justa, que a pesar de la religión, mucho mal se 
ha realizado sobre la tierra. Pero, al mismo tiempo, ¿cuántas virtudes no ha hecho 
nacer, cuántas devociones y sacrificios ignorados? ¿Has contado acaso todos esos 
nobles corazones de ambos sexos que han renunciado a todas las alegrías para 
ponerse al servicio de todos los dolores? ¿Las almas dedicadas al trabajo y a la 
oración, que han vivido haciendo el bien? ¿Quién si no ha fundado asilos para los 
huérfanos y los ancianos, hospicios para los enfermos, retiros para los arrepentidos? 
Estas instituciones, tan gloriosas como modestas, son las obras reales de la Iglesia, 
consignadas en sus anales. Las guerras de religión, y los suplicios de los sectarios, 
pertenecen a la política de los siglos bárbaros. Los sectarios de entonces eran por sí 
mismos asesinos. ¿Habéis olvidado acaso al verdugo de Miguel Servet y la masacre 
de nuestros sacerdotes renovada incluso en nombre de la humanidad y la razón por 
los revolucionarios enemigos de la inquisición y de san Bartolomé? Los hombres 
han sido crueles siempre. Pero esto ocurre cuando han olvidado la religión que 
bendice y perdona. La Ciencia: ¡Oh, Fe! Perdonadme entonces si no puedo creer, 
pues ahora sé por qué vos sois creyente. Respeto vuestras esperanzas Y comparto 



vuestros deseos, pero es buscando como yo encuentro, y hace falta que dude para 
buscar. La Razón: Trabajad, pues, y buscad, oh, Ciencia, pero respetando los 
oráculos de la Fe. Puesto que vuestra duda genera un vacío en el conocimiento 
universal, permitid que sea la Fe quien lo nene. Avanzad, pues, sin mezclaros una 
con otra, pero apoyadas mutuamente y así no os extraviaréis jamás. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 PARTE SEGUNDA  

MISTERIOS FILOSOFICOS CONSIDERACIONES PREVIAS ", 

 Se dice que la belleza es el esplendor de la verdad. Así, la belJeza moral 
reside en la bondad. Es bello ser bueno. Para ser bueno con inteligencia hace falta 
ser justo. Para ser justo es preciso actuar con razón. Para actuar con razón hace falta 
tener la ciencia de la realidad. Para tener la ciencia de la realidad hace falta poseer la 
conciencia de la verdad. Y para tener conciencia de la verdad, hará falta tener una 
exacta noción del ser. El ser, la verdad, la razón y la justicia, son el objeto común de 
la búsqueda de la ciencia y de las aspiraciones de la fe. La formulación, sea elJa real 
o hipotética, de un poder supremo, transforma la justicia en Providencia, y la 
noción divina, bajo tal punto de vista, llega a ser accesible a la misma ciencia. La 
ciencia estudia el ser en sus manifestaciones parciales; la fe le supone, o mejor, le 
admite a priori en su generalidad. La ciencia busca la verdad en todas las cosas, 
mientras que la fe relaciona todas las cosas con una verdad universal y absoluta. La 
ciencia constata realidades en su detalle, la fe les explica mediante una realidad de 
conjunto que la ciencia no puede constatar, pero que la existencia misma de los 
detalles parece obligarla a reconocer y admitir. La ciencia somete la razón de las 
personas y las cosas a la razón matemática universal; la fe busca por encima de los 
mismos supuestos matemáticos una razón inteligente y absoluta. La ciencia 
demuestra la justicia por la precisión; la fe concede una precisión absoluta a la 
justicia, al subordinarla a la Providencia. Se ve aquí todo lo que la fe toma prestado 
a la ciencia, y todo lo que la ciencia a su turno concede a la fe. Sin la fe, la ciencia 
permanecería limitada por una duda absoluta, y se hallaría eternamente detenida 
en un empirismo azaroso de un escepticismo razonador; sin la ciencia, la fe tendría 
que construir sus hipótesis del azar y no podría más que prejuzgar a ciegas las 
causas de los efectos que ella ignora. La gran cadena que enlaza a la ciencia con la fe 
es la analogía. La ciencia está obligada a respetar una creencia cuyas hipótesis son 
análogas a las verdades demostradas. La fe, que todo lo atribuye a Dios, estará 
obligada a admitir la ciencia como una revelación natural que, por la manifestación 
parcial de las leyes de la razón eterna, brinda una escala de proporciones a todas las 
aspiraciones y a todos los intentos del alma por penetrar el dominio de lo 
desconocido. Es, pues, la fe la única que puede dar una solución a los misterios de la 
ciencia y, por contraposición, es la ciencia la única que demuestra la razón de ser de 
los misterios de la fe. Por fuera de la unión y del concurso de estas dos fuerzas vivas 
de la inteligencia, no quedaría a la ciencia sino el escepticismo y la desesperanza, y 
a la fe la temeridad y el fanatismo. Al insultar a la ciencia, la fe blasfemaría; al 



desconocer a la fe, la ciencia abdicaría. Escuchémosla, pues, hablar de común 
acuerdo: 

 El ser existe por doquier, dice la ciencia; él es múltiple y variable en sus 
formas, único en su esencia e inmutable en sus leyes. Lo relativo demuestra la 
existencia de lo absoluto. Existe inteligencia en el ser, y es dicha inteligencia la que 
anima y modifica la materia. La inteligencia existe por doquier, dice la fe. La vida 
no puede ser fatal en ningún sitio, puesto que está sometida a leyes. Estas leyes 
expresan la sabiduría suprema, lo absoluto en cuanto a inteligencia, el supremo 
regulador de las formas, el ideal vivo de todos los espíritus, Dios. En su identidad 
con la idea, el ser es la verdad, dice la Ciencia. En su identidad con el ideal, la 
verdad es Dios, responde la fe. En su identidad con mis demostraciones, el ser es la 
realidad, dice la ciencia. En su identidad con mis legítimas aspiraciones, la realidad 
es mi dogma, dice la fe. En su identidad con el Verbo, el ser es la razón, dice la 
ciencia. En su identidad con el espíritu de caridad, la más alta razón es mi 
obediencia, dice la fe. En su identidad con el motivo de los actos razonables, el ser 
es la justicia, dice la ciencia. En su identidad con el principio de la caridad, la justicia 
es la Providencia, responde la fe. Sublime acuerdo de todas las certezas con todas 
las esperanzas, de lo absoluto en inteligencia con lo absoluto en amor. El Espíritu 
Santo, el espíritu de caridad, debe conciliarlo todo y transformarlo todo en su 
propia luz. ¿No es él mismo el espíritu de inteligencia, de ciencia, de consejo y de 
fuerza? El vendrá, dice la liturgia católica, y será como una nueva creación que 
cambiará la faz de la tierra. «Burlarse de la filosofía es ya filosofar», dijo Pascal, 
aludiendo a esa filosofía escéptica y dudosa que no reconoce la fe. y si existiese una 
fe que despreciara a la ciencia, diríamos que burlarse de una fe tal sería un acto de 
verdadera religión, ya que la religión, al ser toda caridad, no tolera la burla; pero 
tendría razón si culpara a ese amor por la ignorancia y dijese a esa fe temeraria: 
¡Puesto que desconoces a tu hermana, no eres la hija de Dios! Verdad, realidad, 
razón, justicia, Providencia, tales son los cinco rayos de la estrella flameante en el 
centro de la cual la ciencia ha escrito la palabra Ser, a la que la fe añadirá el nombre 
inefable de Dios. *** 

 Solución de los problemas filosóficos Primera serie Pregunta: ¿Qué es la 
verdad? Respuesta: Es la idea que es idéntica con el ser. P.: ¿Qué es la realidad? R.: 
Es la ciencia que es idéntica con el ser. P.: ¿Qué es la razón? R.: Es aquel verbo que 
es idéntico con el ser. P.: ¿Qué es la justicia? R.: Es el motivo de los actos idénticos al 
ser. P.: ¿Qué es lo absoluto? R.: Es el ser. P.: ¿Se concibe cosa alguna por encima del 
ser? R.: No, pero podemos concebir en el ser mismo alguna cosa de sobreminente y 
trascendental. P.: ¿Y, qué es esto? R.: La razón suprema del ser. P.: ¿La conocéis y 
podríais definirla? R.: Sólo puede afirmarla la fe, y la llama Dios. P.: ¿Hay alguna 



cosa por encima de la verdad? R.: Sobre la verdad conocida se encuentra la 
desconocida. P.: ¿Cómo podemos suponer esta verdad en forma razonable? R.: 
Mediante la analogía y la proporción. P.: ¿Cómo podríamos definirla? R.: Por los 
símbolos de la fe. P.: ¿Puede afirmarse de la realidad lo mismo que de la verdad? R.: 
Exactamente lo mismo. P.: ¿Hay alguna cosa por encima de la razón? R.: Sobre la 
razón finita prevalece la razón infinita. P.: ¿Qué es la razón infinita? R.: Es la razón 
suprema del ser, que la fe llama Dios. P.: ¿Hay alguna cosa por encima de la justicia? 
R.: Sí, según la fe. En el plano divino estaría la Providencia, y en el plano humano el 
sacrificio. P.: ¿Qué es el sacrificio? R.: Es el abandono benévolo y espontáneo del 
derecho. P.: ¿Es razonable el sacrificio? R.: No. Es una especie de locura por encima 
de la razón, a la cual ésta se ve obligada a admirar. P.: ¿Cómo podríamos llamar al 
ser humano que actúa de acuerdo a la verdad, la realidad, la moral y la justicia? R.: 
Un ser humano moral. P.: ¿ Y si, para imitar la grandeza y bondad de la Providencia, 
éste hace más que su deber y sacrifica su derecho en bien de los demás? R.: Sería 
entonces un héroe. P.: ¿Cuál es el principio del verdadero heroísmo? 

 R.: Es la fe. P.: ¿Qué la sostiene? R.: La esperanza. P.: ¿Y qué la regula? R.: La 
caridad. P.: ¿Qué es el bien? R.: Es el orden. P.: ¿Y, qué es el mal? R.: El desorden. P.: 
¿Qué es el placer permitido? R.: El gozo del orden. P.: ¿ Y el placer prohibido? R.: El 
gozo del desorden. P.: ¿Qué consecuencias traen uno y otro? R.: La vida y la muerte 
en el orden moral. P.: ¿El infierno, con todos sus horrores, encuentra razón de ser 
dentro del dogma religioso? R.: Sí, ya que es la rigurosa consecuencia de un 
principio. P.: Y ¿cuál es ese principio? R.: La libertad. P.: ¿Qué es la libertad? R.: Es 
el derecho de hacer nuestro deber, con la posibilidad de no hacerlo. P.: ¿Qué es 
faltar al deber? R.: Es perder el derecho. Así, al ser eterno el derecho, su pérdida 
significa una pérdida eterna. P.: ¿Es posible reparar una falta? R.: Sí, por medio de la 
expiación. P.: ¿Qué es la expiación? R.: Es una sobrecarga de trabajo. Así, el que ha 
sido perezoso ayer, hoy deberá realizar una doble tarea. P.: ¿Qué debemos pensar 
de aquellos que se imponen sufri mientos por voluntad propia? R.: Si es para hacer 
frente al brutal atractivo del placer, ellos son sabios; si lo hacen para sufrir en lugar 
de otros, ellos son generosos; pero si lo hicieren sin razón y sin medida, se pueden 
calificar de imprudentes. P.: Así, al tratarse de la verdadera filosofia y colocar ante 
ella a la religión, ¿es sabio lo que ordena esta última? R.: Podéis verlo vos mismo. P.: 
Pero, en fin, ¿qué pasaría si estuviésemos engañados en nuestras esperanzas eternas? 
R.: La fe no admite esta duda. Pero la filosofía puede responder a ella, que todos los 
placeres no valen lo que un día de sabiduría, y que todos los triunfos de la ambición 
no equivalen a un solo instante de heroísmo y de caridad. Segunda serie P.: ¿Qué es 
el hombre? R.: Es un ser inteligente y corpóreo, hecho a imagen de Dios y del 
mundo: uno en esencia, triple en sustancia, mortal e inmortal. 



 P.: Decís triple en sustancia: ¿es que acaso el hombre tiene dos almas o dos 
cuerpos? R.: No. Pero hay en él un alma espiritual, un cuerpo material y un 
intermediario plástico. P.: ¿Cuál sería la sustancia de dicho intermediario? R.: Ella 
es luz, en parte volátil y en parte fija. P.: ¿Cuál es la parte volátil de esta luz? R.: Es el 
fluido magnético. P.: ¿Y la parte fija? R.: El cuerpo fluídico o humoral. P.: ¿Se ha 
demostrado la existencia de dicho cuerpo? R.: Sí, mediante las experiencias más 
curiosas y concluyen tes. De ello hablaremos en la tercera parte de esta obra. P.: 
¿Estas experiencias son artículos de fe? R.: No, ellas pertenecen al dominio de la 
ciencia. P.: Pero, ¿la ciencia se ocupa entonces de ello? R.: Se preocupa desde ahora, 
y por ello hemos escrito este libro que ahora leéis. P.: ¿Sería posible tener algunas 
nociones sobre este interme diario plástico? R.: Está formado de luz astral y 
terrestre y transmite al cuerpo humano un doble magnetismo. El alma, al 
influenciar esta luz por su deseo, puede disolveda o coagulada, proyectada o 
atraeda; ella es el espejo de los sueños y la imaginación; ella influencia todo el 
sistema nervioso y produce así los diferentes movimientos del cuerpo. Esta luz 
puede dilatarse indefinidamente y comunicar sus imágenes a considerables 
distancias; ella magnetiza los cuerpos sometidos a la acción del hombre y puede, al 
encerrarse, atraerlos hacia él. Ella puede asumir todas las formas evocadas por el 
pensamiento y, en las pasajeras coagulaciones de su parte radiante, aparecer a la 
vista e incluso ofrecer cierta especie de resistencia al tacto. Pero estas 
manifestaciones y estos usos del intermediario plástico son anormales, como 
instrumento luminoso de precisión, no puede producidos sin ser inducido a ello, y 
provocan necesariamente bien la aluci nación natural o, en algunos casos, la locura. 
P.: ¿Qué es el magnetismo animal? R.: Es la acción de un intermediario plástico 
sobre otro para disolverIo o coagulado. Al aumentar la elasticidad de ]a luz vital y 
su fuerza de proyección, es posible enviade tan lejos como se quiera, y recuperado 
totalmente cargado de imágenes, pero es preciso que esta operación sea favorecida 
por el sueño de] sujeto que la realiza, el cual se produce coagulando de antemano la 
parte fija de su intermediario. P.: ¿El magnetismo es contrario a la moral o a la 
religión? R.: Sí, cuando se abusa de él. P.: ¿Qué es abusar en este caso? R.: Es 
servirse de él en forma desordenada o para un fin desordenado. P.: ¿Qué es un 
magnetismo desordenado? R.: Es una emisión fluídica malsana y hecha con mala 
inten ción, por ejemplo, para conocer los secretos de otros, o para obtener fines 
injustos. P.: ¿Qué es, pues, el resultado de todo ello? R.: El forzar, tanto para el 
magnetizador como para e] mag netizado, este instrumento fluídico de precisión. 
Es a ello que debemos atribuir las locuras e inmoralidades que se advierten en 
muchas gentes que trabajan con el magnetismo. P.: ¿Cuáles son, pues, las 
condiciones requeridas para magnetizar en forma conveniente? 

 R.: La salud de la mente y del cuerpo, la recta intención y una práctica 



discreta. P.: ¿Qué resultados ventajosos pueden ser obtenidos a través del 
magnetismo bien encaminado? R.: La curación de enfermedades nerviosas, el 
análisis de los presentimientos, el restablecimiento de la armonía fluídica y el 
descubrimiento de ciertos secretos de la naturaleza. P.: Explicadnos todo esto de 
una manera. más completa. R.: Así lo haremos en la tercera parte de esta obra, que 
tratará en particular sobre los misterios de la naturaleza. *** 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 PARTE TERCERA  

LOS MISTERIOS DE LA NATURALEZA EL GRAN AGENTE MAGICO  

Hemos hablado de una sustancia que se encuentra expandida en todo el 
infinito. La sustancia única que constituye cielo y tierra, según sean sus grados de 
polarización en materia sutil o fija (densa). Es esta la sustancia a la que Hermes 
Trismegisto llama el gran Telesma. Puesto que es ella quien produce el esplendor, la 
podemos denominar luz. Es esta la sustancia que Dios ha creado antes de todas las 
cosas cuando dijo: Hágase la luz. Ella es a la vez sustancia y movimiento. Es un 
fluido y una perpetua vibración. La fuerza que la pone en movimiento y que es 
inherente a ella se llama magnetismo. En el infinito, esta sustancia única es el éter o 
la luz etérea. En los astros que ella magnetiza, llega a ser luz astral. En los seres 
organizados, luz o fluido magnético. En el ser humano, ella conforma el cuerpo 
astral o intermediario plástico. La voluntad de los seres inteligentes obra 
directamente sobre esta luz, y, por su intermedio, sobre toda la naturaleza, 
sometida a las modificaciones de la inteligencia. Esta luz es el común espejo de 
todos los pensamientos y de todas las formas; ella guarda las imágenes de todo lo 
que ha sido, los reflejos de los mundos pasados y, por analogía, los diseños de los 
mundos futuros. Es ella el instrumento de la taumaturgia y la adivinación, como 
explicaremos en esta parte de la obra. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 Libro Primero  

LOS MISTERIOS MAGNÉTICOS  

CAPITULO PRIMERO 

 La clave del Mesmerismo Mesmer ha vuelto a encontrar la ciencia secreta de 
la naturaleza; él no la ha inventado. La sustancia primera, única y elemental de la 
que proclama su existencia en sus aforismos, era ya conocida por Hermes y 
Pitágoras. Sinesius, quien la canta en sus himnos, encontró su revelación entre los 
platónicos recuerdos de la escuela de Alejandría: «Una sola fuente, una sola raíz de 
luz irradia y se expande en tres ramas de esplendor. Un aliento circula alrededor de 
la tierra y vivifica, bajo innumerables formas, todas las partes de la sustancia 
animada» (Himnos de Sinesius, 11). Mesmer ha encontrado en la materia elemental 
una sustancia que es indiferente tanto al reposo como al movimiento. Al someterse 
al movimiento, ella es volátil, y al caer en el reposo, ella es fija. Pero él no ha 
comprendido que el movimiento es inherente a la sustancia primera, ya que éste 
resulta no de su indiferencia sino de su combinada aptitud hacia un movimiento y 
un reposo que se equilibran el uno por el otro. El reposo absoluto no existe en la 
materia viviente universal, mas la materia fija atrae a la volátil con intención de 
fijarla, en tanto que la materia volátil socava a la fija para volatilizarla. Así, el 
pretendido reposo de sus partículas en apariencia fijas no es más que una lucha 
encarnizada y una gran tensión de las fuerzas tluídicas que se inmovilizan y se 
neutralizan entre sí. Es por ello que, de acuerdo a Hermes, lo que está arriba es 
como lo que está abajo, y la misma energía que dilata el vapor, fortalece y endurece 
el hielo. Todo, pues, obedece a las leyes de la vida inherentes a la sustancia primera; 
esta sustancia actúa y reposa, se disuelve o coagula siguiendo una constante 
armonía; es doble y andrógina, por lo cual ella misma se abraza y se fecunda; ella 
lucha, ella triunfa, ella destruye o renueva, pero sin abandonarse nunca a la inercia, 
pues significaría la muerte para ella. Es a dicha sustancia primera a la que se refiere 
el hermético relato del Génesis al decir que el Verbo de los Elohim creó la luz y le 
ordenó ser. Los. Elohim han dicho: Hágase la luz, y la luz fue hecha. Esta luz, cuyo 
nombre hebreo es (Aour), constituye la materia áurea, el oro vivo y fluido de la 
filosofía hermética. Su principio positivo es su azufre; su principio negativo es su 
mercurio, y ambos principios equilibrados forman lo que ellos denominan nuestra 
sal. Todo ello da lugar al Sexto aforismo de Mesmer que reza: «La materia es 
indiferente a estar en movimiento o en reposo.» Aquí se establece que: La materia 
universal necesita del movimiento para su doble imantación, y busca fatalmente el 
equilibrio. Y puede deducirse que: La regularidad y variedad en el movimiento 
resultan de las diversas combinaciones del equilibrio. 



 Un punto equilibrado en todos sus lados permanecerá inmóvil, por aquella 
misma fuerza que le dota de movimiento. Lo fluido es una materia en enorme 
movimiento, siempre agitado por la variedad de sus equilibrios. Lo sólido es la 
misma materia con poco movimiento o en aparente reposo, ya que se encuentra 
más o menos sólidamente equilibrada. No existe ningún cuerpo sólido que no 
pueda ser pulverizado, desvanecerse en humo y llegar a ser invisible, si su 
equilibrio molecular cesara de golpe. No existe tampoco ningún cuerpo fluídico que 
no pueda transformarse en materia tan dura como el diamante, si sus moléculas 
constitutivas entran de lleno en equilibrio. Gobernar las fuerzas magnéticas 
equivale así a crear o destruir los cuerpos, darles forma aparente o reducirlos a la 
nada, ejerciendo así la fuerza todopoderosa de la naturaleza. Nuestro cuerpo astral 
es como un imán que mueve o pone en reposo la luz astral, bajo la influencia de la 
voluntad. Es, pues, un cuerpo luminoso que reproduce con la mayor facilidad las 
formas correspondientes a las ideas. Es el espejo de la imaginación. Dicho cuerpo se 
nutre de luz astral, en forma análoga a como el cuerpo orgánico se nutre de los 
productos de la tierra. Durante el sueño, él absorbe la luz por inmersión y, durante 
la vigilia, por una especie de respiración o pulsación más o menos lenta. Al 
producirse los fenómenos del sonambulismo natural, el cuerpo astral se ve 
sobrecargado por un alimento que digiere con dificultad; entonces la voluntad, a 
pesar de estar disminuida por la torpeza del sueño, hace que el cuerpo astral repose 
en forma instintiva sobre los órganos para liberarle, produciendo, de esta manera,' 
una reacción, de cierta forma, mecánica, que equilibra la energía del cuerpo astral 
por los movimientos de los miembros. Es' por esto que resulta tan peligroso 
despertar al sonámbulo súbitamente, ya que el cuerpo astral al verse obstaculizado 
puede retirarse de improviso hacia su sitio habitual y abandonar enteramente los 
órganos, que encuentran la muerte al verse separados de su fuente de vitalidad o 
anima. El estado de sonambulismo, sea natural o ficticio, resulta así muy peligroso, 
ya que reúne los fenómenos propios de la vigilia con los del sueño, constituyendo 
una especie de extraño puepte entre dos mundos. El alma tenderá a remover los 
mecanismos de la vida individual, ya que, al sentirse inmersa en la corriente de la 
vida universal, experimentará un inexpresable bienestar y dejará gustosa los 
ligamentos nerviosos que la mantienen suspendida por debajo de esta corriente. Si 
la voluntad se sumerge en ella con un apasionado esfuerzo o si se deja llevar por 
entero, el individuo puede volverse idiota, paralizarse sus miembros o, incluso, 
llegar a morir. Las visiones y alucinaciones proceden de lesiones hechas al cuerpo 
astral o de su parálisis local, en tanto que éste deja de irradiar y sustituye con 
imágenes condensadas de cierta forma las realidades captadas por la luz. Mientras 
que el cuerpo astral irradie con toda su fuerza, si ésta llega a ser demasiada, puede 
necesitar condensarse alrededor de un sitio fortuito o enfermo, como lo hace la 
sangre sobre las excrecencias de la carne, y en este caso, las quimeras de nuestro 



cerebro toman cuerpo e incluso parecen tomar vida animada, y aparecemos ante 
nosostros mismos radiantes o deformes, según estemos proyectando el ideal de 
nuestro deseo o el de nuestro temor. Las alucinaciones se asemejan a las 
ensoñaciones de personas desveladas y siempre suponen un estado análogo al del 
sonambulismo. Pero, por el contrario, en el sonambulismo es el sueño quien toma 
prestados a la vigilia sus fenómenos; la alucinación es una vigilia sometida en parte 
a la influencia astral del sueño. 

 Nuestros cuerpos fluídicos se mueven y reposan mutuamente, de acuerdo a 
leyes parecidas a las de la electricidad. Es esto lo que produce las simpatías y 
antipatías instintivas. Así, ellos se equilibran entre sí y es por ello que las 
alucinaciones son ,a menudo contagiosas. Las proyecciones anormales cambian las 
corrientes luminosas; la perturbación propia de un enfermo va a afectar a otras 
naturalezas que sean bastante sensibles, estableciendo así un círculo de ilusiones, y 
toda una locura es así ocasionada en forma grupal. Esta es la historia dé las 
apariciones extrañas y de tantos prodigios populares; así se explican muchos 
«milagros» de los médium americanos, y también el vértigo de los que se dedican a 
hacer dar vueltas a las mesas, que parecen reproducir en nuestros días el éxtasis de 
los derviches giratorios. Los brujos lapones con sus tambores mágicos y los 
malabaristas hechiceros de las tribus salvajes logran resultados parecidos mediante 
procedimientos semejantes; sus dioses o sus demonios no existen para nada. Los 
locos y los idiotas son más sensibles al magnetismo que las personas sanas de mente. 
No es difícil comprender la razón: hace falta poca cosa para desviar por completo la 
atención de un ebrio, y se puede atacar más fácilmente una enfermedad cuando 
todos los órganos están dispuestos de antemano a sufrir cualquier impresión o a 
manifestar cualquier tipo de desorden. Las enfermedades fluídicas tienen sus crisis 
fatales. Toda tensión anormal del sistema nervioso lleva a la tensión contraria, al 
seguir las leyes necesarias del equilibrio. Un amor exagerado se torna así en 
aversión, y todo odio exaltado toca muy de cerca al amor. 'La reacción se produce 
súbitamente, con el ímpetu y la violencia propias de la enajenación. Entonces, frente 
a la ignorancia que se entristece o se indigna, la ciencia se resigna y calla. Hay dos 
amores: el del corazón y el de la cabeza. El primero, nunca se exalta, sino más bien 
se recoge y va aumentando lentamente a través de la prueba y el sacrificio; el amor 
de la cabeza es nervioso por naturaleza y apasionado, sólo vive de entusiasmo, 
rehúsa hacer frente al deber y convierte el objeto amado en cosa conquistada, es 
egoísta, exigente, inquieto y tiránico y arrastra fatalmente consigo el suicidio que 
conlleva la catástrofe final o el adulterio como remedio y evasión. Dichos 
fenómenos son constantes como la naturaleza, inexorables como la fatalidad. Una 
joven artista, llena de porvenir y coraje, tenía por marido a un hombre honesto, un 
buscador de la ciencia, un poeta al que sólo podría reprochar un exceso de amor 



hacia ella; ella le dejó, ultrajándole y continúa odiándole. Sigue siendo, sin embargo, 
una mujer honesta, pero el mundo implacable la juzga y la condena. No es ahora 
culpable, por lo visto, sino que su falta, si se nos permitiera reprocharle alguna, 
sería la de haber amado locamente y con demasiada pasión a su marido. Pero, se 
dirá entonces, ¿acaso el alma humana no es libre? No, no lo es en cuanto que se 
haya abandonado al piélago de las pasiones. Sólo la sabiduría puede ser libre. Las 
pasiones desordenadas son el dominio de la locura, y la locura es la fatalidad. Lo 
que hemos afirmado del amor, también podemos aplicarlo a la religión, que es el 
más poderoso, pero también el más embriagador de los amores. La pasión religiosa 
también tiene sus excesos y sus reacciones fatales. Se puede recibir éxtasis o 
estigmas, como en el caso de San Francisco de Asís, y también se puede caer en los 
abismos del exceso y la impiedad. Las naturalezas apasionadas son amantes 
exaltados, se mueven o reposan con energía. Hay dos formas de magnetizar: la 
primera consiste en obrar por medio de la voluntad sobre el cuerpo astral de otra 
persona, cuya voluntad y cuyos actos quedan, por consiguiente, subordinados a 
dicha operación. La segunda consiste en influenciar sobre la voluntad de una 
persona, bien sea por medio de la intimidación o de la persuasión, para que su 
voluntad, así impresionada, modifique a nuestro agrado el cuerpo astral y los actos 
de dicha persona. 

 Se magnetiza por irradiación, por el contacto, por la mirada y por la palabra. 
Las vibraciones de la voz modifican el movimiento de la luz astral y son un 
poderoso vehículo de magnetismo. El soplo cálido magnetiza positivamente, el 
soplo frío magnetiza negativamente. Así, al insuflar el aliento cálido y prolongado 
sobre la parte superior de la columna vertebral, por debajo del cerebelo, esto puede 
ocasionar fenómenos de tipo erótico. Si se pone la mano derecha sobre la cabeza y la 
mano izquierda sobre los pies de una persona envuelta en lana o seda, ésta sentirá 
que todo su ser es atravesado por una chispa magnética, y esto puede ocasionar una 
reacción nerviosa en su organismo con la rapidez del rayo. Los llamados pases 
magnéticos no tienen otro objeto que dirigir la voluntad del magnetizador y 
confirmarla mediante acciones concretas. Son, pues, símbolos y nada más. El acto 
de la voluntad es expresado, pero no conducido por tales símbolos. El carbón en 
polvo absorbe y retiene la luz astral. Esta es la explicación del espejo mágico de 
Dupotet. Las figuras trazadas con dicho carbón se muestran luminosas para una 
persona magnetizada y adquieren, si ésta las produte según la dirección indicada 
por la voluntad del magnetizador, las formas más graciosas, o las más espantosas. 
La luz astral, o mejor, vital, del cuerpo astral, al ser absorbida por el carbón, se 
vuelve de carga negativa. Es por ello que algunos animales, como los gatos, al ser 
atormentados por la electricidad, van a revolcarse en el carbón. Algún día, la 
medicina utilizará esta propiedad y muchas personas nerviosas encontrarán en su 



aplicación un gran alivio. 

 CAPITULO SEGUNDO  

La Vida y la Muerte El sueño y la Vigilia El sueño es una muerte incompleta: 
la muerte es el perfecto sueño. La naturaleza nos somete al sueño para habituamos 
a la idea de la muerte y, mediante los sueños, nos advierte sobre la existencia de 
otra vida. La luz astral en la cual nos sumergimos en el sueño es como un océano 
donde flotan innumerables imágenes, restos de vidas pasadas, reflejos y espejismos 
de las que transcurren, presentimientos de aquellas que aún no han comenzado. 
Nuestra disposición nerviosa atrae hacia nosotros entre todas estas imágenes, 
aquellas que más se adaptan a nuestra agitación y a nuestro particular modo de 
actuar, en la misma forma en que un imán, al ser colocado entre residuos metálicos 
de diversa índole, atraerá y escogerá, sobre todo, las limaduras de hierro. Los 
sueños nos revelan la salud o la enfermedad, la calma o la agitación de nuestro 
cuerpo astral y, por consiguiente, de todo nuestro sistema nervioso. Ellos formulan 
nuestros presentimientos mediante la analogía de las imágenes. Pues todas las 
ideas tienen un doble sentido para nosotros, en relación a nuestra doble vida. Existe 
un lenguaje del sueño, que nos es imposible transcribir en estado de vigilia, e 
incluso recordar las palabras. El lenguaje del sueño es similar al de la naturaleza, 
jeroglífico en sus símbolos y enormemente rítmico en sus sonidos. El sueño puede 
ser lúcido o vertiginoso. La locura es un estado permanente de sonambulismo 
vertiginoso. Así, una violenta conmoción puede despertar a un loco, pero también 
puede matarle. Las alucinaciones, en cuanto ellas arrastran momentáneamente a la 
inteligencia, son accesos pasajeros de locura. Toda fatiga de la mente induce al 
sueño; pero si esta fatiga va acompañada de excitación nerviosa, el sueño puede ser 
incompleto o tomar las características del sonambulismo. Muchas veces nos 
adormecemos sin damos cuenta en medio de la vida real y entonces, en lugar de 
pensar, soñamos. ¿Por qué si no tenemos reminiscencias de cosas que nunca hemos 
realizado? Es que las hemos soñado estando despiertos. Este fenómeno del sueño 
involuntario e inconsciente, que se instala de golpe dentro de la vida real, se 
produce con frecuencia en aquellos que sobreexcitan su organismo nervioso por 
excesos, bien sea de trabajo, de falta de sueño, de bebida o de cualquier exaltación. 
Así, algunos enfermos de monomanía están dormidos mientras que realizan sus 
actos sin razón, y luego al despertar no tienen conciencia de nada. Al ser arrestado 
por los gendarmes, Papavoine les dijo tranquilamente estas palabras memorables: 
Habéis tomado al otro en mi lugar. Era así el sonámbulo quien hablaba. Edgar Allan 
Poe, ese desdichado hombre de genio que tenía el hábito de la embriaguez, ha 
descrito en forma terrible el sonambulismo propio de la monomanía. Tan pronto 
nos muestra un asesino que escucha y cree que todo el mundo puede oír a través de 



las paredes de la tumba latir el corazón de su víctima, como un envenenador que, a 
fuerza de decirse: No temo, estoy seguro, ya que nunca me denunciaré a mí mismo, 
termina por soñar en voz alta que se denuncia y, en .efecto, así sucede. El mismo 
Poe no ha inventado los hechos ni los personajes de sus extrañas novelas: él los ha 
soñado estando despierto y es por esto que logra darles el color de la más espantosa 
realidad. El doctor Briere de Boismont, en su importante obra sobre las 
Alucinaciones, relata la historia de un inglés, muy razonable desde pequeño, que 
cree haber encontrado un hombre con el cual entabla conocimiento, que le lleva a 
comer a su taberna y luego, al invitarle a visitar en su compañía la iglesia de san 
Pablo, intenta pretipitarle desde lo alto de la torre, donde han subido juntos. . Desde 
ese momento, el inglés vivía obsesionado por ese desconocido, a quien sólo él podía 
ver y siempre encontraba cuando estaba solo y acababa de cenar. Los abismos 
atraen; la embriaguez llama a la embriaguez; la locura posee atractivos invencibles 
para la locura. Cuando un ser humano sucumbe al sueño, experimenta horror por 
todo aquello que podría despertarle. Lo mismo ocurre con los alucinados, los 
sonámbulos estáticos, los maníacos y epilépticos, y todos aquellos que se 
abandonan al delirio de una pasión. Ellos han escuchado la música fatal, han 
penetrado en la danza macabra y se ven arrastrados por el torbellino del vértigo. 
Les hablamos y nada entienden, les advertimos y nada comprenden, pero nuestra 
voz les importuna; ellos han soñado el sueño de la muerte. La muerte es como una 
corriente que arrastra, un remolino que absorbe, pero desde su fondo, el menor 
movimiento puede hacemos remontar. La fuerza de repulsión es igual a la de 
atracción, y es frecuente que en el momento mismo de expirar se adhiera el 
moribundo a la vida con desesperación. También a menudo, y quizá en razón de la 
misma ley de equilibrio, se pasa del sueño a la muerte: en este caso, por 
complacencia extrema con el sueño. Una pequeña nave se balancea cerca de las 
riberas del lago. U n niño entra en ella. El agua danza con el brillo de mil reflejos en 
su entorno y le llama; la cadena que aguanta el barco se tensa y parece romperse; un 
pájaro maravilloso alza su vuelo desde la ribera y planea cantando sobre las 
enjoyadas olas; el niño quiere seguirle, lleva su mano a la cadena y desata el 
eslabón... La antigüedad adivinó ya el misterio de la atracción de la muerte y lo 
representó en la fábula de Hylás. Fatigado luego de una larga navegación, Hylás 
atraca en una isla llena de flores y al acercarse a una fuente para beber un poco de 
agua, un espejismo gracioso se le presenta: ve una ninfa que le tiende los brazos, los 
suyos se enervan y no son capaces de levantar el cántaro que se ha vuelto muy 
pesado. La frescura de la fuente le adormece, los perfumes de la ribera le embriagan 
y se siente suspendido sobre el agua como un loto, como un niño que jugara 
destrozando un madero; el cántaro lleno de agua se precipita hacia el fondo e Hylás 
le sigue, para morir soñando en las ninfas que le acarician, sin escuchar la voz de 
Hércules que le recuerda los trabajos de la vida y que recorre la ribera gritando mil 



veces: ¡Hylás! ¡Hilás! Otra fábula concerniente a esto nos llega desde las sombras de 
la iniciación órfica, y es la de Eurídice, vuelta a la vida por los milagros de la 
armonía y el amor. Eurídice, con su enorme sensibilidad, herida en el día mismo de 
su boda, se refugia en la tumba, estremecida de pudor. Pronto escucha la lira de 
arreo, y lentamente retorna hacia la luz; pero las terribles divinidades del Erebus le 
cierran el paso. Ella quiere seguir al poeta o, mejor, a la poesía que adora..., pero, 
para desgracia de su amante, la corriente magnética cambia y puede percibir de una 
sola mirada aquello que ella únicamente debe esperar, el amor sagrado, el amor 
virginal, el amor más fuerte que la tumba que sólo busca la devoción y huye 
perdido frente al egoísmo del deseo. arreo lo, sabe, pero por un instante lo olvida. 
Eurídice, con su blanca vestidura de novia, se encuentra tendida sobre el lecho 
nupcial, y él está investido con su traje de gran hierofante, de pie, con la lira en su 
mano, la cabeza coronada por el laurel sagrado, y canta, con los ojos vueltos hacia el 
Oriente. El canta, y las luminosas flechas de su amor atraviesan las sombras del 
antiguo caos, y las olas de dulce claridad fluyen desde el negro pecho de la madre 
de los dioses, al cual se afianzan dos hermanos, Eros y Auteros... Adonis vuelve a la 
vida al escuchar el llanto de Venus y se reanima como una flor regada por el 
brillante rocío de sus lágrimas; Castor y Pólux, a quienes ni la muerte ha podido 
desunir, se aman a su turno en la tierra y en los abismos infernales... Entonces, arreo 
llama dulcemente a su Eurídice, su dulce y bienamada Eurídice: ¡Ah! miseram 
Euridicem anima fugiente vocabat, ¡Euridicem! toto referebant flumine ripae. 

 Y mientras canta, la pálida estatua que la muerte había esculpido se colorea 
con los primeros matices de la vida, y sus blancos labios empiezan a enrojecer como 
la aurora... arreo la ve, tiembla, balbucea, el himno va a expirar en sus labios, pero 
ella palidece de nuevo; entonces, el gran hierofante saca de su lira acentos 
desgarradores y sublimes, no mira más que hacia el cielo, llora, implora, y Euódice 
abre los ojos... ¡Desgraciado! ¡No la mires, canta sin cesar, no espantes la mariposa 
de Psique que quiere posarse sobre esta flor!... Pero el insensato ha visto la mirada 
de la resucitada, el gran hierofante cede ante la embriaguez del amante, su lira cae 
de sus manos, mira a Eurídice y se lanza hacia ella..., la toma entre sus brazos sólo 
para encontrarla helada, sus ojos se han cerrado de nuevo, sus labios están más 
pálidos y fríos que nunca, su sensibilidad la ha resquebrajado y el delicado lazo del 
alma se ha roto de nuevo y para siempre... Eurídice está muerta, y los himnos de 
arreo no podrán volverla más a la vida. En nuestra obra Dogma y Ritual de la Alta 
Magia. nos hemos atrevido a afirmar que la resurrección de los muertos no es un 
fenómeno imposible en el orden mismo de la naturaleza, y con ello no hemos 
pretendido negar ni contradecir en manera alguna la ley fatal de la muerte. Una 
muerte que puede ser interrumpida no es sino una letargia y un adormecimiento, 
pero es por estos estados que la muerte comienza siempre. El estado de profunda 



quietud que sobreviene entonces a la agitación de la vida conduce al alma 
adormecida y relajada, y no podemos hacerla regresar, forzarla a sumergirse de 
nuevo en la vida, sino mediante la violenta excitación de todos sus afectos y sus 
deseos. Cuando Jesús, el Salvador del mundo, vivía sobre la tierra, la tierra se hizo 
más bella y deseable que el cielo y, no obstante, fue preciso que Jesús lanzara un 
grito y diera una sacudida para volver a la vida a la hija de Jairo. Es con lágrimas y 
estremecimientos como logra sacar de la tumba a su amigo Lázaro. ¡Tan difícil es 
interrumpir a un alma fatigada que duerme su sueño pri mordial! De cualquier 
forma, el rostro de la muerte no presenta la misma serenidad para todas aquellas 
almas que lo contemplan, bien sea porque consideran inalcanzada la meta de su 
vida o por llevar consigo la codicia desenfrenada o el odio insatisfecho, y la 
eternidad aparece frente al alma ignorante o culpable tan infinita en su proporción 
de penuria, que ella intenta regresar a la vida mortal. ¡Cuántas almas agitadas de 
esta forma por la pe_adilla del infierno se habrán refugiado en sus cuerpos helados 
y cubiertos ya por el mármol de la tumba! Se han encontrado esqueletos retorcidos, 
convulsionados, y se ha dicho: he aquí a hombres que fueron enterrados vivos. A 
menudo, esto es una equivocación, y casi siempre se trata de aquellos espantados 
ante la muerte, resucitados en su sepultura, para quienes el abandono a la angustia 
frente a la eternidad ha significado la repetición de su agonía. Un famoso 
magnetizador, el barón Dupotet, nos cuenta en su secreto libro acerca de la Magia 
que es posible matar por magnetismo, igual que por la electricidad. Esta revelación 
no suena extraña al conocedor de las analogías de la naturaleza. Es cierto que la 
dilatación o la contracción extrema del cuerpo astral de un individuo puede 
producir la separación entre el alma y el cuerpo. A veces basta con provocar en 
alguien una violenta cólera o un gran temor para causar su muerte instantánea. Ha 
llegado a nosotros una historia de la que no podemos garantizar sus visos de 
autenticidad. La narraremos aquí, teniendo en cuenta que puede haber algo de 
cierto en ella. Gentes que dudaban al mismo tiempo de la religión y del magnetismo, 
del tipo de los incrédulos que están abiertos a la superstición y al fanatismo, habían 
conseguido por dinero que una pobre chica se prestara para sus experiencias. Esta 
era de naturaleza nerviosa e impresionable, fatigada de antemano por los excesos 
de una vida más que irregular, y había perdido el gusto por la existencia. Así, se la 
duerme y se le ordena ver; ella llora y se debate. Se le habla de Dios, y todo su 
cuerpo tiembla... -No -dice ella-, no; me da miedo, no quiero mirarle. -Mírale, así lo 
quiero. Entonces ella abre los ojos; sus pupilas se dilatan, ella se estremece. -¿Qué 
ves? -No sabría decirlo. ¡Oh, por piedad!, ¡por piedad!, ¡despertadme! -No. Mira y 
dinos lo que ves. -Veo una negra noche en la que se mueven como llevadas por un 
torbellino centellas de todos los colores, en torno a dos ojos inmensos que giran sin 
cesar. De estos ojos salen rayos que caen girando vertiginosamente y llenan todo el 
espacio... ¡ Oh! ¡Esto me hace daño! ¡Despertadme! -No. Mira bien. -¿Qué queréis 



que mire ahora? -Mira hacia el Paraíso. -No, no me está permitido llegar allí; la gran 
noche me detiene y me abate siempre. -Bien, entonces mira hacia el infierno. Aquí la 
sonámbula se agita convulsivamente. -¡No!, ¡no!, grita entre sollozos, ¡no quiero; 
siento vértigo, caeré, ¡oh!, ¡retenedme!, jretenedme! -No, desciende. -¿Adónde 
queréis que descienda? -Al infierno. -¡Pero es horrible! ¡No!, ¡no!, ¡no quiero ir allí! 
-Ve. -¡Piedad! -Ve. Así lo ordeno. Los gestos de la sonámbula se tornan 
impresionantes a la vista; sus cabellos se crispan sobre su cabeza; sus ojos, 
completamente abiertos, están completame.nte blancos; su pecho se contrae y deja 
escapar una especie de estertor. -Ve allí, yo lo quiero así, repite el magnetizador. 
-Allí estoy, dice entre dientes la desgraciada, cayendo agotada; luego, ella ya no 
responde. Su cabeza inerte cuelga sobre su espalda, sus brazos caen a lo largo de su 
cuerpo; se acercan a ella, la tocan; demasiado tarde, intentan revivirla, el crimen 
está hecho, la mujer ha muerto, y los autores de esta experiencia sacrílega sólo 
pueden agradecer a la incredulidad pública en materia de magnetismo el hecho de 
no ser perseguidos. La autoridad constata su muerte, atribuyéndola a la ruptura de 
un aneu risma. El cuerpo no presenta huella alguna de violencia, se le hace enterrar 
y todo se ha acabado. 

 He aquí otra anécdota, que nos han transmitido los compañeros de la vuelta 
a Francia: Dos compañeros se alojaron en la misma posada y compartían el mismo 
cuarto. Uno de ellos tenía el hábito de hablar dormido y respondía en tal estado a 
las preguntas que su camarada le dirigía. Una noche, lanza de imprevisto tales 
gritos que su compañero despierta y le pregunta qué sucede. -¿Pero acaso no lo ves? 
-dice el durmiente-. ¿No ves aquella piedra inmensa que se está desprendiendo de 
la montaña? Va a caer sobre mí y me va a destrozar... -¡Y bien, sálvate! -Imposible; 
tengo los pies atrapados entre zarzas que se estrechan de continuo... ¡Ah!, ¡socorro! 
He aquí la gran piedra que cae ahora sobre mí. -Toma, pues, esto -dice su 
compañero-, arrojando a su cabeza su almohada con intención de despertarle. Un 
grito terrible, extrañamente estrangulado en la garganta, una convulsión, un 
suspiro, luego... nada. El bromista se levanta, tira de los brazos a su amigo, le llama, 
se llena a su turno de temor, grita, acuden de la casa... el desgraciado sonámbulo ha 
muerto. *** 

  

 

 

CAPITULO TERCERO  



Misterios de las alucinaciones y de la evocación de los espíritus Una 
alucinación es una ilusión, producida por un movimiento irregular de la luz astral. 
Como ya lo dijimos anteriormente, se trata de la unión de los fenómenos propios 
del sueño a los de la vigilia. Nuestro intermediario o cuerpo astral, aspira y respira 
la luz astral o el alma vital de la tierra, de igual manera que nuestro cuerpo físico 
denso respira el aire de la atmósfera. Y así como en ciertos sitios el aire se torna 
impuro e irrespirable, existen circunstancias y fenómenos que pueden hacer de la 
luz astral algo malsano y no asimilable. Por lo mismo, así como un aire específico 
puede parecer demasiado vivo a algunos y convenir perfectamente a otros, lo 
mismo ocurre con la luz magnética. El cuerpo astral se asemeja a una estatua 
metálica que siempre estuviera fundiéndose. Si el molde es defectuoso, ésta 
serádeforme; si el molde se rompe, ésta saldrá de él. El molde del cuerpo astral es la 
fuerza vital polarizada y equilibrada. Nuestro cuerpo físico, mediante el sistema 
nervioso, atrae y retiene la forma fugitiva de la luz, pero la fatiga local o la 
sobreexcitación parcial del sistema pueden ocasionar deformidades tluídicas. Tales 
deformidades constituyen en forma parcial el espejo de la imaginación, y ocasionan 
alucinaciones-habituales, propias de los videntes estáticos. El cuerpo astral, hecho a 
imagen y semejanza de nuestro ser material denso, cuyos órganos reproduce en 
forma luminosa, tiene una vista, un oído, un olfato, un gusto y un tacto que le son 
propios. Al estar sobreexcitado, puede comunicar, mediante vibraciones, con el 
sistema nervioso, de suerte que la alucinación sea completa. Entonces, la 
imaginación parece triunfar sobre la naturaleza misma y llega a producir 
fenómenos ciertamente extraños. El cuerpo material, al inundarse de fluido, parece 
que participara de las cualidades fluídicas,y escapa a las leyes de gravedad, 
llegando a ser, por cortos lapsos de tiempo, invulnerable o incluso invisible, dentro 
de un círculo de alucinados por contagio. Se sabe que los convulsionistas de 
Saint-Médard se hacen torturar, dar de golpes, triturar y crucificar, sin 
experimentar ningún dolor, y que ellos levitan sobre la tierra y caminan cabeza 
abajo, al tiempo que comen duras espinas que pueden luego digerir. Consideramos 
un deber consignar aquí 10 que hemos publicado en el diario L'Estafette sobre los 
prodigios del médium americano' Home, y sobre varios fenómenos del mismo 
orden. No hemos sido nunca testigos presenciales de los milagros de Mr. Home, 
pero contamos con información directa y de buena fuente. La hemos recibido en 
una casa donde dicho médium fue recibido y cuidado estando enfermo, y tratado 
con gran indulgencia, puesto que se llegó a tomar su enfermedad como un signo 
afortunado. Esto ocurrió en casa de una dama nacida en Polonia, pero francesa 
triple, por la nobleza de su corazón, el encanto personal de su espíritu y la 
celebridad de su nombre en toda Europa. La publicación de dichos informes en 
L'Estafette nos atrajo por entonces, sin que supiéramos por qué, las injurias de un 
señor de nombre De Pene, conocido más tarde por su desgraciado duelo.. Esto nos 



ha recordado la fábula de La Fontaine acerca del loco que arrojaba piedras al sabio. 
El señor De Pene nos trataba como a un clérigo que ha colgado los hábitos y nos 
Ilamaba malos católicos. Nos hemos mostrado como buenos cristianos al Ilorarle y 
perdonarle y, ya que es imposible ser un cura renegado sin haber sido nunca un 
cura, hemos dejado pasar esta injuria que nada tenía que ver con nosotros. 

 Los fantasmas en París Mr. Home la semana pasada decidió volver a irse de 
París, este París donde los mismos ángeles y los demonios, si apareciesen bajo 
cualquier forma, no serían considerados mucho tiempo como seres maravillosos y 
pronto se verían obligados a retornar al cielo o al infierno, para escapar al olvido o 
al abandono de los seres. humanos. Mr. Home, con aire triste y desilusionado, 
contaba con el permiso de una noble dama cuya calurosa acogida había sido una de 
sus primeras felicidades en Francia. Madame de B... ese día, como siempre, quiso 
ser amable con él e invitarle a cenar; el misterioso personaje había aceptado la 
invitación, hasta que alguien le había informado que se esperaba también a un 
cabalista conocido en el mundo de las ciencias ocultas por la publicación de un libro 
titulado: Dogma y Ritual de la Alta Magia; Mr. Home había cambiado s.u expresión 
al enterarse de esto y, sin poder ocultar su nerviosismo, balbuceó que no podría 
quedarse, ya que la cercanía de este profesor de magia le causaba un terror 
invencible. Todo lo que se le argumentó para convencerle de asistir fue inútil. No 
quiero juzgar a ese hombre -decía-, no digo que él sea bueno ni malo, no sé nada de 
él, pero su atmósfera me sienta mal. Cerca de él me sentiría sin fuerza y como sin 
vida. Y luego de dar estaexplicación,Mr. Home se apresuró a saludar y a partir. Este 
terror de ciertos hombres de prestigio en presencia de los verdaderos iniciados en la 
ciencia no es un hecho nuevo en los anales del ocultismo. Ya Filostrato nos ha 
narrado la historia del Estagirita que temblaba al saber que se aproximaba 
Apolonio de Tyana. Nuestro admirable cuentista, Alejandro Dumas, ha 
dramatizado esta anécdota mágica en ese bello resumen de todas las leyendas que 
ha servido de prólogo a su gran epopeya novelesca del Judío errante. La escena 
tiene lugar en Corinto; se trata de una boda al estilo antiguo, con bellos niños 
coronados de flores que portan las antorchas nupciales y cantan epitalamios 
graciosos, enriquecidos con imágenes voluptuosas como los poemas de Catulo. La 
novia es muy bella, con sus castos símbolos como la Polymnia antigua; es amorosa 
y deliciosamente provocadora en medio de su pudor, como una Venus de Corregio 
o una Gracia de Canova. Quien va a esposarla es Clinias, un discípulo del célebre 
Apolonio de Tyana. El maestro ha prometido asistir a la boda de su discípulo, pero 
tarda en llegar, y la bella novia respira más a gusto, pues teme a Apolonio. Sin 
embargo, el día no ha termi, nado, ha llegado la hora del lecho nupcial y, de 
improviso, Meroe comienza a temblar y palidece, mira obstinadamente hacia la 
puerta, extiende su manó con espanto y dice entrecortada: ¡«Helo aquí! ¡Es él!» En 



efecto, es Apolonio. He aquí al mago, he aquí al maestro; ha pasado la hora de los 
hechizos, el prestigio cae ante la ciencia verdadera. Se busca entonces a la bella 
desposada, la blanca Meroe, y no se encuentre sino a una mujer vieja, la hechicera 
Canidia, devoradora de niños pequeños; Clinias se ha -desengañado y agradece a 
su maestro; está a salvo. El vulgo se equivoca siempre acerca de la magia y 
confunde a los adeptos con los hechiceros. La verdadera Magia, es decir, la ciencia 
tradicional de los magos, es la enemiga mortal de la hechicería; ella es quien impide 
o hace que terminen los falsos milagros que son hostiles a la luz y fascinan a 
pequeños grupos de testigos preparados de antemano o crédulos. El aparente 
desorden en las leyes de la naturaleza es una ficción, y no constituye maravilla 
alguna. La verdadera maravilla, el verdadero prodigio que siempre brilla ante los 
ojos de todos es la armonía constante de los efectos y las causas: éstos son los 
esplendores del orden eterno. No sabríamos afirmar si Cagliostro realizó algún 
milagro delante de Swedenborg, pero ciertamente eludiría la presencia de Paracelso 
y de Henri Khunrath, si estos grandes hombres hubiesen sido sus contemporáneos. 

 Estamos muy lejos, sin embargo, de pensar en denunciar a Mr. Home como 
un hechicero de baja calaña, o como un charla-. tán. El famoso médium americano 
es dulce e ingenuo como un niño. Es un pobre ser totalmente sensitivo, sin intriga y 
sin defensa; por todo ello, es juguete de una terrible fuerza, cosa que él ignora, y el 
primero de los timados es, ciertamente, él mismo. El estudio de los extraños 
fenómenos que ocurren alrededor de este joven hombre es de la más alta 
importancia. Se trata aquí de retomar en forma seria algunas cosas que fueron 
negadas muy a la ligera en el siglo XVIII y abrir ante la ciencia y ante la razón 
horizontes menos estrechos que los de una crítica burguesa que niega todo aquello 
que no es capaz de comprender. Los hechos son inexorables, y la verdadera buena 
fe nunca debe temer examinarlos. La explicación de estos hechos, que todas las 
tradiciones se obstinan en afirmar y que se reproducen delante nuestro con molesta 
publicidad, esta explicación, antigua como los hechos mismos, rigurosa como las 
matemáticas, aunque por vez primera sacada de las sombras donde la mantenían 
celosamente escondida los hierofantes de todos los tiempos, vendría a ser un gran 
acontecimiento científico si llegara a obtener suficiente luz y publicidad. Es un 
acontecimiento que nos vemos limitados a preparar, ya que no se nos permitirá la 
audaz esperanza de realizarlo. He aquí, pues, los hechos en toda su singularidad. 
Los hemos constatado y los reproducimos con la más rigurosa exactitud, 
absteniéndonos de antemano de toda explicación o comentario. Mr. Home está 
sujeto a éxtasis que le ponen, según él afirma, en contacto directo con el alma de su 
madre y, por intermedio de ella, con todo el mundo espiritual. Así él describe, como 
lo hacían los sonámbulos de Cahagnet, a personas que nunca ha visto y que son 
reconocidas por aquellos que las evocan; llega incluso a decir su nombre y a 



responder de parte suya a preguntas que sólo pueden ser comprendidas por las 
almas evocadas y quienes las formulan. Al encontrarse en un apartamento, se dejan 
oír ruidos inexplicables; golpes violentos que resuenan sobre los muebles o los 
muros; en ocasiones, las puertas y ventanas se abren como si estuvieran movidas 
por una tempestad; incluso llega a escucharse el ruido del viento y la lluvia fuera, y 
al salir, el cielo está sin nubes y no se siente el más ligero golpe de viento. Los 
muebles se desplazan y elevan sin que nadie los toque. Los lápices escriben solos. 
Su escritura es la misma de Mr. Home y cometen los mismos errores que él. Los 
presentes tienen la sensación de ser tocados y asidos por manos invisibles. Dichos 
contactos, que por lo visto escogen con preferencia a las damas, carecen de seriedad 
e incluso a veces de conveniencia en su localización. Pensamos que se comprenderá 
bien lo que queremos decir. Manos visibles y tangibles salen, o parecen salir de las 
mesas, pero para ello es necesario que éstas se hallen cubiertas. El agente invisible 
precisa de ciertos aparatos, como vemos en las manos más hábiles de los sucesores 
de Houdini. Estas manos se muestran sobre todo en la oscuridad; son cálidas y 
fosforescentes o frías y oscuras. Escriben tonterías o tocan el piano, y cuando hacen 
esto último, es indispensable luego hacer venir al afinador, ya que su contacto 
resulta siempre fatal para la justeza del instrumento. Uno de los personajes más 
notables de Inglaterra. Sir Edward Bulwer Lytton, entre otros, ha visto y tocado 
estas manos; poseemos el testimonio escrito y firmado por su propia mano. El 
mismo declara haber tomado estas manos y haber tirado de ellas con toda su fuerza, 
con el objeto de hacer salir de algún sitio incógnito el brazo al que por naturaleza 
deberían estar ligadas, pero la fuerza invisible ha sido más poderosa que la del 
novelista inglés y las manos se han escapado. Un gran señor ruso que fue el 
protector de Mr. Home, cuya prestancia y buena fe no dan lugar a la más mínima 
duda, el conde A. B..., ha visto también y ha asido las manos misteriosas 
vigorosamente. Según él, éstas tenían una forma perfecta de manos humanas, 
calientes y vivas al tacto, sólo que era como si no tuvieran huesos, y, al ser 
apresadas por el conde con mucha fuerza, ellas no luchaban por escaparse, sino que 
daban la impresión de irse achicando y desaparecían de algún modo hasta que 
nada quedaba en su lugar. Otras personas que han visto y tocado estas manos 
afirman que los dedos parecen como inflados y rígidos, y los comparan a guantes 
de caucho que estuvieran por dentro inflados con un fluido cálido y fosforescente. 
A veces, en lugar de las manos, son pies los que aparecen, aunque nunca totalmente 
al descubierto. El espíritu que posiblemente carezca de calzado respeta en ello por 
lo menos la delicadeza de las damas y no muestra nunca su pie desnudo, sino 
cubierto por un paño o alguna ropa interior. La aparición de estos pies fatiga y 
asusta mucho a Mr. Home. El busca entonces la cercanía de otra persona que sea de 
buena salud y se agarra a ella como si temiera desvanecerse; y la persona que ha 
escogido el médium se siente de improviso en un singular estado de agotamiento y 



debilidad. Un gentilhombre polaco que asistía a Una de las sesiones de Mr. Home 
había colocado a sus pies un lápiz y un papel y había pedido un signo de la 
presencia del espíritu. Durante algunos instantes nada ocurrió, pero de pronto el 
lápiz fue arrojado al otro extremo del aposento. El gentilhombre se agachó, recogió 
el papel y encontró en él tres extraños signos cabalísticos que nadie llegó a 
comprender entre los allí presentes. Sólo Mr. Home experimentó al verlos una gran 
contrariedad y manifestó cierto temor. Pero rehusó entrar en explicaciones sobre la 
naturaleza y significado de dichos signos. Se los guardó entonces y se los puso 
luego en manos de aquel profesor de alta magia a quien el médium temía tanto 
acercarse. Los hemos visto y he aquí su descripción minuciosa: Están trazados con 
fuerza, de forma que el lápiz por poco no ha rasgado el papel. Su distribución sobre 
la hoja de papel no tiene ningún orden ni alineación. El primero es el signo que los 
iniciados egipcios colocaban de ordinario en la mano de Tifón: una Tau en doble 
trazo vertical abierto en forma de compás, una cruz ansada con un anillo circular en 
su parte superior; por debajo del anillo, un doble trazo horizontal y bajo éste, un 
doble trazo oblicuo en forma de V invertida. El segundo signo representa la cruz 
del gran hierofante, atravesada por tres barras horizontales jerárquicas. Este 
símbolo, heredado de la más remota antigüedad, es aún hoy atributo de nuestro 
soberano pontífice y remata el extremo superior de su báculo. Pero el signo trazado 
en el papel tenía de particular que la rama superior, la cabeza de la cruz, era doble y 
formaba de nuevo la terrible V tifoniana, signo del antagonismo y la separación, del 
odio y el combate eterno. El tercer signo es el que los F.'. masones llaman la cruz 
filosófica, una cruz con cuatro brazos iguales y un punto en cada uno de sus 
ángulos. Pero, en lugar de cuatro puntos, solamente aparecían dos, colocados sobre 
los dos ángulos de la derecha, otra vez señalando la separación y la negación. El 
profesor, a quien se nos permitirá distinguir aquí del narrador llamándole en 
tercera persona con el objeto de no fatigar a nuestros lectores dando la impresión de 
hablar de nosotros, el profesor en fin, el maestro Eliphas Levi, ha dado a las 
personas reunidas en el salón de Madam B... la explicación científica de las tres 
figuras y he aquí sus palabras: «Estos tres signos pertenecen a la serie de jeroglíficos 
sagrados y primitivos conocidos solamente por los iniciados de primer orden. El 
primero es el símbolo de Tifón y expresa la blasfemia del espíritu maligno al 
establecer el dualismo en el principio creador.» La cruz ansada de Osiris semeja un 
lingam invertido y representa la fuerza paterna y activa de Dios (la línea vertical 
que sale del círculo), la cual fecunda a la fuerza pasiva (línea horizontal). Duplicar 
la línea vertical equivale, pues, a afirmar que la naturaleza tiene dos padres; es 
colocar el adulterio en el lugar de la divina maternidad y afirmar la fatalidad ciega 
en lugar de un primer principio inteligente, lo cual traería como resultado el eterno 
conflicto de las apariencias en el seno de la nada. Así, todo ello constituye el más 
antiguo, auténtico y terrible de todos los estigmas del infierno. Significa el dios ateo, 



es la firma de Satanás. Este primer signo es hierático y se relaciona con los símbolos 
ocultos del mundo divino. El segundo puede ubicarse dentro de los jeroglíficos 
filosóficos, y representa la medida de ascenso de la idea y la extensión progresiva 
de la forma. Es una triple Tau invertida, es el pensamiento humano que afirma en 
ocasiones lo absoluto en los tres mundos, y este absoluto se corona aquí por una 
bifurcación, es decir, por el símbolo de la duda y el antagonismo. De suerte que si el 
primer signo quiere decir: No existe Dios, éste tendría como riguroso significado: 
La verdad jerárquica no existe. En el tercero, o sea, la cruz filosófica, han visto todas 
las iniciaciones el símbolo de la naturaleza y de sus cuatro formas elementales; los 
cuatro puntos representan las cuatro letras indecibles e incomunicables del 
Tetragrama oculto, esta secreta fórmula del gran arcano G.'. A'. Los dos puntos de la 
derecha representan la fuerza, o el rigor, mientras que los de la izquierda 
representan el amor, o la misericordia. Y las cuatro letras deben ser leídas de 
derecha a izquierda, comenzando por la más alta de la derecha, y yendo de ésta a la 
más baja de la izquierda, y de manera similar para las otras dos, formando así la 
cruz de san Andrés. La supresión de los dos puntos de la izquierda expresa así la 
negación de la cruz, negación de la misericordia y del amor. La afirmación del reino 
absoluto de la fuerza y de su antago nismo eterno, de lo alto a lo bajo y de lo bajo a 
lo alto. Expresa, pues, la glorificación de la revuelta y la tiranía. Es el símbolo 
jeroglífico del vicio inconfesable que se atribuyó en su momento y se reprochó a los 
Templarios; es el símbolo del desorden y la desesperanza eternos. Tales son las 
primeras revelaciones de la ciencia oculta de los magos acerca de estos fenómenos y 
manifestaciones extranaturales. Ahora nos está permitido relacionar estos extraños 
signos con otras apariciones y fenómenos contemporáneos de escritura, lo cual 
constituye un verdadero progreso del cual la ciencia debería tomar nota antes de 
llevarles al tribunal de la razón pública. Es, pues, importante no dejar a un lado 
ninguna investigación o indicio. En los alrededores de Caen, en Tilly-sur-Seulles, se 
han producido hace ya algunos años una serie de inexplicables hechos bajo la 
influencia de un médium o un extático llamado Eugenio Vintras. Algunas 
circunstancias ridículas y un proceso por estafa, han hecho caer en el olvido y aun 
en el desprecio a este taumaturgo, atacado con violencia frecuentemente por medio 
de panfletos cuyos autores eran antiguos admiradores de su doctrina, ya que el 
médium Vintras complicó más aún todo queriendo dogmatizar. Sin embargo, hay 
algo que vale la pena destacar, en medio de todas las invectivas de que es objeto: 
sus adversarios, al pretender condenarle, reconocen la verdad de sus milagros y se 
contentan con atribuirlos al demonio. ¿Cuáles son, pues, los milagros auténticos de 
Vintras? Sobre este tema nos encontramos mejor informados que nadie, como 
pronto se verá. En procesos verbales firmados por testigos honorables, artistas, 
médicos y sacerdotes, algunos de ellos irreprochables, se nos han comunicado estos 
milagros. Hemos interrogado a testigos oculares y aún más, hemos visto con 



nuestros propios ojos. Las cosas merecen, pues, contarse con más detalles. Existe en 
París un escritor algo excéntrico llamado Madrolle. Es un anciano, cuya familia y 
relaciones son honorables. Al comienzo, él ha escrito en un sentido católico nuIy 
exaltado, recibiendo por ello las felicitaciones calurosas de la autoridad eclesiástica, 
e incluso algunos brevis emanados de la Santa Sede; luego, él conoció a Vintras y, 
arrastrado por el prestigio de sus milagros, se convirtió en un sectario determinista, 
enemigo irreconciliable del clero y de la jerarquía. Por la época en que Eliphas Levi 
publicó su Dogma y Ritual de la Alta Magia, recibió un folleto del señor Madrolle, 
que le causó mucha sorpresa. Allí el autor sostenía con énfasis las más inauditas 
paradojas, en el desordenado estilo de los extáticos. Para él, la vida bastaba para 
expiar los más terribles crímenes, puesto que ella era la consecuencia de una 
interrupción de la muerte. Así, los hombres más malvados, al ser los más desgracia 
dos de todos, ofrecían con ello a Dios la más sublime expiación. Se oponía con 
vehemencia a toda represión y a toda condena: «Una religión que condena, es una 
religión condenada», afirmaba con furor. En seguida, bajo el pretexto de caridad, se 
concedía la más absoluta licencia, hasta llegar a decir que «el acto de amor más 
imperfecto y menos representativo en apariencia, vale más que la mejor de las 
oraciones». Era así una especie de marqués de Sade convertido en predicador. Más 
adelante, negaba la existencia del diablo con una seguridad llena de elocuencia: 
«¡Es acaso posible concebir un diablo tolerado y autorizado por Dios! ¡Suponéis de 
antemano que Dios le haya hecho y que le permita encarnizarse sobre criaturas tan 
débiles y tan dispuestas a equivocarse! ¡Un Dios del diablo, en fin, secundado, 
prevenido y apenas superado en sus venganzas por un diablo de Dios... !» El resto 
del folleto se expresaba en términos semejantes... Con esto, el profesor de magia se 
quedó poco menos que horrorizado y se hizo averiguar la dirección del señor 
Madrolle. No exento de pena, fue a entrevistar a este singular panfletario, y he aquí 
un resumen de lo que fue su conversación: Levi: Señor, he recibido de vos un folleto, 
y vengo para agradecer vuestro envío y para testimoniaros al mismo tiempo mi 
sorpresa y mi pesadumbre. Madrolle: ¡Vuestra pesadumbre! Por favor, queréis 
explicaros, no lo comprendo. L.: Lamento vivamente, señor, veros cometer errores 
en los que yo mismo he podido caer en el pasado. Pero, por lo menos, contaba con 
la excusa de la inexperiencia y la juventud. Vuestro folleto carece de alcance, puesto 
que carece de medida. Sin duda, vuestra intención ha sido protestar contra los 
errores de la creencia y contra los abusos de la moral, pero ocurre que es a la 
creencia y a la moral misma a quienes atacáis. La misma exaltación que desborda de 
vuestro corto escrito os debe hacer mucho daño y algunos de vuestros mejores 
amigos han debido de estar inquietos por vuestra salud... M.: ¡Sin duda, así es! Se ha 
dicho y aún se dice que estoy loco. Pero no es cosa de hoy que los creyentes 
tengamos que sufrir la locura de la cruz. Estoy, en verdad, muy exaltado, señor mío, 
ya que vos mismo lo estaríais en mi lugar, puesto que es imposible permanecer frío 



en presencia de prodigios... L.: ¡Oh!, ¡oh! Habláis de prodigios y esto me interesa. 
Veamos, aquí entre amigos de buena fe, ¿cuáles son estos prodigios? M.: ¡Eh! De 
cuáles sería sino de los del gran profeta Elías, que ha vuelto sobre la tierra bajo el 
nombre de Pierre Michel. L.: Comprendo. Os referís a Eugenio Vintras. He oído 
hablar de sus obras. Pero ¿hace él verdaderamente milagros? M.: Que si hace 
milagros, señór... (Aquí el señor Madrolle dio un salto en su silla, elevando los ojos 
y las manos al cielo y terminó por sonreír con tal condescendencia que se parecía a 
una profunda piedad.) - Pues los más grandes, - Los más sorprendentes, 

 - Los más innegables, - Los más verdaderos milagros que hayan sido hechos 
sobre la tierra desde Jesucristo... ¡Cómo! Millares de hostias que aparecen sobre 
altares en los cuales no había ninguna, el vino que llena los cálices vacíos, y no se 
trata de una ilusión, sino de un delicioso vino... Las músicas celestiales que se dejan 
oír, losperfumes de otro mundo que se esparcen, en fin, la sangre... ¡Verdadera 
sangre humana, que los médicos han examinado!... ¡Una sangre, os digo, que 
rezuma y a veces riega las hostias dejando en ellas misteriosos signos! ¡ Os puedo 
decir que la he visto, la he oído correr, la he tocado e incluso la he probado! ¡Y 
queréis que permanezca tranquilo frente a la autoridad eclesiástica que encuentra 
más cómodo negarlo todo que examinar la menor cosa!... L.: Permitidme, señor; es 
precisamente en materia de religión que la autoridad no puede equivocarse nunca... 
En religión, el bien es la jerarquía, el mal es la anarquía, a la que sin duda se 
reduciría la influencia del sacerdocio si vos partís del principio de que es preciso 
dar crédito al testimonio de vuestros sentidos antes que a las decisiones de la Iglesia. 
¿No es acaso ella más visible que todos vuestros milagros? Aquellos que ven 
milagros y que no ven a la Iglesia, son más dignos de lástima que un ciego, puesto 
que no les queda otro recurso que dejarse llevar... M.: Señor, conozco estas cosas tan 
bien como vos. Pero Dios no puede estar en desacuerdo con El mismo; no puede 
permitir que la buena fe sea engañada y que la misma Iglesia no sepa decir otra cosa 
sino que estoy ciego, cuando tengo mis ojos... Escuchad lo que dicen las cartas de 
Jean Huss, en la carta cuarenta y tres, hacia el final: «Un doctor me ha dicho: me 
someteré del todo al Concilio, y todo lo que allí se decida será bueno y legítimo para 
mí. Y añade: ¿aun si el Concilio dijese que no tenéis más que un ojo, teniendo los 
dos, sería necesario admitir que no se ha equivocado? -Cuando el mundo entero 
llegue a afirmar tal cosa, puesto que cuento todavía con el uso de mi razón, no 
podría estar conforme con ello sin ofender mi conciencia.» Así, os diré como Jean 
Huss: por encima de la Iglesia de los concilios, se encuentra la verdad y la razón. L: 
Os interrumpo, mi querido señor. Habéis sido católico antes y hoy ya no lo sois más; 
las conciencias son libres. Sólo quiero deciros que la institución de la infalibilidad 
jerárquica en materia de dogma es mucho más razonable y más verdadera sin duda 
alguna que todos los milagros del mundo. ¡De lo contrario, qué no haría falta para 



poder conservar la paz! ¡No os parece que lean Huss hubiese sido aún más grande 
al sacrificar uno de sus ojos en pro de la concordia universal, antes que inundar a 
Europa de sangre? ¡Oh!, señor, por mí que la Iglesia decida, si así lo quiere, que 
estoy tuerto; ¡ sólo le pediría una gracia Y es que me dijera de cuál ojo, a fin de 
poderlo cerrar y de mirar con el otro, con una ortodoxia irreprochable! M.: Veo que 
no soy ortodoxo en la misma forma que vos. L.: Ya lo creo que no. ¡ Pero, veamos los 
prodigios! Vos los habéis visto, tocado, sentido y probado, pero veamos, dejando a 
un lado la exaltación: ¿Podríais contar me detalladamente uno de ellos, incluso en 
sus mínimos hechos, que vos consideréis un milagro evidente? Espero no ser 
indiscreto al suplicaros que lo hagáis. M.: En ningún caso, pero: ¿cuál podría 
escoger? ¡Hay tantos! Bien, añadió el señor Madrolle luego de un momento de 
reflexión, no sin un ligero dejo de emoción en su voz: el profeta se encontraba en 
Londres y allí estábamos nosotros... ¡Y bien! Si vos le pidiéseis sólo con vuestro 
pensamiento que os enviara de inmediato la comunión y, si en un lugar designado 
por vos, en vuestra casa, dentro de un paño o de un libro, encontraseis al buscar una 
hostia, ¿qué diríais? L: Declararía este hecho como inexplicable por los 
instrumentos ordinarios de análisis. 

 M.: ¡ Y bien! Señor, grito el señor Madrolle con aire triunfante, ¡he aquí lo que 
a menudo me ocurre!... ¡Cuando lo quiero, es decir ,cuando soy digno y estoy 
preparado! ¡ Sí, señor mío, encuentro la hostia cuando la pido; la encuentro, 
palpable y real, ornamentada a menudo con pequeños corazones milagrosos que se 
diría han sido pintados por Rafael! Eliphas Levi, quien se sentía incómodo al 
discutir de estos hechos en los cuales se insinuaba una especie de profanación de las 
cosas más dignas de reverencia, pidió entonces permiso para retirarse al antiguo 
escritor católico y salió, meditando sobre la extraña influencia de Vintras, que había 
confundido de tal forma la vieja creencia y aquella anciana y sabia cabeza. Algunos 
días después, el cabalista fue despertado a temprana hora por un visitante 
desconocido. Era un hombre de cabellos blancos, vestido completamente de negro, 
con la fisonomía de un devoto sacerdote y, en suma, un aire muy respetable. El 
eclesiástico portaba una carta de recomendación que decía: «Querido maestro: os 
envío a un sabio erudito que quisiera conversar con vos en el lenguaje propio de la 
magia. Recibidle como a mí mismo (quiero decir, como yo le he recibido), 
quitándole de en medio lo mejor que podáis.» Siempre vuestro en la sacrosanta 
Kábala. Ad. Desbarrolles. -Señor abate -dijo sonriendo Eliphas luego de haberla 
leído-, estoy por completo a vuestro servicio y nada debo rehusar al amigo que me 
escribe. ¿Así que habéis visto a mi excelente discípulo Desbarrolles? -Sí, señor, y he 
encontrado en él a un hombre muy sabio y amable. Tanto él como vos sois dignos 
de la verdad que se está manifestando de nuevo mediante milagros sorprendentes y 
por las positivas revelaciones del arcángel san Miguel. -Es un honor para nosotros, 



señor abate. ¿Así que el querido Desbarrolles os ha asombrado con su ciencia? -¡Oh! 
Ciertamente posee en grado considerable los secretos de la quiromancia; sólo le ha 
bastado examinar mi mano y casi me ha narrado toda la historia de mi vida. -El es 
perfectamente capaz de eso. ¿Pero, ha entrado en grandes detalles? -Suficientes, 
señor, como para convencerme de sus extraordinarios conocimientos. -¿Os ha dicho 
que erais el antiguo cura de Mont-Louis, en la diócesis de Tours, que erais el 
discípulo más fiel del extático Eugenio Vintras? ¿ y que os llamáis Charvoz? Fue 
este un verdadero golpe teatral: el viejo sacerdote, al oír mencionar estas tres frases 
consecutivas, dio tres saltos en su silla; cuando pronunció su nombre, palideció y se 
levantó como movido por un resorte. -¿Es verdad que sois un mago entonces?, gritó. 
Sí, Charvoz es mi nombre, pero no es el nombre que uso. Me hago llamar La-Paraz... 
-Lo sé. La-Paraz es el nombre de vuestra madre. Habéis dejado, señor abate, una 
posición bien envidiable: la de un cura de cantón y la de un amable presbítero, para 
asumir la agitada exi stencia de un sectario... . -¡Diréis la de un gran profeta! -Señor 
abate, creo por completo en vuestra buena fe, pero permitidme que examinemos un 
poco la misión y el carácter propio de vuestra laborprofética. -Sí, señor; el examen a 
la luz del día, la luz de la ciencia, esto es lo que pedimos. ¡Venid a Londres, señor, y 
veréis! Los milagros son allí cosa de todos los días. 

 -¿Querríais darme de antemano algunos detalles concisos y exactos sobre 
dichos milagros? -¡Oh!, todos los que queráis. y con esto, el viejo sacerdote empezó 
a narrar cosas que todo el mundo consideraría imposibles, pero que no lograron 
impresionar al profesor de alta magia. Como, por ejemplo: Un día, Vintras, en un 
acceso de entusiasmo, predicaba delante de su altar heterodoxo; veinticinco 
personas asistían a su prédica; un cáliz vacío, que conocía muy bien el abate 
Charvoz, se encontraba sobre el altar: él mismo lo había traído de su iglesia de 
Mont-Louis y estaba por ello perfectamente seguro de que el vaso sagrado no tenía 
doble fondo ni conductos misteriosos. Para probaros, dijo Vintras, que Dios mismo 
es quien me inspira, El me dice que el cáliz se va a colmar con gotas de su sangre, 
bajo la apariencia del vino, y todos vosotros podréis gustar el producto de las viñas 
del futuro, el vino, que beberemos junto con el Salvador en el reino de su Padre... 
Lleno de emoción y de temor, continuó el abate Charvoz, subí al altar y tomé el cáliz; 
miré a su fondo, y lo encontré completamente vacío; lo mostré a todos y luego 
recuerdo haberme arrodinado al pie del altar, sosteniendo el cáliz con mis dos 
manos..., de improviso un ligero ruido, como sería el de una gota de agua que 
hubiese caído desde el techo y dentro del cáliz, y una gota de vino apareció en su 
fondo. Todos los ojos se volvieron hacia mí, continuó. Se miraba también hacia el 
techo, ya que nuestra sencilla capilla se levantaba en una pobre habitación, sin cielo 
raso, ni artesonados, ni fisuras, y no se veía caer nada y, sin embargo, el ruido de 
gotas que caen era cada vez más claro y rápido, y el vino l1enó por, completo el 



cáliz, hasta su borde. Cuando éste se colmó, lo presenté lentamente a la mirada de la 
asamblea allí reunida; luego el profeta l1evó a él sus labios, y todos, uno tras otro, 
gustaron el vino milagroso, cuyo sabor no podría compararse al más delicioso de 
los licores conocidos... y qué os podría decir, continuó el abate, de esos prodigios 
con la sangre que nos asombran a diario. Millares de hostias heridas y sangrantes 
aparecen en nuestros altares delante de todo aquel que quiera verlas. Las hostias, 
antes blancas, se dibujan lentamente con signos de corazones ensangrentados... 
¿Haría falta pensar que Dios abandona las cosas más santas al arbitrio del demonio? 
¿No será mejor adorarle y creer que El ha vuelto, en la hora de la última y suprema 
revelación? Al hablar, el abate Charvoz dejaba la misma impresión de un temblor 
nervioso en su voz, que Eliphas Levi había observado en casa del señor Madrolle. El 
mago movía la cabeza con aire pensativo; y de pronto dijo: -Señor abate, sé que 
lieváis consigo una o varias de esas milagrosas hostias. ¿Seríais tan amable de 
dejár.melas ver? -Señor... -Las lleváis, lo sé. ¿Por qué intentáis, pues, negario? -No lo 
niego -exclamó el abate Charvoz-, pero comprenderéis que no es mi deseo exponer 
a vuestra incrédula investigación los objetos de la creencia más pura y más devota. 
-Señor abate -dijo con gravedad Eliphas-: la incredulidad es la desconfianza de una 
ignorancia casi segura de equivocarse. La ciencia no es incrédula. Creo, pues, de 
antemano en vuestra convicción, dado que habéis aceptado una vida de privación y 
aun de reprobación, por defender esta desgraciada creencia. Mostradme, pues, 
vuestras hostias milagrosas y creed en mi máximo respeto por los objetos de 
vuestra sincera adoración. -¡Bien! -dijo el abate Charvoz, luego de un momento de 
duda-; voy a mostrároslas. 

 



Entonces, desabotonando su negro chaleco, extrajo un pequeño relicario de plata, 
ante el cual se arrodilló con lágrimas en sus ojos, musitando una oración en sus 
labios; Eliphas se puso de rodillas a su lado y el abate abrió el relicario. Había, 
dentro de éste, tres hostias, una de ellas entera y las otras dos como en una especie 
de pasta y marcadas de sangre. La hostia entera mostraba en su centro un corazón 
en relieve por sus dos lados; era como un grumo de sangre en forma de corazón que 
se hubiera formado en la misma hostia de una manera inexplicable. La sangre no 
había sido llevada a ella desde fuera, pues la colpración dejaba en blanco las 
parcelas adherentes a la superficie externa. La apariencia del fenómeno era la 
misma por ambos lados. El maestro de magia no pudo evitar un temblor 
involuntario. Esta emoción no escapó a los ojos del viejo abate, quien, luego de 
adorar por una vez más su relicario, sacó de su bolsillo un álbum y lo dio sin decir 
nada a Eliphas. Se trataba de copias de diversos signos ensangrentados observados 
en las hostias desde el comienzo de los éxtasis y los milagros de Vintras. Había allí 
corazones de todo tipo y símbolos muy diversos, pero de todos ellos había tres que 
excitaron particularmente la curiosidad de Eliphas... -¿Señor abate, dijo a Charvoz, 
conocéis estos tres signos? -No, respondió con ingenuidad el abate, pero el profeta 
asegura que son de la más grande importancia, y que su significado oculto se 
llegará a conocer bien pronto, es decir, en el final de los tiempos. - Y bien, señor 
abate -dijo con solemnidad el profesor de magia-, antes de que llegue el final de los 
tiempos, yo mismo os los voy a explicar: ¡estos tres signos cabalísticos son la firma 
del diablo! -¡Es imposible!, gritó el viejo sacerdote. -Es exactamente eso, replicó con 
fuerza Eliphas. -Veamos, pues, de qué signos se trataba: 1.° La estrella del 
microcosmos, o sea, el pentagrama mágico. Es la estrella de cinco puntas de la 
masonería oculta, aquella con la cual Agrippa designaba la figura humana, con la 
cabeza en la punta superior y los cuatro miembros en las restantes. La estrella 
flameante, que al ponerse invertida es el signo jeroglífico del macho cabrío de la 
magia negra, cuya cabeza queda inscrita en la estrella, y sus cuernos, representados 
por las dos puntas superiores, las orejas, por las de la izquierda y derecha, y la 
barba, por la inferior. Es el símbolo del antagonismo y de la fatalidad. Es emblema 
de la lujuria que se enfrenta al cielo con sus cuernos. En fin, un signo que es incluso 
execrable en el Sabbat para los iniciados de un grado superior. 2.° Las dos 
serpientes herméticas, pero sus cabezas y colas, en lugar de acercarse y formar dos 
semicírculos paralelos, estaban hacia la parte de afuera, y no existía, por tanto, una 
línea intermedia que representara el caduceo. Por encima de la cabeza de las 
serpientes, aparecía la V fatal, la fuerza tifoniana, el símbolo del infierno; a derecha 
e izquierda, los números sagrados 3 y 7, relegados sobre la línea horizontal, que 
representa las cosas pasivas y secundarias. Así que el significado de dicho símbolo 
podría resu.mirse en: - El antagonismo es eterno. - Dios es la lucha de las fuerzas 
fatales que crean siempre a partir de la destrucción. - Las cosas religiosas son 



pasivas y pasajeras. - La audacia se aprovecha de ellas, la guerra se beneficia 
también y es por ellas que la discordia se perpetúa. 

 3.° En fin, aparecía el monograma cabalístico de Jehová, pero con las letras 
Yod y Hé invertidas, lo cual forma, según los doctores de la ciencia oculta, el más 
espantable' de los símbolos blasfemos y significa de alguna manera lo siguiente: - 
«Sólo existe la fatalidad. Dios y el espíritu no existen. La materia lo es todo y el 
espíritu no es sino una ficción, creada por la demencia de la misma materia. ¡La 
forma está por encima de la idea, lo femenino por encima de lo masculino, el placer 
por encima del pensamiento, el vicio por encima de la virtud, la multitud por 
encima de su líder, los hijos por encima de los padres y la locura por encima de la 
razón!» ¡He aquí lo que encontramos impreso con el signo de la sangre sobre las 
hostias aparentemente milagrosas de Vintras! Podemos atestiguar por nuestro 
honor que los hechos antes descritos se han producido tal y como los hemos 
expuesto y que hemos visto con nuestros propios ojos e interpretado los símbolos 
siguiendo la verdadera ciencia mágica y las verdaderas claves de la Cábala. El 
discípulo de Vintras nos informó también sobre el diseño y nos dio una descripción 
de las vestiduras pontificales dadas al supuesto profeta, según él lo afirmaba, por el 
mismo Jesucristo, durante uno de sus sueños estáticos. Vintras había hecho 
confeccionar estas vestiduras y se investía de ellas para realizar sus milagros. Eran 
de color rojo, y portaba sobre la frente una cruz en forma de «Iingam», sosteniendo 
en su mano un báculo pastoral terminado en una mano con el puño cerrado, 
excepto el pulgar y el dedo meñique. Ahora bien, todo ello es diabólico a primera 
vista y quizá lo único digno de admiración es la intuición sobre los símbolos de una 
ciencia perdida. Como lo explica muy bien la Alta Magia al apoyar el universo 
sobre las dos columnas de Hércules y de Salomón, el mundo metafísico queda 
dividido en dos zonas intelectuales: una blanca y luminosa, que encierra las ideas 
positivas, y otra negra y oscura, que guarda las negativas, y se ha dado a la noción 
sintética de la primera el nombre de Dios, y a la síntesis de la segunda el del diablo 
o Satanás. El símbolo del «Iingam», al ser llevado sobre la frente, es en la India la 
marca que distingue a los adoradores de Shiva el Destructor; es también el símbolo 
del gran arcano mágico que contiene. el misterio de la generación universal, pero 
lIevarlo sobre la frente es claramente una señal de impudor dogmático. Según los 
orientales, al llegar el día en que no haya más pudor en el mundo, éste será 
abandonado al libertinaje y terminará sus días, estéril, por falta de madres. El pudor 
es así la aceptación de la maternidad. La mano con los tres dedos cerrados, expresa 
por su parte la negación del temario y la afirmación única de las fuerzas naturales. 
Los antiguos hierofantes, como va a explicar nuestro sabio y espiritual amigo 
Desbarolles en un bello libro, hicieron de la mano humana un resumen de la ciencia 
mágica. Para ellos, el dedo índice representaba a Júpiter, el gran dedo o dedo medio, 



a Saturno; el anular, a Apolo, o sea, el Sol. Para los egipcios, estos tres dedos 
recibían el nombre de Ops, Osiris y Horus; el dedo pulgar simbolizaba la energía 
generadora, y el dedo meñique el deseo insinuante. Así, una mano que sólo nos 
muestra el pulgar y el meñique equivale, en el lenguaje jeroglífico sagrado, a 
afirmar en forma exclusiva la pasión y el deseo (savoir faire); es, pues, una 
traducción abusiva y materialista de la sabia palabra de san Agustín, al expresar: 
«Ama y haz lo que quieras.» Relacionemos ahora este signo con la doctrina del 
señor Madrolle: El acto de amor más imperfecto -o, en apariencia, el más culpable-, 
vale más que la mejor de las oraciones. Os preguntaréis entonces ¿cuál es esta 
fuerza que, independientemente de la voluntad o al menos de la ciencia humana 
(ya que Vintras es una persona iletrada y sin instrucción), formula sus dogmas 
utilizando símbolos tomados de los vestigios de antiguas civilizaciones, tocantes a 
los misterios de Tebas y Eleusis, y nos escribe las más doctas figuras de la India al 
lado de los alfabetos ocultos de Hermes? ¿Qué fuerza es ésta? -Os lo diré. Pero antes, 
hay otros prodigios que debo contaros, ya que de cierto modo, todo esto es como un 
proceso jurídico y debemos completarlo. Sin embargo, os pedimos permiso, antes 
de relatar otros casos, para transcribir aquí una página del iluminado alemán 
Ludwig Tieck: «Si, por ejemplo, como lo narra una antigua tradición, una partida de 
los ángeles creados no tardó en desobedecer, y si se trataba, como se dice, de los 
más luminosos, es perfectamente comprensible que luego de su caída ellos 
buscaran un nuevo camino, una nueva actividad, otra ocupación y un destino 
distinto al de los espíritus pasivos que se contentan con permanecer en la región 
que les ha sido asignada, sin hacer uso ninguno de su libertad que es su don común. 
Su caída se representa en esta pesantez de la forma que ahora nosotros llamamos la 
realidad y que no es sino una protesta del espíritu individual que se obstina en 
permanecer separado y evitar la reabsorción en los abismos del espíritu universal. 
Es así como la muerte conserva y repro- I duce a la vida, y la vida está afianzada en 
la muerte... ¿Comprendéis ahora lo que significa Lucifer? No es más que el genio 
del antiguo Prometeo, esa energía que da al mundo su movimiento pendular, lo 
mismo que a la vida y al movimiento mismo, y que regula el tránsito de las formas 
sucesivas... Por medio de su resistencia, esta fuerza equilibra el principio creador. 
Es así como los Elohim alumbraron el mundo. Acto seguido, cuando los hombres 
fueron colocados por el Señor sobre la Tierra como espíritus intermediarios, su 
entusiasmo les llevó a sondear la naturaleza y sus profundidades, abandonándose a 
la influencia de este genio soberbio y poderoso y sólo cuando un dulce arrebato les 
precipitó hacia la muerte para encontrar la vida, comenzaron a comprender su 
existencia de una forma natural y verdadera, como conviene a las criaturas.» Esta 
página no necesita comentario y explica, en forma suficiente, las tendencias de lo 
que se llama el espiritualismo o la doctrina espírita. Hace ya algún tiempo que esta 
doctrina, o, mejor dicho, esta antidoctrina viene trabajando al mundo para 



precipitarlo en una anarquía universal. Pero la ley del equilibrio nos salvará, y ya 
está en marcha el gran movimiento de reacción. Continuemos, pues, con el relato de 
los fenómenos: Un obrero se presentó cierto día en casa de Eliphas Levi. Era un 
hombre alto, de unos cincuenta años, de mirada franca y palabras bastante 
razonables. Interrogado sobre el motivo de su visita, el hombre respondió: «Usted 
debe saberlo, vengo a rogarle y a suplicar que me devuelva aquello que he 
perdido.» Debemos decir, para ser sinceros, que Eliphas no conocía nada de esta 
persona que le visitaba ni mucho menos lo que podía habérsele perdido. Así que le 
respondió: «Me consideráis mejor mago de lo que soy; ignoro quién sois vos y lo 
que buscáis, así que si pensáis que puedo ayudaros en algo, deberéis explicaros y 
precisar vuestra demanda.» -¡Y bien! Ya que no me comprendéis, al menos 
reconoceréis esto -dijo entonces el desconocido, sacando de su bolsillo un pequeño 
libro negro, bastante usado. Era el grimorio del Papa Honorius. Diremos algo sobre 
este pequeño libro que ha sido tan criticado. El grimorio de Honorius está 
compuesto por una constitución apócrifa de Honorius II para la evocación y el 
gobierno de los espíritus..., pero no pasa de dar algunas pobres recetas 
supersticiosas. Es el manual de los malvados sacerdotes que ejercían la magia negra 
durante el oscuro 

 período de la Edad Media. Allí puede encontrarse la descripción de ritos 
sanguinolentos, unidos a profanaciones de la misa y de las especies consagradas, 
fórmulas de hechizos y maleficios seguidas de prácticas que sólo la estupidez 
puede admitir y la locura aconsejar. En fin, es un libro completo en su género; por 
otra parte, ha llegado a ser muy escaso en las librerías, y los aficionados lo pagan a 
altos precios en las ventas públicas. -Mi querido señor -dijo el obrero suspirando-: 
desde la edad de diez años no he faltado a mi servicio por una sola vez. Este libro 
no me abandona y me acojo rigurosamente a todas las prescripciones que él indica. 
¿Por qué, pues, aquellos que me visitaban me han abandonado? Eli, Eli, Lamma... 
-¡Deteneos -le contestó Eliphas-, antes de parodiar las más formidables palabras que 
una agonía haya hecho oír jamás al mundo! ¿Cuáles eran los seres que os visitaban 
por virtud de este horrible libro? ¿Les conocíais? ¿Les habéis prometido algo? 
¿Habéis firmado algún pacto? -No -interrumpió el propietario del grimorio-. No les 
conozco ni he adquirido ningún compromiso con ellos. Sólo sé que entre ellos los 
más altos son buenos, los intermedios son buenos y malos en forma alternativa y los 
inferiores son malos, pero no de una manera completamente ciega y sin que sea 
posible mejorarIes. Aquél que he evocado y que a menudo se me ha manifestado, 
pertenece a la jerarquía más elevada, es de aspecto agradable, bien vestido y 
siempre me da respuestas favorables. Pero he perdido una página de mi grimorio, 
la primera, la más importante, puesto que allí tenía la firma autógrafa del espíritu y, 
desde entonces, ya no aparece cuando le llamo. Soy un hombre perdido. Estoy 



desnudo, como lobo No tengo energía ni coraje. ¡Oh!, maestro, os conjuro a vos, 
para quien basta un signo, una palabra y los espíritus obedecerán, tened piedad de 
mí y devolved me aquello que he perdido! -Dadme vuestro grimorio -dijo entonces 
Eliphas.¿Qué nombre dábais al espíritu que aparecía ante vos? -Le llamaba Adonai. 
- Y ¿en qué lengua estaba escrita su firma? -Lo ignoro, pero supongo que era en 
hebreo. -Tened -dijo el profesor de alta magia-, luego de haber trazado dos palabras 
hebreas al comienzo y al final del libro. He aquí dos firmas que los espíritus de las 
tinieblas no se atreverán a enfrentar nunca. Id en paz, dormid bien y no evoquéis 
más a los fantasmas. El obrero se retiró. A los ocho días, regresó para encontrarse 
con Eliphas. -Vos me habéis devuelto la esperanza y la vida, le dijo. Mi energía ha 
regresado, en parte y, con las firmas que me habéis dado, puedo aliviar a los que 
sufren y liberar a los obsesos, pero a él no he podido volver a verle y, en tanto que 
no lo vea, estaré triste hasta la muerte. Antes él venía cerca de mí, me tocaba y 
pasaba la noche desvelado, escuchando todo lo que tenía necesidad de saber. 
Maestro, os lo suplico, haced que vuelva a verle... -¿A quién decís? -Adonai. 
-¿Sabéis acaso quién es Adonai? -No, pero quiero volver a verle. -AdonaI es 
invisible. -Pues yo lo he visto. -No tiene forma alguna. -Pues lo he tocado. -Es 
infinito. -Pues es más o menos de mi estatura. 

-Los profetas cuentan de él, que el borde de su túnica, de Oriente a Occidente, 
barre las estrellas al llegar la mañana. -No habría visto un abrigo tan fuerte, ni un 
lino más blanco. -La escritura santa dice incluso que no es posible verle y seguir 
viviendo. -Tiene una figura hermosa y jovial. -Pero ¿qué procedimiento usábais 
para obtener esas apariciones? -¡ Pues bien! Hacía todo lo que está consignado en el 
gran grimorio. -¡Todo! ¿Incluso el sacrificio de sangre? -Sin duda. -¡Desgraciado! ¿ Y 
quién era, pues, la víctima? Ante esta pregunta, el obrero tuvo un ligero 
estremecimiento, palideció y su mirada se turbó. -Maestro, usted mejor que yo sabe 
de qué se trata -dijo humildemente y en voz baja-. ¡Oh! ¡Me ha costado mucho, 
sobre todo la primera vez, cortar la garganta de un solo golpe con el cuchillo mágico 
a esta inocente criatura! Una noche, acababa de cumplir los ritos fúnebres, me 
encontraba de pie en el círculo sobre el umbral interior de mi puerta, y la víctima 
acababa de consumirse en un gran fuego de madera de álamo y ciprés... De pronto, 
cerca de mí..., no sé si lo he soñado, pero lo he sentido pasar, he oído claramente un 
llanto desgarrador..., se diría que ella lloraba, y desde aquel momento me parece 
que lo oigo siempre. Eliphas se había levantado y miraba fijamente a su interlocutor. 
¿Tenía, pues, delante de sí a un loco peligroso, capaz de renovar las atrocidades del 
señor de Retz? Sin embargo, el aspecto de este hombre parecía bueno y honesto. No, 
no era posible. -Pero, en fin, esta víctima... Decidme sin ambages de qué se trataba. 
Suponéis que ya lo sé, y es posible que así sea, pero tengo razones para pediros que 
me lo digáis. -De acuerdo al ritual mágico, me respondió, consistía en un cabrito 



joven de un año, virgen y sin ningún defecto. ¿ Un verdadero cabrito? -Sin duda, os 
aseguro que no se trataba de ningún juguete de niños o de algún animal empalado. 
Eliphas respiró. -Al menos -pensó-, este hombre no es un hechicero que merezca ser 
ejecutado por el verdugo. El no sabe que los abominables autores de los grimorios 
al decir un cabrito quieren representar a un niño pequeño. -¡Y bien! -respondió al 
consultante-, dadme más detalles sobre vuestras visiones. Lo que me estáis 
contando me interesa profundamente. El hechicero, ya que es mejor llamarle por 
este nombre, le contó entonces una serie de extraños hechos de los cuales habían 
sido testigos dos familias, y todos estos hechos eran curiosamente parecidos a los 
fenómenos de Mr. Home: manos que salían de las paredes, muebles que se 
desplazaban sin tocarles, apariciones fosforescentes. Un día, el temerario aprendiz 
de brujo había osado llamar a Astaroth y había visto aparecer a un monstruo 
gigantesco, con cuerpo de cerdo y cabeza parecida al esqueleto de un colosal buey. 
Pero todo ello era narrado con un acento de verdad, con tal certeza de haberlo visto, 
que excluía cualquier tipo de duda sobre la buena fe y la entera convicción del 
narrador. Eliphas, que es un experto en magia, se maravilló mucho de todo aquello. 
¡En pleno siglo XIX encontraba a un verdadero brujo medieval, un brujo ingenuo y 
convencido! ¡Un brujo que había visto a Satanás bajo el nombre de Adonai, con 
aspecto burgués, y a Astaroth bajo su real forma diabólica! ¡Qué objeto de arte! ¡Qué 
tesoro arqueológico! 

 -Amigo mío, dijo a su nuevo discípulo. Quisiera ayudaros a volver a 
encontrar aquello que habéis perdido. Tomad mi libro, observad las prescripciones 
del ritual y volved a verme en ocho días. Ocho días más tarde, una nueva entrevista, 
en la cual el obrero le comentó que era el inventor de una máquina de salvamento 
de la mayor importancia para la Marina. La máquina está perfectamente combinada. 
Sólo ocurre una cosa: ella no funciona; existe un defecto imperceptible en su 
dinámica. ¿Qué defecto es éste? ¡Sólo el espíritu de malicia podría decirlo. Es 
preciso absolutamente evocarle!... -Guardaos bien de ello, dijo Eliphas. Por el 
contrario, decid durante nueve días consecutivos esta invocación cabalística (y puso 
en sus manos una hoja manuscrita). Comenzaréis esta tarde y mañana vendréis a 
contarme lo que habéis visto, pues estoy seguro de que tendréis una manifestación. 
Al día siguiente, nuestro hombre no faltó a la cita. -Me he despertado de pronto, 
dijo, sobre la una de la mañana. He visto delante de mi lecho una gran luz, y dentro 
de ésta, un brazo oscuro que pasaba y repasaba por delante mío como para 
magnetizarme. Entonces, me he vuelto a dormir, pero en breves instantes he vuelto 
a despertar de nuevo y he visto la misma luz, pero en otro lugar. Ella se movía de 
izquierda a derecha y, sobre el fondo luminoso, me pareció distinguir la silueta de 
un hombre que cruzaba los brazos y me contemplaba. -¿Cómo era este hombre? 
-Más o menos de vuestra talla y corpulencia. -Bien. Id y continuad haciendo lo que 



os he dicho. Los nueve días pasaron. A su término, una nueva visita del adepto, 
pero esta vez muy radiante y presuroso. Apenas vio de lejos a Eliphas, exclamó: -¡ 
Gracias!, maestro, la máquina funciona. Personajes que no conocía antes han venido 
para poner a mi disposición los fondos que necesitaba para terminar mi proyecto. 
He encontrado de nuevo la paz del sueño, y todo ello merced a vuestro poder. 
-Decid más bien a vuestra fe y docilidad. Y ahora, adiós, debo trabajar, pero, ¿por 
qué tenéis ese aire suplicante, qué más queréis de mí? -¡Oh!, si vos quisieseis.... -¡Y 
bien!, ¿acaso no habéis obtenido todo lo que me habéis pedido, e incluso más, ya 
que nunca me hablasteis del dinero? -¡Sí, sin duda, dijo el otro suspirando, pero 
quisiera volver a verle!... -Sois, pues, incorregible, dijo Eliphas. Algunas semanas 
después, el profesor de alta magia se despertó hacia las dos de la mañana, por un 
agudo dolor de cabeza. Durante algunos instantes, temió que se tratara de una 
congestión cerebral, se levantó, encendió su lámpara, abrió la ventana y se paseó 
por su estudio, luego de lo cual, calmado un poco por el aire frío de la mañana, 
volvió a su lecho y se durmió profundamente. Entonces tuvo una pesadilla: vio, con 
terrible apariencia de realidad, aquel gigante con cabeza de buey desprovista de 
carne, que le había descrito el obrero mecánico. El monstruo le perseguía y luchaba 
contra él. Cuando se despertó, era ya de día y alguien golpeaba a la puerta. Eliphas 
se levantó, se vistió y fue a abrir: era el obrero. -Maestro, le dijo entrando 
apresuradamente y con aspecto alarmado, ¿cómo os encontráis? -Muy bien, 
respondió Eliphas. -Pero, esta noche, sobre las dos de la mañana, ¿no habéis estado 
en peligro? Eliphas no entendió la pregunta, ya que no recordaba en ese momento 
su indisposición de la noche anterior. 

 -¿Un peligro?, respondió. No, al menos que yo sepa. -¿No habéis sido 
asaltado por un monstruoso fantasma que pretendía estrangularos? ¿No lo habéis 
enfrentado? Eliphas recordó todo. -Sí, ciertamente, le dijo. He tenido como un 
comienzo de apoplejía y un horrible sueño. Pero, ¿cómo es que sabéis todo esto? -A 
la misma hora, una mano invisible me ha golpeado fuertemente sobre mi espalda y 
me ha despertado con sobresalto. He visto entonces que os veíais en apuros con 
Astaroth. Me he enderezado y una voz ha susurrado a mi oído: levántate y ve a 
socorrer a tu maestro, pues se encuentra en peligro. Entonces me levanté 
precipitadamente. Pero, para empezar, ¿hacia dónde hací(l falta ir? ¿qué peligro os 
amenazaba? ¿Estaríais en vuestra casa o fuera de ella? La voz nada había dicho de 
esto. He tomado, pues, el partido de esperar hasta la salida del sol, y desde que el 
día ha comenzado me encuentro a vuestra puerta. -Gracias, amigo mío, dijo el 
maestro tendiéndole la mano. Astaroth es un bromista pesado y' la noche anterior 
he tenido en mi cabeza algo más de sangre que la corriente. Ahora me encuentro 
perfectamente bien. Así que podéis ir a rasuraros y regresar a vuestro trabajo. Por 
extraños que aparezcan los hechos que acabamos de relatar, nos queda aún por 



contar un drama fúnebre que es más extraordinario. Se trata de un sangriento hecho 
que, a comienzos de este año, ha sumido en el duelo y en el estupor a París y a toda 
la cristiandad. Evento en el cual nadie ha pensado que pudo intervenir la magia 
negra... Veamos lo ocurrido: 

 Durante el invierno, a comienzos del pasado año, un librero puso en 
conocimiento del autor del Dogma y Ritual de la Alta Magia, el hecho de que un 
eclesiástico buscaba su dirección y expresaba el más vivo deseo por conocerle. En 
principio, Eliphas Levi no se sentía muy confiado hacia un desconocido, como para 
exponerse sin ninguna precaución a su visita. Por consiguiente, le indicó al librero 
que le diese las señas de una buena amiga suya, donde su fiel discípulo Desbarolles 
se reuniría con él. En efecto, el día y la hora fijados, el1os se encontraron en casa de 
madame A.:. y allí estaba también el eclesiástico que les esperaba hacía un corto 
tiempo. Era un hombre joven, bastante delgado, de nariz puntiaguda y aguileña, 
con ojos azules y sin brillo. Su frente huesuda y saliente era más ancha que alta; su 
cabeza, prolongada hacia atrás, sus cabellos lacios y cortos, separados por una raya 
a un lado, eran de un rubio grisáceo tirando al castaño claro, pero con un matiz 
particular y desagradable. Su boca era sensual y discutidora, sus maneras eran, por 
el contrario, amables, su voz dulce y en algunos momentos algo titubeante. 
Interrogado por Eliphas Levi sobre el objf'!o de su visita, respondió que buscaba el 
grimorio de Honorius y que venía a informarse con el profesor de ciencias ocultas 
sobre la manera de procurarse aquel pequeño libro negro que había llegado a ser 
prácticamente iplposible de encontrar. -Daría hasta cien francos por un ejemplar de 
ese grimorio, decía. -En sí misma, la obra no vale nada, respondió Eliphas. Es una 
constitución que se pretende atribuir a Honorius 11, la que seguramente 
encontraréis citada por cualquier erudito que se haya interesado en compilar los 
textos apócrifos. Podríais encontrarla quizá en la biblioteca. -Lo he hecho, ya que 
casi todo mi tiempo en París lo paso en las bibliotecas públicas. -Por ventura, 
¿habéis estado en el ministerio de París? 

 -No, hasta ahora. Durante algún tiempo he estado empleado en la parroquia 
de SaintGermain-L'Auxerrois. -¿ y os dedicáis ahora, por lo visto, a curiosas 
investigaciones sobre las ciencias ocultas? -No exactamente, pero busco realizar un 
proyecto..., hay algo que debo hacer. -Supongo que no se tratará de ninguna 
operación de magia negra. Sabréis, igual que yo, señor abate, que la Iglesia ha 
condenado siempre y lo sigue haciendo en forma muy severa a todo aquel que se 
dedica a esas prácticas prohibidas. Una pálida sonrisa, rodeada de una especie de 
sarcástica ironía, fue la respuesta del abate, y la conversación llegó a su fin. Entre 
tanto, el quiromántico Desbarolles miraba con atenta consideración la mano del 
sacerdote; aquél se dio cuenta de ello y a esto siguió la natural explicación, con lo 



cual el mismo abate ofreció él mismo de buena gana su mano para el examen 
quiromántico. Desbarolles frució el ceño y pareció turbarse un poco: la mano era 
húmeda y fría, los dedos lisos y espatulados; el monte de Venus, o sea, aquella parte 
de la palma de la mano que se sitúa debajo del pulgar, estaba muy pronunciado; la 
línea de la vida era corta y quebrada, había alguna cruz en el centro de la palma y 
estrellas sobre el monte de la luna. -Señor abate, le dijo Desbarolles, si vos no 
tuvieseis una sólida instrucción religiosa, podríais correr el riesgo de convertiros en 
un peligroso sectario, ya que de un lado sois dado al misticismo más exaltado, y por 
otro, a la terquedad más concentrada y menos comunicativa del mundo. Buscáis 
mucho, pero imagináis con anticipación y, puesto que no confiáis a nadie vuestras 
imaginaciones, éstas pueden llegar a adquirir tales proporciones que se conviertan 
fácilmente en vuestros verdaderos enemigos. Vuestros hábitos son contemplativos 
y un poco muelles, pero es ésta una somnolencia de la cual los mismos sueños 
temerían. Estáis dominado por una pasión que vuestro estado..., pero, perdón, 
señor abate, temo exceder con mis palabras los límites de la discreción. -Decidlo 
todo, señor. Puedo oírlo y deseo saberlo todo. -¡Bien! Veo, sin lugar a dudas, que si 
ponéis al servicio de la caridad toda la inquieta actividad que os proporcionan las 
pasiones de vuestro corazón, seréis a menudo digno de bendición por vuestras 
buenas obras. El abate sonrió de nuevo, con esa sonrisa dudosa y fatal, que prestaba 
una expresión muy singular a su pálido rostro. Se puso de pie y pidió permiso para 
retirarse, sin haber mencionado su nombre y sin que nadie hubiera pensado en 
preguntárselo. Eliphas y Desbarolles le acompañaron hasta la escalera, en atención 
a su dignidad sacerdotal. Ya muy cerca de la escalera, se volvió y dijo lentamente: 
-Dentro de poco, oiréis decir algo..., oiréis hablar de mí, añadió, apoyando con 
énfasis cada una de sus palabras. Luego saludó con la mano en su cabeza, dio la 
vuelta y sin decir más descendió la escalera. Los dos amigos volvieron a entrar en 
casa de madame A... -He aquí un personaje singular, dijo Eliphas. Me ha recordado 
a el Pierrot de los funámbulos, en el papel de traidor. Lo que nos ha dicho al 
partiese parecía mucho a una amenaza. ,-Le habéis intimidado, dijo madame A... 
Antes de vuestra llegada, él comenzó a decirme todo cuanto pensaba, pero vosotros 
le habéis hablado de la conciencia y de las leyes de la Iglesia, y por ello no se ha 
atrevido a confiaros lo que quería. - Y, ¿qué era lo que quería? -Ver al diablo. 

 -¿Pensaría acaso que lo llevo escondido en mi bolsillo? -No, pero sabe que 
vos sois maestro de cábala y de magia, y esperaba que le ayudaseis en su propósito. 
Nos ha relatado a mi hija y a mí que en su presbiterio, en el campo, había realizado 
un día una evocación con ayuda dE: un grimorio vulgar. Entonces, nos dijo, un 
torbellino de viento pareció estremecer el presbiterio, las vigas rechinaron, el 
maderamen crujió, las puertas se movieron y los zumbidos del aire se dejaron oír en 
todos los rincones de la casa. Entonces, él esperó la aparición de una formidable 



visión, pero nada vio, ningún monstruo hizo su aparición, total, que el demonio no 
quiso dejarse ver. Es por ello que busca el grimorio de Honorius, donde espera 
encontrar conjuros más fuertes y ritos más eficaces. -¡Es posible!, pero este hombre 
es, entonces, un monstruo... o está loco. -Debe estar ciegamente enamorado -dijo 
entonces Desbarolles-, sumergido en alguna pasión absurda de la cual no espera 
absolutamente nada, a menos que el diablo le ayude. -Pero, ¿cómo es que ha dicho 
eso de que oiremos hablar de él? -¿Quién lo sabría? A lo mejor espera seducir a la 
reina de Inglaterra o a la sultana Validá. La conversación quedó allí terminada, y 
pasó un año E:ntero sin que Madame A..., ni Desbarolles, ni Eliphas oyesen .nada 
acerca de este desconocido sacerdote. En la noche del primero al segundo día del 
año 1857, Eliphas Levi se despertó sobresaltado por las emociones de un extraño y 
fúnebre sueño. Le parecía encontrarse en un recinto gótico y ruinoso, como lo sería 
la capilla de un viejo castillo abandonado. Una puerta oculta por un paño negro se 
abría sobre este recinto y, tras ella, se adivinaba la luz mortecina de los cirios, lo cual 
imprimió a Eliphas una curiosidad no exenta de terror, y se aproximó al paño 
negro... Entonces, al entreabrirlo, una mano se extendió y le tomó por el brazo. El no 
vio a nadie, pero escuchó una voz que le decía: - Ven a ver a tu padre, que va a 
morir. El mago se despertó entonces, con el corazón palpitante y la frente bañada en 
sudor. -¿Qué quiere decir este sueño? -pensó... Hace ya tiempo que mi padre ha 
muerto; ¿por qué me avisaba entonces su muerte?, y ¿por qué dicho aviso me ha 
llegado tan dentro? La noche siguiente se repitió el mismo sueño, bajo idénticas 
circunstancias, y Eliphas Levi despertó una vez más creyendo oír la voz que le decía 
al oído: -Ven a ver a tu padre, que va a morir. Esta repetición de la pesadilla 
impresionó mucho a Eliphas: había aceptado para la noche de ese mismo día una 
invitación a cenar, y escribió para excusarse, ya que no estaba en la disposición 
acorde con la celebración de un banquete de artistas. Permaneció, pues, en su 
estudio, donde recibió al mediodía a uno de sus discípulos de magia, el vizconde de 
M... Poco después la lluvia empezó a caer con tal fuerza, que Eliphas ofreció al 
vizconde su paraguas, cosa que éste se negaba a aceptar. A esto siguió un corto 
debate de cortesías, cuyo resultado fue que Eliphas salió, para acompañar al 
vizconde a su casa. Pero, en tanto que marchaban hacia allí, el vizconde encontró un 
coche para tal fin y Eliphas, en vez de volver directamente a su casa, atravesó 
maquinalmente el Paseo de Luxemburgo, salió por la puerta que da sobre la calle 
D'Enfer y se vino a encontrar al frente del Panteón. Una doble hilera de tenderetes, 
improvisados para la novena de santa Genoveva, indicaba a los peregrinos el 
camino de Saint Etienne du-Mont. Eliphas, cuyo corazón estaba triste y, por 
consiguiente, dispuesto a la oración, siguió aquel camino y entró en la iglesia. Para 
entonces podrían ser las cuatro de la tarde. El templo se hallaba repleto de fieles y el 
oficio se realizaba con gran recogimiento y extraordinaria solemnidad. Los 
pabellones de las parroquias de la ciudad y de sus alrededores 



 atestiguaban la veneración pública por esta Virgen que había salvado a París 
del hambre y de las invasiones. Al fondo de la iglesia, la tumba de santa Genoveva 
resplandecía ,de luz. Se cantaban letanías y la procesión avanzaba desde el coro. 
Detrás de la cruz, acompañada por sus acólitos y seguida por los niños del coro, 
venía el estandarte de santa Genoveva; luego marchaban en doble jerarquía las 
damas de su cofradía vestidas de negro, con un velo blanco sobre la cabeza, una 
cinta azul en el cuello y la medalla conmemorativa de la leyenda; en su mano 
llevaban un cirio coronado por una pequeña linterna gótica, como la tradición nos 
lo muestra en las imágenes de la santa. En las antiguas leyendas, santa Genoveva es 
siempre representada con una medalla al cuello, que le había dado san Germán D' 
Auxerre y portando un cirio que el demonio intenta en vano apagar, ya que ,está 
preservado del soplo inmundo por un tabernáculo milagroso. Detrás de la cofradía 
desfilaba el clero y, finalmente, aparecía el venerable arzobispo de París mitrado de 
blanco, portando una capa sostenida en cada costado por sus dos vicarios mayores. 
El prelado, apoyado sobre su cruz, marchaba lentamente y bendecía a derecha e 
izquierda a la multitud que se arrodillaba a su paso. Eliphas, que por primera vez 
veía al arzobispo, contemplaba con detalle los rasgos de su rostro. Estos expresaban 
nobleza y dulzura, pero también dejaban entrever la expresión de una gran fatiga y 
quizá de un agotamiento nervioso que no era fácil disimular. La procesión 
descendió hasta la entrada de la iglesia, atravesando toda la nave central y se 
detuvo frente a la tumba de santa Genoveva. Luego, remontó de nuevo por la nave 
lateral de la derecha, sin interrumpir el cántico de las letanías. Un grupo de fieles 
seguía a la procesión, caminando inmediatamente detrás del arzobispo. Eliphas se 
unió a este grupo, para atravesar más fácilmente la multitud y de esta manera ganar 
la puerta de salida, con la reverencia propia de tan piadosa solemnidad. La cabeza 
de la procesión había entrado ya en el coro y el arzobispo se aproximaba a la reja de 
la nave. Allí, el paso era demasiado estrecho para que tres personas pudiesen ir 
juntas, así que el arzobispo marchaba solo delante y detrás de él los vicarios que 
sostenían los bordes de su capa hacia atrás, por lo cual ésta se encontraba levantada 
y un poco tensa, de suerte que el pecho del arzobispo quedaba al descubierto, 
protegido tan sólo por los bordes adornados de su estola. Entonces, aquellos que se 
encontraban delante del arzobispo le vieron tropezar y oyeron una interpelación 
hecha en voz alta pero sin gritar y en todo caso sin clamor. ¿Qué había dicho la voz?, 
pareció algo como: ¡Abajo las diosas!, pero se pensó haber oído mal, ya que esto 
parecía completamente fuera de lugar y de sentido. Sin embargo, la exclamación se 
repitió dos o tres veces hasta que alguien gritó: ¡Salvad al arzobispo!, y otras voces 
respondieron: ¡A las armas! El gentío se dispersó entonces volcando las sillas y las 
barreras, y se precipitó gritando hacia las puertas. Se oían llantos de niños, clamor 
de mujeres y Eliphas, arrastrado por la multitud, se encontró pronto fuera de la 
iglesia, pero las últimas miradas que pudo lanzar a su interior le mostraron un 



cuadro terrible. En medio de un círculo formado por el espanto que invadía a los 
que le rodeaban, el prelado se veía aún de pie, solo, apoyado siempre sobre su cruz 
y sostenido por los bordes de su capa que los vicarios mayores habían soltado y que 
caía sobre el suelo. La cabeza del arzobispo estaba ligeramente vuelta hacia arriba, 
sus ojos y la mano que no sostenía la cruz estaban elevados hacia el cielo. Su actitud 
se parecía a la que Eugenio Delacroix ha descrito en su pintura del obispo de Lieja, 
asesinado por los bandidos de las Ardenas; había en su gesto toda una epopeya del 
martirio, el cual era al mismo tiempo una aceptación y una ofrenda, una oración por 
su pueblo y un perdón para su verdugo. 

 El día terminaba y la iglesia comenzaba a cubrirse de sombras, mientras que 
el arzobispo, con los brazos levantados hacia el cielo e iluminado por un postrer 
rayo de luz proveniente de los cruceros de la nave, se destacaba sobre un fondo 
sombrío donde apenas podía distinguirse un pedestal sin estatua sobre el cual 
estaban grabadas estas dos palabras de la pasión de Cristo: Ecce Homo, y más lejos, 
hacia el fondo, una pintura apocalíptica . representaba las cuatro plagas próximas a 
lanzarse sobre el mundo, y los torbellinos infernales que seguían las poderosas 
huellas del jinete de la muerte. Ante el arzobispo, un brazo levantado que dibujaba 
como una silueta siniestra en la sombra, sostenía y blandía un puñal. Los sargentos 
del cuerpo de guardia avanzaban, espada en mano. Y, mientras que todo este 
tumulto se agitaba en la parte baja de la iglesia, el canto de las letanías continuaba 
en el coro, recordando la armonía de las esferas celestiales que nunca se interrumpe, 
por encima de nuestras revoluciones y angustias. Eliphas Levi había sido arrastrado 
fuera por el gentío. Había salido por la puerta de la derecha y, casi en el mismo 
momento, la puerta de la izquierda se abría con violencia y un grupo numeroso de 
gentes se precipitaba fuera del templo. Este grupo remolineaba alrededor de un 
hombre al cual parecían sostener cincuenta brazos, y cien puños cerrados querían 
destrozar. Más tarde, este hombre se quejaría de haber sido maltratado por los 
sargentos del cuerpo de guardia; pero la verdad es que en lo que era posible ver 
dentro del tumulto, ellos le protegían contra la exasperación de la muchedumbre. 
Las mujeres corrían detrás de él gritando: ¡ matadle! -¿Pero qué ha hecho?, decían 
otras voces. -¡El miserable! ha dado una puñalada al arzobispo, respondían. Luego, 
salían otras personas del templo y se cruzaban los discursos más contradictorios. -El 
arzobispo ha tenido mucho miedo y se encuentra mal, decían algunos. -Está muerto, 
respondían otros. -¿Habéis visto el puñal?, añadía un nuevo interlocutor. Es largo 
como un sable y la sangre corría sobre su hoja. -El pobre monseñor ha perdido uno 
de sus zapatos, exclamaba una anciana agitando las manos. -¡No es nada!, ¡no es 
nada!, gritó entonces una mujer que alquilaba sillas para la ceremonia. Podéis 
volver a entrar a la iglesia, monseñor no está herido, lo acaban de decir desde el 
púlpito. El gentío hizo entonces un movimiento como para volver a entrar en el 



templo. -¡Salid!, ¡salid!, exclamó la voz grave y desolada de un sacerdote. El oficio 
no puede continuar. Va ha cerrarse la iglesia, ya que ha sido profanada. -¿Cómo 
está el arzobispo?, preguntó un hombre. -Señor, le respondió el sacerdote, el 
arzobispo está muriéndose. Es posible que ahora, en este mismo momento, ya haya 
muerto. Entonces la multitud se dispersó consternada, para ir a dar la fúnebre 
noticia a todo París. Una extraña circunstancia se produjo en aquel momento para 
Eliphas, y produjo en éste una especie de diversión, en medio del profundo dolor 
que le proporcionaba lo sucedido. En medio del tumulto, una dama anciana y de 
presencia muy respetable le había tomado del brazo, reclamando su protección. El 
creyó un deber responder a esta llamada de apoyo, y cuando lograron liberarse de 
la multitud la dama le dijo: -¡Me siento muy contenta de haber encontrado una 
persona que se aflige por este crimen tan grande, del cual se estarán regocijando en 
este momentq tantos miserables! 

 -Pero, ¿qué dice usted, madame, cómo podrían existir seres tan depravados 
como para alegrarse por crimen tan siniestro? -¡Silencio!, dijo la anciana, es posible 
que alguien nos pueda oír... Sí, añadió bajando la voz, hay gentes que gozan con 
todo esto, pues he podido ver a un hombre de aspecto tenebroso que decía a la 
multitud inquieta cuando le preguntaban sobre lo que acababa de ocúrrir... jOh!, 
¡no es nada! ¡Sólo una araña que ha caído! -No madame, no habrá oído usted bien. 
La gente no hubiera permitido tal despropósito y aquel hombre habría sido 
arrestado inmediatamente. -Quiera Dios que todo el mundo piense como usted, dijo 
la dama. . Y luego añadió: encomiéndeme, por favor, en sus oraciones, pues se ve 
que es usted un hombre de Dios. -No todo el mundo piensa lo mismo que usted, 
respondió Eliphas. -¡Y qué nos importa el mundo!, replicó la dama con vivacidad. 
¡Es un gran mentiroso, calumniador e impío! Se hablará mal de usted, puede ser, no 
me asombra. Si usted supiera lo que se dice de mí, comprendería muy bien por qué 
no me inquieta su opinión. . . -¿El mundo habla mal de usted, madame? -Oh, 
ciertamente, y casi de lo peor que puede decirse. -¿Cómo es eso? -El me acusa de 
sacrilegio. -Usted me asombra. Y, ¿de qué sacrilegio, si se puede saber? . -De una 
indigna comedia que según se dice yo he representado para engañar a dos niños en 
la montaña de La Salette. -¿Qué?, entonces usted es... -Soy la señorita de La Merliere. 
-He oído hablar de su proceso, señorita, y del escándalo que ha causado, pero me 
parece que su edad y su responsabilidad tendrían que ponerla al abrigo de una 
acusación semejante. - Venga a verme, señor, y le presentaré a mi abogado, el señor 
Favre. Es un hombre de talento que me gustaría ganar para Dios. De tal manera, los 
dos interlocutores llegaron a la calle del Vieux-Colombier. La dama dio sus 
agradecimientos al improvisado caballero y le renovó su invitación para ir a 
visitarla. -Lo intentaré, madame, respondió Eliphas, pero, en caso de que venga, 
¿debo preguntar al portero por la señorita de La Merliere? -De ninguna manera, 



dijo entonces ella. No me conoce bajo tal nombre; pregunte por madame Dutruck. 
-Dutruck. Bien, madame. Reciba usted mis saludos. Y se separaron. El proceso del 
asesino comenzó, y Eliphas, al leer en los diarios que aquel hombre era un sacerdote 
y que había formado parte del clero de Saint-L' Auxerrois, que también había sido 
cura de provincia, y que parecía exaltado hasta el furor, recordó aquel pálido 
sacerdote que hacía un año estaba buscando el grimorio de Honorius. Pero las 
señales que dieron sobre el criminal en la prensa no coincidían con las sospechas del 
profesor de magia. En efecto, la mayoría de los diarios decían que era de cabellos 
negros... No es entonces él, pensó Eliphas, y sin embargo seguía retumbando en sus 
oídos aquella frase que sería la explicación de aquel funesto crimen: -No tardaréis 
en saber algo... pronto oiréis hablar de mí. El proceso tuvo lugar, en medio de las 
afrentosas circunstan- I cias que son de público conocimiento y el acusado fue 
condenado a muerte. Al día siguiente, mientras Eliphas leía en un periódico judicial 
el relato de alguna escena inaudita en los anales de la justicia, una nube pasó de 
pronto por sus ojos al ver de nuevo las señas del acusado: 

 «Es rubio.» Entonces, debe ser él, dijo el profesor de magia. Algunos días 
después, alguna persona que había logrado bosquejar durante la audiencia un 
perfil del condenado, lo trajo a Eliphas. -Dejadme, por favor, copiar este dibujo, dijo 
él, sin disimu- I lar su palpitante emoción. El hizo, pues, la copia y la llevó a su 
amigo Desbarolles, a quien preguntó, antes de explicar nada: -¿Conocéis esta 
cabeza? -Sí -respondió de inmediato Desbarolles es aquel misterioso sacerdote que 
vimos en casa de madame A... y que quería realizar evocaciones mágicas. -Bien, 
amigo mío, acabáis de confirmarme una triste convicción. No volveremos a ver a 
este hombre. La mano que examinarais aquel día se ha convertido en una mano 
ensangrentada. Hemos oído hablar de él, tal como nos lo anunció, pues, aquel 
pálido sacerdote, ¿sabéis cuál era su nombre? -¡Oh! ¡Dios mío!, dijo Desbarolles 
cambiando de color, temo ahora saberlo. -Pues bien, le conocéis. ¡Era el desdichado 
Luis Verger! Algunas semanas después de lo que acabamos de contar, Eliphas Levi 
conversaba con un librero, cuya especialidad era coleccionar libros antiguos sobre 
ciencias ocultas. Se habló, pues, del grimorio de Honorius. Ahora es un artículo 
imposible de encontrar, dijo el comerciante. El último que tuve en mis manos lo he 
cedido a un sacerdote que ofreció por él cien francos. -¡Un sacerdote! ¿Recuerda 
usted cuál era su fisonomía? -¡Oh!, perfectamente. Pero creo que usted le conocerá 
bien, ya que me dijo haberle visto y, antes de ello, era yo quien le había enviado. Así, 
no cabía ya duda alguna. El desdichado sacerdote había encontrado el grimorio 
fatal, había realizado la evocación y se había preparado para el asesinato mediante 
una serie de sacrilegios, pues veamos en qué consiste la evocación infernal de 
acuerdo al grimorio de Honorius: «Se escoge un gallo negro y se le da el nombre del 
espíritu de las tinieblas que se desea evocar. »Se da muerte al animal, y se guarda su 



lengua, el corazón y la primera pluma del ala izquierda. »Se pone a secar la lengua 
y el corazón y luego se les reduce a polvo.» »No se probará ninguna carne ni se 
beberá vino durante ese día. »El martes, a la madrugada, se dirá una misa de 
ángeles. »Sobre el mismo altar se trazarán, usando la pluma del gallo mojada en el 
vino consagrado, las firmas diabólicas (las del lápiz de Mr. Home y las hostias 
sangrantes de Vintras). »El miércoles, se preparará un cirio de cera amarilla. A 
media noche y completamente solo en el recinto de una iglesia, se comenzará un 
oficio de difuntos. »Este oficio irá mezclado con evocaciones infernales. »Se 
terminará el oficio alumbrados sólo por un cirio que en seguida se apagará, luego 
de lo cual se permanecerá sin luz alguna en la iglesia así profanada hasta la salida 
del sol. »EI jueves, se mezclará con agua bendita el polvo producto de la lengua y el 
corazón del gallo y se dará todo junto a un cordero macho de nueve días...» La 
mano se rehusa a seguir escribiendo el resto. Se trata de una mezcla de prácticas 
brutales y sórdidas, destinadas a aniquilar del todo el juicio y la conciencia. 

 Pero, para comunicar con el fantasma del mal absoluto, para realizar dicho 
fantasma, hasta el punto de verle y tocarle, ¿no haría falta sin duda carecer de juicio 
y de toda conciencia? Aquí radica, pues, el secreto de toda esta increíble 
perversidad, de estos furores asesinos, de este odio malvado contra todo orden, 
toda magistratura y toda jerarquía y, sobre todo, de este furor contra el dogma que 
santifica la paz, la obediencia, la dulzura y la pureza bajo el emblema altamente 
significativo de una madre. Aquel desdichado estaba seguro de no morir. Según él, 
el emperador se vería forzado a concederle la gracia y le esperaría un exilio honroso, 
ya que su crimen le daría gran celebridad, y sus memorias se venderían a precio de 
oro en las librerías. Llegaría a ser inmensamente rico, atraería la atención de una 
gran dama y se casaría allende los mares. Fue mediante promesas semejantes que el 
fantasma del demonio poseyó e hizo caer, de un crimen a otro, a Gilles de Laval, 
señor de Retz. Un ser humano que sea capaz de evocar al diablo siguiendo el ritual 
del grimorio de Honorius, habrá tomado tan de lleno el camino del mal, que se 
encontrará fácil presa de todas las alucinaciones y todos los embustes. Así, Verger 
soñaba con la sangre, pensando en alcanzar quién sabe cuál abominable panteón; y 
él despertó sobre el cadalso. Pero las aberraciones de la perversidad no constituyen 
una locura, y esto ha sido probado por la ejecución de este miserable. Hemos oído 
de la desesperada resistencia que opuso a sus ejecutores. ¡Es una traición!, 
exclamaba; ¡no puedo morir así! ¡Una hora, conceded me tan sólo una hora para 
escribir al emperador! El debe salvarme. Luego alguien le había traicionado. ¿Quién, 
pues, le había prometido la vida? ¿Quién le había asegurado de antemano una 
clemencia imposible, dado que ella hubiera repugnado a la conciencia pública? ¡ 
Preguntad todo esto al grimorio de Honorius! Hay dos cosas en esta trágica historia 
que tienen relación con los fenómenos de Mr. Home: el ruido de tempestad 



escuchado por el malvado a raíz de sus primeras evocaciones, y la confusión que le 
impidió revelar todo su pensamiento en presencia de Eliphas Levi. No deja de 
haber alguna relación también entre la aparición de esta figura siniestra, riéndose 
del dolor público y realizando su propósito ciertamente infernal en presencia de la 
multitud consternada, y la de la extática de la Salette, la muy famosa señorita de 
Merliere, con su aspecto actual de persona respetable y buena, pero demasiado 
exaltada y capaz de actuar y de hablar, sin darse cuenta, bajo la influencia de una 
especie de sonambulismo ascético. La palabra sonambulismo nos remite otra vez a 
Mr. Home, y nuestros relato!; no nos han hecho olvidar lo que el título de nuestro 
artículo prometía a los lectores. Debemos, pues, para mantener nuestra promesa, 
decirles lo que es verdaderamente Mr. Home: Mr. Home es un enfermo atacado de 
un sonambulismo con tagioso. Esta es nuestra aserción. Nos quedaría por dar una 
demostración y una explicación. Para ser completas, éstas nos demandarían un 
trabqjo capaz de llenar todo un libro. Este libro está ya terminado y próximamente 
le publicaremos. Su título es: La razón de los prodigios, o el diablo ante la Ciencia1 
¿Por qué el diablo? Porque hemos llegado a demostrar por los hechos aquello que el 
señor de Mirville había presentido antes que nosotros, aunque en forma 
incompleta. 

 1 

 Este era el título que nosotros quisimos entonces dar al libro que publicamos 
hoy. 

 Decimos incompleta, puesto que para el señor de Mirville, el diablo es un 
personaje fantástico, en tanto que para nosotros se trata del uso abusivo de una 
fuerza natural. Un médium ha dicho: el infierno no es un lugar; es un estado del ser. 
A lo que podríamos añadir: el diablo no es una persona ni una fuerza; es un vicio y, 
por consiguiente, una debilidad. Volvamos por un momento al estudio de los 
fenómenos. Por lo general, los médiums son seres enfermos y limitados. Ellos no 
pueden realizar nada extraordinario en presencia de personas instruidas y poco 
impresionables. Hace falta habituarse a su contacto para llegar a ver o sentir alguna 
cosa. Un mismo fenómeno no es visto de igual forma por todos los asistentes. Así, 
mientras que uno verá una mano, otro no percibirá sino un vapor blanquecino. Las 
personas impresionables al magnetismo de Mr. Home, experimentan ciertos 
síntomas de debilidad: les parece que la habi tación da vueltas y, para ellos, la 
temperatura parece descender rápidamente. Los prodigios y los hechos se realizan 
mejor cuando se trata de un pequeño número de testigos escogidos por el mismo 
médium. En una reunión de varias personas que ven estos fenómenos, puede 
encontrarse alguna que no verá absolutamente nada. Pero, entre aquellos que ven, 



tampoco todos ven las mismas cosas, Así, por ejemplo: Una tarde, en casa de 
madame de B... el médium hizo aparecer un niño que esta dama había perdido. Sólo 
ella podía verle, en tanto que el conde de M... percibía un pequeño vapor blanco en 
forma de pirámide y las demás personas no veían nada. Todo el mundo sabe que 
ciertas sustancias como, por ejemplo, el hachís, tienen la virtud de producir la 
embriaguez conservando el uso de la razón, y nos hacen ver, con una impresión de 
increíble realidad, cosas que no existen. Una buena parte de los fenómenos de Mr. 
Home se pueden clasificar dentro de lo que sería una influencia natural similar a la 
del nachís. Es por ello que el médium sólo quiere operar ante un pequeño número 
de personas que él mismo selecciona. Los restantes fenómenos deben atribuirse al 
poder magnético. Ver, pues, alguna cosa gracias a Mr. Home no es ningún indicio 
de excelente salud para el que ve. Y aunque se tuviera buena salud, la visión 
revelaría una perturbación pasajera del sistema nervioso, en lo relacionado con la 
imaginación y con la luz. Si esta perturbación se repitiese a menudo, la persona 
llegará a estar seriamente enferma. Nadie puede saber cuántas afecciones como 
catalepsias, tétanos, locuras y hasta mutrtes violentas ha podido producir la manía 
de las mesas giratorias. Pero cuando llegan a ser particularmente terribles y 
peligrosos dichos fenómenos, es cuando se adueña de ellos la perversidad. Es 
entonces cuando podemos afirmar con certeza una intervención y a veces la 
presencia del espíritu del mal. Perversidad o fatalidad, muchos de los pretendidos 
milagros son producto de estas dos fuerzas. En cuanto a las escrituras cabalísticas y 
las firmas misteriosas, diremos que éstas se reproducen en virtud de la intuición 
magnética de las Imágenes del pensamiento al conectar con el fluido vital universal. 
Dichos reflejos instintivos pueden producirse si el Verbo mágico no tiene nada de 
arbitrario, y si los signos del santuario o culto son la expresión natural de las ideas 
absolutas. Es ello lo que intentaremos demostrar en nuestro libro. 

 Pero para no remitir a nuestros lectores a lo desconocido porvenir, les 
avanzaremos dos capítulos de esta obra inédita, uno sobre el Verbo cabalístico y el 
otro sobre los secretos de la Kábala, y daremos conclusiones que van a completar, 
en una forma satisfactoria para todos, lo que hemos prometido sobre los fenómenos 
de Mr. Home. Existe una potencia generadora de las formas; esta potencia es la luz. 
La luz crea las formas de acuerdo a las leyes de las matemáticas eternas, por el 
equilibrio universal de la claridad y la sombra. Los símbolos primordiales del 
pensamiento se trazan ellos mismos en la luz, que viene a ser el instrumento 
material del pensamiento. Dios es el alma de la luz. La luz universal es infinita y, 
para nosotros, constituye algo así como el cuerpo de Dios. La Kábala, o Alta Magia, 
es la Ciencia de la Luz. La luz corresponde a la vida. El reino de las tinieblas es la 
muerte. Todos los dogmas de la verdadera religión se han escrito en forma 
cabaIística con signos de luz sobre una página de sombra. La página de sombra está 



constituida por las creencias ciegas. La luz es también el gran intermediario plástico. 
La alianza entre el alma y el cuerpo es un matrimonio de la luz y la sombra. La luz 
es el instrumento del Verbo, es la blanca escritura de Dios sobre el gran libro de la 
noche. La luz es la fuente de todo pensamiento, y es en ella donde debemos buscar 
el origen de los dogmas religiosos, pero, así como sólo hay un dogma verdadero, no 
existe más que una luz pura. Sólo la sombra varía hasta lo infinito. La luz, la sombra 
y su síntesis, que es la visión de los seres. Tal es el principio analógico de los 
grandes dogmas de la Trinidad, la Encarnación y la Redención. Tal es también el 
misterio de la cruz. He aquí lo que nos será fácil de probar si tomamos los 
monumentos religiosos, los símbolos del Verbo primordial, los libros iniciados en la 
Kábala y, en fin, la explicación razonada de todos los misterios, utilizando las claves 
de la magia cabalística. En efecto, en todos los simbolismos nos encontramos con. 
las ideas de antagonismo y armonía, que vienen a producir una noción trinitaria en 
el concepto divino, que unida a la personificación mitológica de los cuatro puntos 
cardinales del cielo, completará el septenario sagrado, base de todos los dogmas y 
de todos los ritos. Para convencemos de ello, bastaría con releer y meditar la sabia 
obra de Dupuis, quien hubiera podido ser un gran cabalista si hubiese visto una 
armonía de verdades allí donde sus preocupaciones negativas no le han dejado 
percibir más que un concierto de errores. No vamos a referimos aquí a su trabajo, 
ampliamente conocido; lo que sí querríamos demostrar es que la reforma religiosa 
de Moisés fue totalmente cabalística y que el cristianismo, al instaurar un nuevo 
dogma, bebió directamente en la fuente primitiva de la religión mosaica, de manera 
que el Evangelio no es más que un velo transparente arrojado sobre los misterios 
universales y naturales de la iniciación oriental. Un distinguido sabio, aunque muy 
poco conocido, M. P. Lacour, en su libro sobre los Elohim o dioses de Moisés, ha 
dado mucha luz sobre este asunto y ha vuelto a encontrar en los símbolos egipCios 
todas las figuras alegóricas del Génesis. Más recientemente, otro valiente 
investigador, el señor Vincent (de L'Yonne), ha publicado un tratado sobre la 
idolatría entre los antiguos y los modernos, donde descorre el velo de loa mitología 
universal. 

 Invitamos, pues, a los hombres de estudios concienzudos a leer dichas obras, 
y ahora nos detendremos en el especial estudio de la Kábala hebrea. El Verbo o la 
palabra, era, de acuerdo a los iniciados de esta ciencia, toda la revelación, y los 
principios de la alta Kábala deben encontrarse reunidos en los símbolos mismos 
que componen el alfabeto primordial. Veamos, pues, aquí lo que nos enseñan todas 
las gramáticas hebreas: Hay una letra primordial y universal, generadora de todas 
las demás: es la Yod Hay otras dos letras madres, opuestas y análogas entre ellas: 
Aleph   א y Mem  מ , y según otros, también puede incluirse aquí a la letra Shin  ש . Hay 

siete letras dobles: Beth  ב , Ghimel  ג , Daleth  ד , Kaph  כ , Pé  פ , Resh   ך y Tau  ח . En fin, 



hay doce letras simples que forman el resto. En total son veintidós. La unidad se 
representa en forma relativa por Aleph. El temario sería figurado bien por Yod, 
Mem, Shin o por Aleph, Mem, Shin. El septenario por Beth, Ghimel, Daleth, Kaph, 
Pé, Resh y Tau. El duodenario, por las otras letras. El duodenario es el ternario 
multiplicado por cuatro y entra así dentro del simbolismo del septenario. Cada 
letra tiene un valor numérico. Cada conjunto de letras representa así una unión 
numérica. Los números son representaciones de ideas filosóficas absolutas. Las 
letras son jeroglíficos abreviados. Veamos ahora los significados jeroglíficos y 
filosóficos de cada una de las veintidós letras (ver: Belarmino, Reuchlin, san 
Jerónimo, Kabalah denudata, Sepher Yetzhirak, Technica curiosa del padre Scott, 
Pico de la Mirandola y otros autores, en especial aquellos de la colección de 
Pistorius). Las madres Yod - El Principio absoluto, el Ser creador; Mem - El Espíritu 
o el Jakin de Salomón; Shin - La Materia, o la columna Boas. Las dobles Beth - Lo 
reflejó el pensamiento, la luna, el ángel Gabriel, príncipe de los misterios. Ghimel- 
El amor, la voluntad, Venus, el ángel Anael, príncipe de la vida y de la muerte. 
Daleth - La fuerza, el poder, Júpiter, Saquiel, Melek, rey de los reyes. Kaph - La 
violencia, la lucha, el trabajo, Marte, Samael Zabaoth, príncipe de las Falanges. Pé - 
La elocuencia, la inteligencia, Mercurio, Rafael, príncipe de las ciencias. Resh - La 
destrucción y la regeneración, el tiempo, Saturno, Casiel, rey de las tumbas y 
soledades. Tau - La verdad, la luz, el sol, Miguel, rey de los Elohim. Las simples 
Estas doce letras están divididas en cuatro ternarios, correspondientes a las cuatro 

letras del tetragrama divino  יהדה .  

 En el tetragrama divino, el Yod, como ya lo hemos dicho antes, representa el 
principio creador activo. Hé figura el principio productor pasivo  ה , llamado 
también CTEIS. La letra Vau simboliza la unión de los dos o el lingam, y la Hé final 
es imagen del principio creador secundario, es decir, de la reproducción pasiva de 

los efectos y las formas en el mundo. Las doce letras simples,   מיהוזטלנסעצק divididas 
en grupos de tres, reproducen la noción del triángulo primordial, con la 
interpretación y bajo la égida de cada una de las cuatro letras del tetragrama. En 
esta forma, la filosofía y el dogma religioso de la Kábala están insinuados de 
manera completa, aunque velada. Veamos ahora algunas alegorías ,del Génesis: 
«En el principio (Yod, unidad del ser), los Elohim (las fuerzas equilibradas, Jakin y 
Boas) han creado el cielo (el espíritu) y la tierra» (la materia), o en otros términos, el 
bien y el mal, la afirmación y la negación. Así comienza el relato de Moisés. A 
continuación, puesto que se trataba de dar un lugar al hombre y un primer 
santuario a su alianza con la divinidad, Moisés nos menciona un jardín en medio 
del cual una fuente única se divide en cuatro arroyos (el Yod y el Tetragrama) y nos 
habla de dos árboles, uno de vida y otro de muerte, plantados cerca del arroyo. Allí 
son colocados el hombre y la mujer, el principio activo y el pasivo; la mujer 



simpatiza entonces con la muerte y arrastra a Adán junto con ella en su caída; son, 
pues, expulsados del santuario de la verdad y un querubín (una esfinge con cabeza 
de toro, como se le representa en los jeroglíficos de Asiria, Egipto y la India) es 
emplazado a la puerta del jardín de la verdad para impedir a los profanadores que 
destruyan el árbol de la vida. He aquí, pues, el dogma misterioso con todas sus 
alegorías y sus horrores, que reemplazan a la verdad pura. El ídolo ha 
reemplazado a Dios, y la humanidad caída no tardará en librarse al culto del 
becerro de oro. El misterio de las sucesivas y necesarias reacciones de los dos 
principios que actúan recíprocamente el uno sobre el otro, viene a expresarse en 
seguida, bajo la alegoría de caín y Abel. La fuerza se venga, mediante la opresión, 
de la seducción propia de la debilidad; la debilidad mártir expía e intercede por la 
fuerza condenada luego de su crimen a la deshonra y el remordimiento. Asíse 
revela el equilibrio del mundo moral y se sienta la base de toda profecía y el punto 
de apoyo de toda política inteligente. Abandonar una fuerza cualquiera a sus 
propios excesos es condenada al suicidio. Lo que ha faltado a Dupuis para llegar a 
comprender el dogma religioso universal de la Kábala es la ciencia de esta bella 
hipótesis, en parte de'mostrada y realizada día a día por los descubrimientos de la 
ciencia: la analogía universal. Al estar privado de esta clave del dogma 
trascendental, no ha visto en los dioses más que al sol, los siete planetas y los doce 
signos del zodíaco; pero no ha vinculado al sol la imagen dellogos de Platón, a los 
planetas las siete notas de la armonía celeste y al zodíaco la cuadratura del ciclo 
ternario de todas las iniciaciones. El emperador Juliano, ese espiritualista 
incomprendido, un iniciado cuyo paganismo era menos idólatra que la fe de ciertos 
cristianos, el emperador Juliano, decíamos, comprendió mejor que Dupuis y que 
Volnay el culto simbólico del sol. En su himno al rey Helios, reconoce que el astro 
del día no es más que el reflejo y la sombra material de ese sol de verdad que 
ilumina el mundo de la inteligencia y que en sí mismo no es otra cosa que un fulgor 
irradiado desde lo absoluto. Como dato curioso, Juliano ha atribuido al Dios 
supremo que los cristianos creían ser los únicos en adorar ideas más grandes y más 
justas que las de varios padres de la Iglesia, adversarios y contemporáneos de 
dicho emperador. 

 He aquí sus palabras en defensa del helenismo: «No basta con escribir un 
libro: Dios ha hablado, y las cosas se han hecho. Faltaría ver si las cosas que se 
atribuyen a Dios no son contrarias a las leyes mismas del Ser. Pues, si así fuere, Dios 
no habría podido hacerlas, ya que no sabría negar las leyes de la naturaleza sin 
negarse a sí mismo... al ser Dios eterno, es de toda necesidad que sus órdenes sean 
inmutables como es El.» Así se expresaba aquel apóstata e impío. Más tarde, un 
doctor cristiano que llegaría a ser el oráculo de las escuelas de teología, debería, 
inspirado quizá en las bellas palabras de aquel infiel, poner freno a todas las 



supersticiones al escribir esta bella y valiente máxima que resume muy bien el 
pensamiento del emperador: «Una cosa no es justa porque Dios la quiere, sino que 
Dios la quiere por ser justa.» La idea de un orden perfecto e inmutable en la 
naturaleza, la noción de una jerarquía ascendente y una influencia descendente 
sobre todos los seres, proporcionaron a los primeros hierofantes la primera 
clasificadón de toda la historia natural: los minerales, vegetales y animales, fueron 
estudiados analógicamente, atribuyéndose su origen y sus propiedades al principio 
pasivo o al activo, a las tinieblas o a la luz. El signo de su elección o de su 
reprobación, expresado en su forma, se convertiría en un símbolo jeroglífico de un 
vicio o una virtud; más tarde, a fuerza de expresar el objeto mediante el símbolo y 
de tomar el signo por la cosa externa, se ha llegado a confundirles. No es otro el 
origen de aquella historia natural fabulosa donde los leones se dejan abatir por los 
gallos, o los delfines mueren de tristeza luego de haber sido ingratos entre los 
hombres, o las mandrágoras hablan y las estrellas cantan. Este mundo encantado es 
ciertamente el dominio poético de la magia, pero su realidad no es otra que el 
significado de los jeroglíficos que le han dado vida. Para el sabio que comprende las 
analogías de la alta Kábala y la exacta relación entre las ideas y los símbolos, este 
país fabuloso de las hadas es una comarca siempre rica en descubrimientos, ya que 
las verdades más bellas y sencillas han querido esconderse allí para maravillar a los 
hombres, ocultas tras sus ingeniosos velos. Si el gallo puede llegar a intimidar al 
león y convertirse en maestro, y en verdad, a menudo la vigilancia suple a la fuerza 
y llega a dominar a la cólera. Todas las fábulas de la supuesta historia natural de los 
antiguos se explican en la misma forma y, a través de este Uso alegórico de las 
analogías, es posible llegar a comprender los abusos y a presentir los errores que 
pueden nacer de la interpretación de la Kábala. En efecto, la ley de las analogías se 
ha convertido, para los cabalistas de segundo orden, en el objeto de una fe ciega y 
fanática. Es a esta creencia a la que debemos atribuir todas las supersticiones que se 
reprochan a los adeptos de las ciencias ocultas. He aquí como razonan ellos: El 
símbolo expresa la cosa. La cosa es la virtud del símbolo.  

Existe correspondenciaanalógica entre el símbolo y la cosa significada. 
Mientras más perfecto es el símbolo, más completa será la correspondencia. Decir 
una palabra es evocar un pensamiento y hacerlo presente. Así, nombrar a Dios es 
manifestar a Dios. La palabra actúa sobre las almas y éstas a su vez obran sobre los 
cuerpos; de esta manera, es posible aterrorizar, consolar, caer enfermos alguien, 
herir, matar y resucitar por medio de la palabra. Pronunciar un nombre, equivale a 
crear o a llamar a un ser. En su nombre, está contenida la doctrina verbal o 
espiritual del mismo ser. Cuando el alma evoca un pensamiento, el signo de este 
pensamiento se escribe a sí mismo en la luz. 



 Invocar es adjudicar, es decir, jurar por un nombre; es realizar un acto de fe 
en dicho nombre y comunicar con la virtud que éste representa. Así, pues, las 
palabras son por ellas mismas buenas o malas, saludables o venenosas. Las palabras 
más peligrosas son aquellas palabras vanas, pronunciadas a la ligera, puesto que 
son los engendros voluntarios del pensamiento. Una palabra inútil es un .crimen 
contra el espíritu de inteligencia. Es un infanticidio intelectual. Las cosas son, para 
cada uno, lo que se hace de ellas al nombradas. El verbo de cada cual puede ser una 
impresión o una oración habitual. Hablar bien, es vivir bien. Un estilo bello, es una 
aureola de santidad. De todos estos principios, los unos verdaderos y los otros 
hipotéticos, y de las consecuencias más o menos exageradas que de allí se pueden 
sacar, resulta, para todos los cabalistas supersticiosos, una confianza absoluta en los 
encantamientos, las evocaciones, los conjuros y las oraciones misteriosas. Ahora 
bien, ya que la fe siempre obra prodigios, no faltan entre ellos las apariciones, los 
oráculos, las curaciones milagrosas o las enfermedades extrañas y repentinas. . Es 
así como, a partir de una sencilla y sublime filosofía, se ha desarrollado la ciencia 
secreta de la magia negra. Y es sobre todo bajo este punto de vista que la Kábala 
puede excitar, aun en nuestro siglo, tan desconfiado y crédulo, la imaginación de la 
gran mayoría. Por consiguiente, por lo que acabamos de explicar, no es allí donde 
se encuentra la verdadera ciencia. Es raro que los seres humanos busquen la verdad 
por ella misma; por lo general, hay un secreto motivo en sus esfuerzos, alguna 
pasión que quieren satisfacer o alguna codicia por saciar. Entre los secretos de la 
Kábala hay uno que desde siempre ha atormentado a estos buscadores: es el secreto 
de la trasmutación de los metales y la conversión de toda sustancia terrestre en oro. 
En efecto, la Alquimia ha tomado prestados todos sus símbolos a la Kábala, y 
realiza sus operaciones basándose en la ley de las analogías que resultan de la 
armonía de los contrarios. Un gran secreto físico se oculta muchas veces detrás de 
las antiguas palabras cabalísticas. Estamos dispuestos a dar luces sobre éste y 
dejamos el resto a las investigaciones de los fabricantes de oro. Helo aquí: 1.° Los 
cuatro fluidos imponderables no son otra cosa que diversas manifestaciones de un 
mismo agente universal que es la luz. 2.° La luz es el fuego que sirve a la gran obra, 
bajo la forma de electricidad. 3.° La voluntad humana puede dirigir la luz vital por 
medio del sistema nervioso. Hoy en día se llama a esto magnetizar. 4.° El agente 
secreto de la Gran Obra, el Azogue de los sabios, el oro vivo y vivificante de los 
filósofos, el agente creador metálico universal, es la ELECTRICIDAD 
MAGNETIZADA. La alianza de estas dos palabras no nos dirá gran cosa, pero su 
fuerza interna puede ser capaz de transformar el mundo. Decimos aquí puede ser, 
por concesión filosófica, ya que, de parte nuestra, no existe la menor duda sobre la 
importancia de este gran arcano hermético. Acabamos de afirmar que la Alquimia 
es hija de la Kábala; para convencerse de ello, basta con interrogar a los símbolos de 
Flamel, de Basilio Valentín, las páginas de! judío Abraham o los oráculos más o 



menos apócrifos de la tabla de esmeralda de Hermes. Por doquier encontramos las 
huellas de la década de Pitágoras, tan magníficamente aplicada en el Sepher 
Yetzhirah a la noción completa y absoluta de las cosas divinas, esa década 
compuesta por la unidad y un triple temario, a los que han llamado los rabinos e! 
Bereshit y la Mercavah, e! árbol luminoso de los Sephirot y la clave de los 
Shemhamphorash. Hemos tratado ya con cierta extensión, en nuestro libro titulado 
Dogma y Ritual de la Alta Magia, de un monumento jeroglífico que ha logrado 
conservarse hasta nuestros días bajo un pretexto fútil, y que explica por sí solo 
todas las escrituras misteriosas de la alta iniciación. Tal monumento es el Tarot de 
los bohemios, que ha dado origen a nuestros juegos de cartas. Está compuesto por 
veintidós cartas alegóricas y cuatro series cada una con diez jeroglíficos 
relacionados con las cuatro letras del nombre de Jehová. Las diversas 
combinaciones de estos símbolos y de los números que les corresponden, forman 
otros tantos oráculos cabalísticos, de suerte que la ciencia entera se contiene en este 
misterioso juego. Esta máquina filosófica tan perfectamente sencilla asombra por la 
profundidad y la precisión de sus resultados. El abate Tritheme, uno de nuestros 
mayores maestros de magia, ha compuesto acerca del alfabeto cabalístico un 
ingenioso trabajo al que ha titulado la Poligrafía. Consiste en una serie combinada 
de alfabetos progresivos donde cada letra representa una palabra, las palabras se 
corresponden y completan de un alfabeto a otro, y no existe duda de que Tritheme 
no conocía el Tarot ni ha hecho uso de éste para disponer de un orden lógico sus 
sabias combinaciones. Jerome Cardan conoció el alfabeto simbólico de los iniciados, 
como puede verse por el número y disposición de los capítulos de su obra sobre lo 
sutil. En efecto, la obra tiene veintidós capítulos, y el tema de cada uno de ellos es 
análogo al número y a la alegoría de la correspondiente carta del Tarot. La misma 
observación hacemos sobre un libro de Saint-Martin titulado: Tabla natural de las 
relaciones que existen entre Dios, el Hombre y el Universo. La tradición de este 
secreto no ha sido, pues, interrumpida, desde los primeros tiempos de la Kábala 
hasta nuestros días. Los que se dedican a mover las mesas y aquellos que hacen 
hablar a los espíritus están así con muchos siglos de retraso, pues desconocen que 
existe un instrumento de oráculo que siempre es claro y tiene un sentido 
perfectamente justo, por medio de! cual es factible establecer comunicación con los 
siete genios planetarios, y hacer hablar a voluntad las setenta y dos ruedas de Aziah, 
Yetzhirah y Briah. Para ello, basta con conocer el sistema de las analogías 
universales, tal como lo expone Swedenborg en su clave jeroglífica de los arcanos, y 
luego mezclar las cartas y tirarlas al azar, reuniéndolas siempre por los números 
correspondientes a las ideas que se desea esclarecer y, finalmente, leer los oráculos 
en la misma forma en que deben ser leídas las escrituras cabalísticas, o sea, 
comenzando por el medio y yendo luego de derecha a izquierda siguiendo los 
números impares, comenzando a la derecha por los pares e interpretando 



sucesivamente cada número por la letra que le corresponde, el conjunto de letras 
por la suma de números y todos los oráculos sucesivos por su orden numérico y sus 
relaciones jeroglíficas. Esta operación de los sabios cabalistas para encontrar el 
riguroso desarrollo de las ideas absolutas ha degenerado en supersticiones 
mantenidas por los sacerdotes ignorantes y por los nómadas descendientes de los 
Bohemios que poseían el Tarot en la Edad Media sin conocer su verdadero empleo 
y se servían de él únicamente para leer la buena ventura. El juego de ajedrez, 
atribuido a Palamedes, no tiene origen distinto al Tarot y en él encontramos las 
mismas combinaciones y los mismos símbolos: el rey, la reina, el caballero, el 
soldado, el loco, la torre, más las casillas que representan los números. Los antiguos 
jugadores de ajedrez buscaban mediante su juego la solución de problemas 
religiosos y filosóficos y argumentaban en silencio uno contra otro maniobrando los 
signos jeroglíficos a través de los números. Nuestro común juego de la Oca, tomado 
de los griegos y atribuidos también a Palamedes, no es sino un tablero de ajedrez 
con figuras inmóviles y con números móviles en lugar de ellas. Es como un Tarot 
dispuesto en forma de rueda, para uso de los aspirantes a la iniciación. Pero la 
misma palabra Tarot, que contiene en sí las palabras rota y tora, expresa ya, como lo 
ha demostrado Guillermo Postel, esta disposición primitiva en forma radial. Los 
jeroglíficos del juego de la Oca son más sencillos que los del Taro_, pero se 
encuentran de nuevo los mismos .símbolos: el mago, el rey, la reina, la torre, el 
diablo o Tifón, la muerte, etcétera. Las posibilidades aleatorias de este juego son 
representativas de aquellas de la vida misma y esconden un sentido filosófico 
bastante profundo como para hacer meditar a los sabios y tan sencillo a la vez para 
que pueda ser comprendido por los niños. El personaje alegórico de Palamedes es 
casi idéntico a los de Enoch, Hermes y Cadmus, a quienes se atribuye la invención 
del alfabeto en diversas mitologías. Pero, según el pensamiento de Hornero, 
Palamedes, quien fue a la vez el maestro y la víctima de Ulises, representa al que 
inicia, o al hombre de genio, cuyo eterno destino es ser muerto por aquellos a 
quienes ha iniciado. El discípulo no lograría la realización viva de los 
conocimientos del maestro sino luego de haber bebido su sangre y comido su carne, 
según la fuerte representación alegórica que dio el Maestro y que ha sido tan mal 
comprendida por los cristianos. La concepción del alfabeto primitivo era, como 
puede verse, la idea de un lenguaje universal que encierra en sus combinaciones y 
en sus mismos símbolos el resumen y la ley de evolución de todas las ciencias 
divinas y humanas. Nunca se nos había depositado nada más bello y más elevado, 
soñado desde siempre por el genio de los seres humanos. Así, con el 
descubrimiento de este secreto del mundo antiguo, se nos ahorra el trabajo que 
tuvieron que emprender nuestros antecesores, en años y años de investigaciones 
estériles y tareas ingratas, buscando en las criptas de las ciencias perdidas o en las 
necrópolis del pasado. Uno de los primeros resultados de este descubrimiento 



debería consistir en un nuevo giro para el estudio de las escrituras jeroglíficas, tan 
insuficientemente descifradas hasta hoy por los émulos y los sucesores de 
Champollion. El sistema de escritura de los discípulos de Hermes era analógico y 
sintético, igual que todos los símbolos de la kábala, cualquiera que se tome, o sea, 
que ¿para poder leer las páginas grabadas sobre la piedra de los templos antiguos 
sería necesario retornar estas piedras a su emplazamiento original y contar el 
número de sus letras o símbolos, comparándolos con los de las otras piedras? Así, 
por ejemplo, el obelisco de Luxor, ¿no sería acaso una de las dos columnas de 
entrada a un templo? Y si así fuera, ¿se encontraba a la izquierda o a la derecha? Si a 
la derecha, sus símbolos tendrían relación con el principio activo, y si a la izquierda, 
la interpretación tendría que seguir el camino propio del principio pasivo. Pero, sin 
duda, existió una correspondencia exacta de un obelisco a otro, y cada símbolo 
cuenta con un sentido completo, dentro de la analogía de los términos contrarios. 
Champollion ha detectado la presencia del idioma copto en los símbolos jeroglíficos 
y quizá otro sabio podría hallar algo del idioma hebreo, pero, ¿qué sacamos de ello 
si no se tiene conocimiento alguno ni del hebreo ni del copto? ¿Sabemos acaso si se 
trata de la primitiva lengua universal? Ahora bien, esta lengua, que es la propia de 
la Alta Kábala, ha existido verdaderamente y existe en el transfondo del idoma 
hebreo y de las lenguas orientales derivadas del mismo. Esta lengua es la del 
santuario, y las columnas de entrada a los templos reproducen y resumen de 
ordinario todos sus signos. La intuición de los extáticos se acerca más a la verdad 
sobre estos símbolos primordiales que la misma ciencia de los sabios, ya que, como 
lo hemos dicho, el principio vital universal que es la luz astral hace el papel de 
mediador entre las ideas y las formas, y obedece a los impulsos extraordinarios del 
alma que busca lo desconocido, entregándole en forma natural los símbolos ya 
encontrados, aunque olvidados, de las grandes revelaciones del ocultismo. De esta 
manera, se producen las pretendidas firmas de los espíritus, las escrituras 
misteriosas de Gablidone, quien visita al doctor Lavater, los fantasmas de 
Schroepfer, el san Miguel, de Vintras, y los espíritus de Mr. Home. Si la electricidad 
puede imprimir movimiento a un cuerpo ligero o incluso pesado, sin tocarlo, ¿por 
qué pensar que el magnetismo no podría dar una dirección a esta electricidad, 
produciendo así en una forma natural símbolos y escrituras? Sin duda, esto es 
posible, puesto que ya se ha hecho. Así, pues, a quienes nos preguntaren cuál es el 
mayor agente de los prodigios, responderíamos: - Es la materia primera de la Gran 
Obra. - Es la ELECTRICIDAD MAGNETIZADA. - Todo ha sido creado por la luz. 
Es en la luz que se conserva la forma. Es por la luz que la forma se reproduce. Las 
vibraciones de la luz son el principio del movimiento universal. Por medio de la luz, 
los soles se relacionan unos con otros, y entrelazan sus rayos en forma de cadenas 
de electricidad. Los seres humanos y las cosas están, igual que los soles, 
impregnados de luz y pueden comunicar entre sí por medio de cadenas 



electromagnéticas creadas por las simpatías y las afinidades, de un extremo del 
mundo al otro, de la misma manera que pueden curarse o herirse, darse ayuda o 
hacer darío de una manera que, sin duda, es también natural, aunque prodigiosa e 
invisible. Allí está el secreto de la magia. La magia, esta ciencia que nos han legado 
los magos. La magia, esta ciencia primordial. La más santa de todas las ciencias, 
puesto que establece en la forma más sublime las grandes verdades religiosas. Pero 
también la más calumniada de todas, ya que el vulgo se obstina en confundirla con 
la hechicería supersticiosa, cuyas prácticas abominables ya hemos denunciado. Es 
sólo gracias a la magia que, ante las enigmáticas preguntas de la Esfinge de Tebas y 
las oscuridades, a veces escandalosas, que se encuentran en el relato bíblico, se hace 
posible obtener la respuesta a estas preguntas y encontrar la solución a los grandes 
problemas de la historia judaica. Los mismos historiadores sagrados reconocen la 
existencia y el poder de la magia, que tiene mucho que ver con la de Moisés. La 
Biblia nos relata que Jannés y Mambres, magos del faraón, realizaron de antemano 
los mismos milagros de Moisés, y que declararon imposibles para la ciencia 
humana aquellos que no pudieron llegar a imitar. En efecto, llega a ser más 
halagador para el amor propio de un charlatán confesar el milagro que declararse 
vencido por la ciencia o la destreza de un colega, sobre todo cuando éste es un 
enemigo político o un adversario religioso. ¿Dónde comienza y dónde acaba lo 
posible en el orden de los milagros mágicos? Es ésta una pregunta seria e 
inquietante. Lo que puede considerarse cierto es la existencia de hechos que son 
calificados habitualmente como milagros. Los magnetizadores y los sonámbulos los 
realizan a diario. Lo hace la hermana Rosa Tamisier, y también el iluminado Vintras; 
más de 15.000 testimonios dan fe de aquellos que hacen los médiums americanos, y 
10.000 campesinos de Berry y La Sologne atestiguarían, si fuera necesario, los del 
dios Cheneau (un antiguo mercader de botones retirado y que se creía inspirado 
por Dios). ¿Han estado, pues, todas estas gentes bajo el efecto de alucionaciones, o 
han sido engañados? Lo de las alucinaciones podría ser, pero, en ese caso, el mismo 
hecho de crear una alucinación idéntica, sea por separado o en forma colectiva, ¿no 
sería acaso un gran milagro de parte de aquel que lo produce siempre y que además 
puede hacerlo cuando así lo desea? Hacer milagros, o persuadir a una multitud de 
que se les hace, viene a ser casi la misma cosa, especialmente en un siglo tan 
bromista y superficial como el que vivimos. El hecho es que el mundo está lleno de 
taumaturgos, y a menudo la ciencia se encuentra obligada a negar sus obras o a 
rehusar el contemplarlas, para evitar el compromiso de examinarlas y de asignarles 
una causa. Toda Europa ha conocido los prodigios de Cagliostro, en el siglo pasado. 
¿Quién no conoce acaso el poder que él atribuía a su vino egipcio y a su elixir? ¿Qué 
podríamos añadir a todo lo que se cuenta de aquellos festines del otro mundo, 
donde aparecían en carne y hueso los personajes más ilustres de la antigüedad? 
Lejos estaba Cagliostro, sin embargo, de ser un iniciado de primer orden, ya que la 



gran asociación de adeptos le abandonó a la inquisición romana, ante la cual realizó, 
si creemos a los anales de su proceso, una ridícula y absurda explicación del 
trigrama masónico L.'. P.'. D.'. Pero, los milagros no son tampoco propiedad 
exclusiva de los iniciados de primer orden, sino que con frecuencia son llevados a 
cabo por seres sin ninguna instrucción y sin virtud. Las leyes naturales encuentran 
en su organismo, cuyas cualidades excepcionales no conocemos, una ocasión de 
manifestarse y proceden a realizar su obra, como s'ien,pre lo hacen, con precisión y 
calma. Los más delicados gourmet s aprecian las trufas y las emplean a su manera, 
pero son los puercos quienes las desentierran: de igual manera ocurre, en un 
sentido analógico, con las cosas menos materiales y menos gastronómicas: los 
instintos buscan y presienten, pero es la ciencia la que verdaderamente encuentra. 
El progreso actual del conocimiento humano ha disminuido notablemente la suerte 
de los prodigios, pero aún queda un gran número de ellos, ya que no conocemos ni 
la fuerza de la imaginación, ni la razón de ser y el poder del magnetismo. La 
observación de las analogías universales ha sido descuidada, y a ello se debe que se 
haya perdido la fe en la adivinación. Un sabio cabalista puede llegar aún hoy en día 
a asombrar a la multitud y a confundir incluso a las gentes instruidas: 1.° 
Adivinando las cosas ocultas; 2.° Prediciendo muchas de las cosas que están por 
venir; 3.° Dominando la voluntad de otros, en tal forma que les impida hacer lo que 
ellos quieran y forzarles a realizar lo que no desean; 4.° Produciendo a voluntad 
sueños y apariciones; 5.° Curando un gran número de enfermedades; 6.° Volviendo 
a la vida a sujetos en quienes se manifiesten todos los síntomas de la muerte y, 7.° 
En fin, demostrando a través del ejemplo la realidad de la piedra filosofal y de la 
transmutación de los metales, de acuerdo a la ciencia secreta de Abraham el Judío, 
Flamel o Ramón Llull. Todos estos prodigios se operan a través de un agente único, 
que los hebreos llaman 00, igual que lo hace el caballero de Reichenbach, que 
nosotros denominamos luz astral, junto con la escuela de Pasqualis Martínez, y que 
Mirville llama el diablo, mientras que los antiguos alquimistas lo conocen bajo el 
nombre de Azoth. Es aquel elemento vital que se manifiesta por los fenómenos de 
calor, luz, electricidad y magnetismo, que impregna todos los planetas y los seres 
vivos. En este mismo agente encuentran su prueba las doctrinas cabalísticas sobre el 
equilibrio y el movimiento por virtud de la doble polaridad, donde un polo atrae en 
tanto que el otro reposa, uno produce el calor y el otro el frío, y mientras uno irradia 
una luz azul y verdosa, el otro genera una luz amarilla y rojiza. 

 Mediante sus distintas formas de magnetismo, dicho agente nos acerca o nos 
separa unos de otros y, al someter a uno a la voluntad del otro, haciéndole entrar en 
su círculo de atracción, perturba o restablece el equilibrio dentro de la economía 
animal, a través de sus transmutaciones y sus efluvios alternativos, recibiendo y 
transmitiendo las impresiones de esa fuerza imaginaria que es para el hombre la 



imagen y semejanza del Verbo creador, llegando así a producir los presentimientos 
y a determinar los sueños. La ciencia de los milagros no es otra cosa que el 
conocimiento de esta fuerza maravillosa, y el arte de hacer milagros se reduce a la 
sencilla acción de imantar o iluminar a los seres, siguiendo las leyes invariables del 
magnetismo o de la luz astral. Preferimos la palabra luz a la de magnetismo, por ser 
más tradicional en ocultismo y porque expresa de una forma más completa y 
perfecta la naturaleza de este secreto agente. Ella es, en verdad, el oro fluido y 
potable de los maestros alquimistas. La palabra oro se deriva de la voz hebrea 
GOl/I', que significa luz. ¿Qué deseáis?, se pregunta a todos los aspirantes a una 
iniciación. -Ver la luz, debe responder el adepto. Pero el nombre de iluminados, con 
el cual se suele calificar a los adeptos, ha sido por lo común mal interpretado al 
atribuírsele un sentido místico, como si se tratara de hombres cuya inteligencia se 
hubiera visto esclarecida de un día para otro en forma milagrosa. Iluminados 
significa, en realidad, conocedores y poseedores de la luz, bien sea por la ciencia del 
gran agente mágico, o por tratarse de la noción ontológica y racional del absoluto. 
El agente universal es, pues, una fuerza vital, siempre y cuando esté subordinado a 
la inteligencia. Abandonado a sí mismo, devora rápidamente, igual que Moloch, 
todo lo que crea, y convierte en vasta destrucción la superabundancia de vida. Es 
entonces la serpiente infernal de los antiguos mitos, el Tifón de la mitología egipcia 
o el Moloch de los fenicios; pero si la sabiduría, madre de los Elohim, llega a poner 
el pie sobre su cabeza, llega a agotar todas las llamas que esta fuerza emite y hace 
que derrame sobre la tierra una luz vivificante a manos llenas. Se ha dicho en el 
Zohar que, en el comienzo de nuestro período terrestre, cuando los elementos se 
disputaban la superficie del mundo, el fuego, semejante a una inmensa serpiente, 
había envuelto todo en sus repliegues y pretendía consumir a todos los seres, hasta 
que la clemencia divina, arrojando sobre ésta las olas del mar como una vestidura 
de nubes, puso el pie sobre la cabeza de la serpiente y le obligó a entrar de nuevo en 
el abismo. ¿Quién no podría entrever, en esta alegoría, la explicación primordial y 
la más razonable de una de las imágenes más caras dentro del simbolismo católico, 
el triunfo de la Madre de Dios? Los cabalistas dicen que el nombre oculto del diablo, 
su verdadero nombre, es el mismo de Jehová, pero escrito al revés. Esta es toda una 
revelación para el iniciado en los misterios del Tetragrama. En efecto, el orden de 
las letras de este gran nombre, indica la preeminencia de la idea sobre la forma, de 
lo activo sobre lo pasivo, de la causa sobre el efecto. Al invertir su orden se obtendrá 
exactamente lo contrario. Jehová es aquel que domina la naturaleza como a un 
caballo soberbio, y hace que vaya por donde El lo desea. Chavajoh (el demonio) es 
como el caballo sin freno que, como ocurrió a los egipcios en el cántico de Moisés, se 
precipita sobre su caballero y le lleva junto con él hacia el abismo. Así que la 
existencia del diablo es algo real para los cabalistas, pero éste no es una persona, ni 
un poder distinto de las fuerzas mismas de la naturaleza. Es más bien la divagación 



o el adormecimiento de la inteligencia. Es la locura y el engaño. Así se explican 
todas las pesadillas de la Edad Media, y también los extraños símbolos de algunos 
iniciados como los Templarios, cuya culpa no estaba ciertamente en rendir culto a 
Baphomet, sino en haber puesto la imagen a los ojos de los profanos. El Baphomet, 
figura panteísta del agente universal, no es otra cosa que el demonio barbudo de los 
alquimistas. Se sabe que en los grados más elevados de la antigua masonería 
hermética se atribuía a un demonio barbudo la terminación de la Gran Obra; ante 
esta palabra, el vulgo se santiguará y cerrará los ojos, pero aquellos que han sido 
iniciados en el culto de HermesPantheos, comprendían bien la alegoría y se 
guardaban de explicaria a los profanos. El señor de Mirville, en un libro que hoy se 
encuentra casi olvidado, pero que provocó mucho ruido hace algunos meses, se ha 
tomado el trabajo de reunir algunas hechicerías del tipo de aquellas que llenan las 
compilaciones hechas por personas como Delancre, Delrio y Bodino. Ya hubiera 
podido consultar la historia para encontrar algo mucho más interesante, y esto sin 
mencionar los milagros tan comprobados de los jansenistas de PortRoyal y del 
diácono Pâris, pues ya era algo maravilloso la gran monomanía de este mártir que 
ha hecho ir al suplicio como a una fiesta a los niños e incluso a las mujeres durante 
trescientos años. ¿Qué otra cosa puede ser más sobrecogedora que esta fe entusiasta, 
sostenida durante tantos siglos ante los más incomprensibles y, si queréis, más 
escandalosos misterios? En esta ocasión, diréis, los milagros venían de Dios, y se 
servía de ellos como una prueba para establecer la verdad de la religión. Pero, 
veamos: los herejes también se hacían matar por adherirse a sus dogmas, en 
muchos casos franca y realmente absurdos, y también llegaban a sacrificar su razón 
y su vida en pro de su creencia, ¡oh!, para ellos, es evidente que el diablo entraba en 
juego. ¡Pobres gentes que tomaban al diablo por Dios y a Dios por el diablo! ¡De qué 
forma hubiesen reconocido su "engaño, si se les diera a conocer el verdadero Dios 
en la Caridad, la ciencia, la justicia y, sobre todo, la misericordia de sus ministros!" 
Los nigromantes, que se dedican a hacer aparecer el diablo, mediante una serie 
tortuosa y fatigante de evocaciones de cariz indignante, se parecen en realidad a 
esos niños que están alrededor del san Antonio de la leyenda, quien les sacaba de 
los infiernos a millares y les atraía siempre hacia sí, como se cuenta que Orfeo atraía 
a los grandes árboles, las Tocas y las bestias más feroces. Callot ha sido el único que, 
al ser iniciado por los bohemios nómadas durante su infancia en los misterios de la 
magia negra, ha podido comprender y reproducir las evocaciones del primer 
ermitaño. ¿O acaso creéis que las descripciones espantosas sobre maceraciones y 
aYl;nos han sido inventadas por los autores de leyendas? No, por el contrario, han 
sido tomadas estrictamente de la realidad. En efecto, los claustros han estado 
poblados siempre por espectros sin nombre, y sus muros palpitan aún de sombras y 
de larvas infernales. En alguna ocasión, santa Catalina de Siena pasó ocho días en 
medio de una orgía obscena, que hubiera sido digna de la inspiración de L'Arétin; 



santa Teresa sentía que la llevaban viva al infierno y sufría, en medio de muros que 
se acercaban siempre, angustias tales que sólo una mujer histérica podría 
comprender... Todo ello, se dirá, ocurría en la imaginación de estas personas; pues, 
acaso ¿dónde querríais que ocurrieran estos hechos de orden sobrenatural? Lo que 
es cierto es que todos estos visionarios han podido percibir, tocar y sentir, con una 
fuerte impresión de realidad. Hablamos de ello por propia experiencia, pues existen 
visten visiones semejantes de nuestra primera juventud, vivida en medio del -retiro 
y el ascetismo, cuyo recuerdo aún nos hace estremecer. Dios y el diablo son el ideal 
del bien y del mal absolutos. Pero el hombre nunca llega a concebir el mal absoluto 
sino como Una falsa idea del bien. Sólo el bien puede ser absoluto, mientras que el 
mal se relaciona únicamente con nuestra ignorancia y nuestros errores. Todo 
hombre tiene que ser diablo primero para luego llegar a ser dios; pero, dado que la 
ley de solidaridad es universal, la jerarquía existirá tanto en el infierno como en el 
cielo. Así, un criminal encontrará siempre alguien que sea peor que él y quiera 
hacerle mal, y cuando el mal llega a su extremo, entonces es preciso que termine allí, 
ya que sólo podría continuar reduciendo el ser a la nada, lo cual es imposible. 
Entonces los hombres endemoniados, a falta de recursos,rebotan sobre el dominio 
de los hombres-dioses y son entonces salvados por aquellos a quienes antes 
consideraban sus víctimas. Pero incluso aquel hombre que se esfuerza por vivir 
haciendo el mal, va a rendir homenaje al bien por todo aquello que desarrolla en sí 
mismo en cuanto a inteligencia y energía. Es por ello que el gran iniciador ha dicho 
en su lenguaje figurado: sed, pues, fríos o calientes, pues a los tibios los vomitaré. El 
gran Maestro, en una de sus parábolas, condena solamente al perezoso que ha 
enterrado su talento por temor a perderlo en las azarosas operaciones de este banco 
que se llama vida. No pensar nada, no amar nada, no querer nada, no hacer nada, 
he ahí el verdadero pecado. La naturaleza sólo reconoce y recompensa a quienes 
trabajan. La voluntad humana se desarrolla y crece a través de la actividad. Para 
querer verdaderamente, es preciso actuar. La acción domina y arrastra siempre a la 
inercia. Tal es el secreto de la influencia de aquellos que son llamados perversos 
sobre las gentes que se consideran honestas: cuántas mujeres honestas miran con 
envidia a las prostitutas; no hace mucho tiempo aún eran bien mirados aquellos que 
trabajaban como presidiarios. ¿Por qué? ¿Acaso la opinión pública ha rendido 
alguna vez homenaje al vicio? N o, pero ella obra en justicia con la addacia y la 
actividad, en cierta manera como los tunantes de poca monta envidian a los 
bandoleros famosos. La audacia, unida a la inteligencia, es la madre de todos los 
éxitos en este mundo. Para emprender, hace falta saber; para cumplir, hace falta 
querer, y para querer verdaderamente, hace falta osar, de manera que, para recibir 
finalmente en paz los frutos de la audacia, hace falta callar. SABER, OSAR, 
QUERER, CALLAR son, como hemos mencionado ya, los cuatro verbos cabalísticos 
que corresponden a las cuatro letas del Tetragrama y a las cuatro formas jeroglíficas 



de la Esfinge. El Saber, es la cabeza humana; Osar, se representa por las garras del 
león; Querer, está indicado en los flancos laboriosos del toro, y Callar, en las 
místicas alas del águila. El único que sabe mantenerse por encima de los demás 
hombres, es aquel que no prostituye a sus comentarios y a sus bromas los secretos 
de su inteligencia. Todos los hombres verdaderamente fuertes son magnetizadores, 
y el agente universal obedece a su voluntad. Es así como ellos obran maravillas. 
Ellos se hacen creer, se hacen seguir, y cuando dicen: esto es así, la naturaleza 
cambia de alguna manera frente a los ojos del vulgo y llega a ser lo que el gran 
hombre ha querido. Esta es mi carne, y ésta es mi sangre, ha dicho aquel hombre 
que se convirtió en Dios por su virtud y, dieciocho siglos después, ante un pedazo 
de pan y un poco de vino, podemos ver, tocar, gustar y adorar la carne y la sangre 
que fueron divinizadas por el martirio. j Decidnos ahora si la voluntad humana no 
es capaz de obrar milagros! No hemos hablado aún de Voltaire: Voltaire no ha sido 
un taumaturgo, sino más bien un intérprete espiritual y elocuente de aquellos sobre 
quienes el milagro no hace efecto. Todo es negativo en su obra, así como todo era 
afirmativo en la de Galileo, como lo ha expresado un ilustre y muy desgraciado 
emperador. También Juliano intentó hacer en su tiempo más de lo que ha podido 
hacer Voltaire; él pretendía oponer el prestigio al prestigio, la austeridad del poder 
a la de la oposición, las virtudes a las virtudes, los milagros a los milagros. Los 
cristianos nunca habían tenido un enemigo más poderoso, y se dieron buena cuenta 
de ello, ya que Juliano fue asesinado, y la leyenda dorada nos cuenta aún que un 
santo mártir, sacado de su tumba por los clamores de la iglesia, tomó las armas y 
venció al apóstata sumiéndole en la sombra junto con su ejército y sus victorias. 
¡Tristes mártires que resucitan para convertirse en verdugos! j Y demasiado crédulo 
aquel emperador que confiaba en sus dioses y en las v.irtudes de pasadas edades! 
Mientras que los reyes de Francia estaban rodeados de adoración por sus pueblos y 
eran mirados como los enviados del Señor y los hijos predilectos de la Iglesia, su 
sola mención era capaz de curar o dar alivio. Un hombre que tenga este nombre 
hará siempre milagros cuando le apetezca. Cagliostro bien pudo haber sido un 
charlatán, pero desde que la opinión hizo de él el divino Cagliostro, estaba en 
capacidad de obrar prodigios, y así ocurrió. Cuando Cephas Barjona no era más que 
un simple judío, proscrito por Nerón, que proporcionaba a las mujeres de los 
esclavos un bálsamo para la vida eterna, Cephas Barjona, frente a todas las gentes 
instruidas de Roma, no pasaba de ser otro charlatán; pero la opinión llegó a forjar 
un apóstol de este empírico espiritualista, y los sucesores de Pedro, aun tratándose 
de Alejandro VI o de Juan XXII, son infalibles para todo hombre bien elevado en la 
sociedad y que no quiera ponerse inútilmente al margen de ella. Así va el mundo.. 
La charlatanería, cuando tiene éxito, viene a ser, en magia o en cualquier otro tema, 
un gran instrumento de poder. Fascinar con habilidad al vulgo ¿no es acaso 
dominarlo? Los pobres diablos de los brujos que se hacían quemar bárbaramente 



durante la Edad Media, no tenían, por lo visto, un gran dominio sobre los demás. 
Juana de Arco fue una maga cuando estuvo a la cabeza de los ejércitos, y sin duda, 
en Rouen la pobrecilIa no llegó a ser siquiera una hechicera. Ella sólo sabía orar y 
combatir, y el prestigio que la rodeaba cesó en cuanto cayó prisionera. ¿Se ha dicho 
alguna vez en su historia, que el rey de Francia la hubiese querido rescatar? ¿O que 
la nobleza francesa, el pueblo o el ejército hubiesen protestado por su condena? El 
mismo Papa, para quien el rey de Francia era su hijo predilecto, ¿llegó a excomulgar 
a los verdugos de La Pucelle? No, nada de esto pasó. La doncella de OrIeans se 
convirtió a los ojos de todos en una hechicera, desde el momento en que dejó de ser 
maga, y no fueron por cierto únicamente los ingleses quienes la quemaron. Cuando 
se ejerce un poder que es sobrehumano en apariencia, es I preciso ejercerIo siempre 
o resignarse a perecer. El mundo suele I vengarse en forma. muy cruel de haber 
creído demasiado, admirado demasiado y, sobre todo, de haber obedecido 
demasiado. No comprendemos, pues, el poder mágico sino en su aplicación a las 
grandes cosas, pues si un verdadero mago no llega a hacerse dueño del mundo es 
porque no le interesa y ¿por qué entonces querría él rebajarse en el uso de su poder 
soberano? Te daré todos los reinos del mundo, si caes a mis pies y me adoras, dijo el 
Satanás de la parábola a Jesús -Retírate, respondió el Salvador, pues está escrito: tú 
adorarás sólo a Dios... ¡Eli. Eli lamma Sabachtani!, exclamaría luego este divino y 
sublime ado- I rador de Dios. Si El hubiera contestado a Satanás: ¡no te adoraré, sino 
que eres tú quien caerá a mis pies, pues así te lo ordeno en I nombre de la 
inteligencia y la razón eterna!, no hubiese sacrificado su vida santa y noble al más 
afrentoso de todos los suplicios. El Satanás de la montaña fue así cruelmente 
vengado. Los antiguos llamaban a la magia práctica, el arte sacerdotal y el arte real. 
De allí se deduce que los magos eran los maestros de la civilización primitiva, ya 
que eran también los maestros de toda la ciencia de su tiempo. Saber es poder, 
cuando se osa querer. La primera ciencia del cabalista práctico o del mago, es la del 
conocimiento de los hombres. La frenología, la psicología, la quiromancia, la 
observación de los gustos y los movimientos, del sonido de la voz, Y, en general las 
impresiones, ya sean éstas simpáticas o antipáticas, son parte de este conocimiento 
y los antiguos no las ignoraban; Gall y Spurzeim han vuelto a encontrar en nuestra 
época la frenología; Lavater y luego de él Porta, Cardan, Taisnier, Jean Belot y otros, 
han vuelto sobre los antiguos pasos de la psicología, ya que no se les podría llamar 
descubridores de esta ciencia. La quiromancia permanece todavía oculta, y apenas 
se encuentran algunas de sus huellas en las obras recientes y por demás interesantes 
del caballero de Arpentigny, pero para tener una noción suficiente, hará falta 
remontm .f hasta las mismas fuentes cabalísticas, ha dicho el sabio Cornelio 
Agrippa. No está demás decir algunas palabras aquí respecto a la quiromancia, 
mientras que estamos a la espera de la obra de nuestro amigo Desbarolles. 



 La mano es para el hombre el instrumento de su acción; como el rostro, 
conforma una especie de síntesis nerviosa, y como él, posee también sus propios 
trazos y fisonomía peculiar. Allí está trazado el carácter de los individuos, por 
medio de signos evidentes. Así, de acuerdo a sus manos, unos serán laboriosos, 
otros perezosos, unos pesados y lentos, otros ligeros e insinuantes. Las manos duras 
y secas revelan que una persona está hecha para la lucha y el trabajo, mientras que 
aquellas blandas y húmedas denotan una tendencia a la voluptuosidad. Los dedos 
puntiagudos son escrutadores y místicos, los dedos con forma ligeramente 
cuadrada indican aptitud matemática y los espatulados se relacionan con personas 
ambiciosas, amantes de opinar sobre todo. El pulgar, pollex, es el dedo de la fuerza 
y el poder. Corresponde en el simbolismo cabalístico a la primera letra del nombre 
de Jehová. Por sí solo, este dedo es como una síntesis de toda la mano, así que si es 
fuerte, la persona será normalmente fuerte, y viceversa si es débil. Tiene tres 
falanges, estando la primera de ellas escondida en la palma de la mano, igual que el 
eje imaginario del mundo atraviesa el interior de la tierra. Esta primera falange 
corresponde a la vida física, la segunda a la inteligencia y la última a la voluntad. Si 
la palma de la mano es espesa y grasosa, dent"_rá gustos sensuales y una gran 
energía en la vida física; un pulgar alargado, sobre todo en su última falange, es 
signo de una voluntad fuerte que podrá llegar hasta el despotismo; por el contrario, 
si este dedo es corto, señala un carácter suave y fácil de dominar. Los pliegues 
habituales de la mano forman y determinan líneas. Estas líneas vienen a ser como la 
huella de los hábitos, y el observador paciente sabrá reconocerlas y juzgar sobre 
ellas. El hombre cuya mano se pliega mal es torpe y desgraciado. La mano tiene tres 
funciones principales: asir, sostener y palpar. Las manos más flexibles son aquellas 
que palpan y agarran mejor; las manos duras y fuertes pueden agarrar durante más 
tiempo; las arrugas, incluso las más leves, nos muestran las sensaciones habituales 
de dicho órgano. Cada dedo tiene así una función especial, de donde proviene su 
nombre: ya hemos hablado del pulgar. El índice es el dedo que muestra; por 
consiguiente, se relaciona con el verbo y la profecía; el dedo medio, que domina 
sobre toda la mano, representa el destino; el anular, está vinculado a las alianzas y 
los honores, y los quirománticos le han consagrado al sol; el dedo meñique es 
insinuante y también indiscreto, al menos en la opinión de las nodrizas y las gentes 
sencillas, a quienes este pequeño dedo cuenta tantas cosas. La mano tiene siete 
protuberancias que los cabalistas, siguiendo las analogías naturales, han atribuido a 
los siete planetas: la del pulgar a Venus, la del índice a Júpiter, la del dedo medio a 
Saturno, la del anular, al Sol, la del meñique a Mercurio y las otras dos a Marte y a 
la Luna. De acuerdo a su forma y predominio se tiene idea sobre los atractivos, las 
aptitudes y, por consiguiente, el probable destino de los individuos sometidos a 
estudio. No hay vicio que no deje huella, ni virtud que no imprima su signo. Así 
que, para los ejercitados ojos del quiromántico u observador, no hay engaño posible. 



Se comprenderá que una ciencia tal es ya de por sí un poder verdaderamente 
sacerdotal y real. La predicción de los principales acontecimientos de la vida se hace 
entonces posible por las numerosas probabilidades analógicas que ofrece esta 
observación; pero existe una facultad que podemos llamar de los presentimientos, o 
de la sensibilidad. Todas las cosas eventuales o posibles existen en forma causal 
antes de realizarse mediante los actos, y los sensitivos ven de antemano los efectos 
en las causas mismas, pudiendo ofrecer asombrosas predicciones antes de que 
ocurran los grandes eventos. Hemos oído hablar, que bajo el reinado de Luis-Felipe, 
individuos sonámbulos y extáticos llegaron a predecir la reinstauración del imperio, 
precisando incluso la fecha de su advenimiento. La república de 1848 se anunció 
claramente en la profecía de Orval, que data por lo menos de 1830 y de la que 
desconfiábamos mucho, lo mismo que de aquellas atribuidas a Olivarius, de ser éste 
un seudónimo de la señorita Lenormand. Pero no importa mucho aquí lo que 
pensemos. Esta luz magnética que permite predecir el futuro también hace posible 
adivinar las cosas presentes y ocultas; al ser ella la vida universal, es también el 
agente de la sensibilidad humana, que transmite a unos los males o la salud de los 
otros, de acuerdo a la fatal influencia de los contactos, o a las leyes de la voluntad. 
De esta forma se explica el poder propio de las bendiciones y los maleficios, 
reconocido por los grandes adeptos' y sobre todo por el maravilloso Paracelso. Un 
juicioso crítico, Ch. Fauvety, en un artículo publicado por la Revlle philosophiqlle el 
religiellse, aprecia en alto grado los trabajos avanzados de Paracelso, Pomponace, 
Goglenius, Crollius y Robert Fludd, acerca del magnetismo. Pero todo esto, que 
nuestro sabio amigo estudia sólo como una curiosidad filosófica, era una práctica 
para Paracelso y los suyos, sin que por ello se preocupasen mucho por hacerla 
comprensible ante el mundo, ya que para ellos constituía uno de los tradicionales 
secretos que son de rigor en ocultismo y que basta con indicar a quienes saben, 
dejando siempre un velo delante de la verdad, para distraer así a los ignorantes. 
Veamos, pues, algo de aquello que Paracelso reservaba solamente a los iniciados, y 
que hemos logrado comprender descifrando los signos jeroglíficos y las alegorías 
que usaba en su obra: El alma humana es de naturaleza material. Su parte divina le 
es ofrecida para inmortalizarla y darle vida espiritual e individual, pero su 
substancia natural es fluídica y colectiva. Hay, pues, dos caminos para el ser 
humano: la vía individual o razonable, y la vía común o instintiva. .Es mediante 
esta última que es posible que los unos vivan en los otros, dado que el alma 
universal, de la cual cada organismo tiene una conciencia separada, es la misma 
para todos. Vivimos así una vida común y universal cuando nos encontramos en 
estado de embrión, en el éxtasis y durante el sueño. En efecto, la razón no actúa 
sobre este último y aunque a veces podemos encontrar la lógica en nuestro sueño, 
ello sólo ocurre en forma fortuita, de acuerdo al azar de reminiscencias puramente 
físicas. En los sueños tenemos, pues, la conciencia de la vida universal. Estamos 



unidos al fuego, al agua, al aire y a la tierra; volamos igual que las aves,' trepamos 
por los árboles como ardillas, nos deslizamos como serpientes; nos encontramos 
ebrios de luz astral, y nos replegamos hacia el hogar común, cosa que ocurre en una 
forma más completa a nuestra muerte. Pero entonces (y así es como Paracelso nos 
explica los misterios del más allá), entonces los malvados, o sea, aquellos que se 
dejan dominar por los instintos de la bestia, en perjuicio de la razón humana, se 
sumergen en el océano de la vida común con todas las angustias propias de una 
muerte eterna, mientras que los otros permanecen en su superficie y gozan para 
siempre de las riquezas que les proporciona este oro fluido que han sido llamados a 
dominar. Esta identidad de la vida física permite a las voluntades más fuertes 
apoderarse de las existencias de otros y convertirse en sus auxiliares, lo cual explica 
las corrientes simpáticas próximas o a distancia, y esclarece todo el secreto de la 
medicina oculta, ya que esta medicina tiene por principio la gran hipótesis de las 
analogías universales y atribuye todos los fenómenos de la vida física al agente 
universal, dejando ver que basta con obrar sobre el cuerpo astral para obtener 
efectos sobre el cuerpo visible y material. Ella nos enseña también que la esencia de 
la luz astral es un doble movimiento de atracción y proyección; de esta manera, los 
cuerpos humanos se atraen y repelen entre sí y pueden también ser absorbidos por 
otros o expanderse y hacer intercambios; las ideas o imaginaciones de uno pueden 
llegar a influenciar la forma de otro y proyectarse luego sobre el cuerpo físico 
externo. De esta manera se explican los extraños fenómenos relativos a la influencia 
de la mirada durante el embarazo, o las pesadillas producidas por la cercanía de 
personas con mala salud, en la misma forma que es sabido cómo el alma respira 
algo malsano en la compañía de locos o de gente malvada. Es preciso observar que 
en los pensionados los niños llegan a impregnarse un poco de la fisonomía de los 
otros, y por esto, cada instituto o colegio llega a tomar, por así decirIo, un aire de 
familia que le es peculiar. En las escuelas de huérfanos dirigidas por religiosas, 
todas las niñas se parecen entre sí y toman todas esa fisonomía obediente y borrosa 
que caracteriza a la educación ascética. Los seres humanos llegan a ser bellos en la 
escuela del entusiasmo, de las artes o de la gloria, se vuelven feos en las cárceles y 
su figura suele ser triste en los seminarios y conven. tos. Aquí dejaremos a Paracelso, 
con el objeto de adentrarnos en las aplicaciones y consecuencias de sus ideas, que 
no difieren de aquellas de los antiguos magos, y de los elementos de esta kábala 
física que llamamos magia. De acuerdo a los principios cabalísticos formulados por 
la escuela de Paracelso, la muerte vendría a ser como un sueño, cada vez más 
profundo y definitivo, que no sería imposible detener en sus comienzos, ejerciendo 
una potente acción de voluntad sobre el cuerpo astral que se separa, y lIamándole 
de nuevo a la vida por algún poderoso interés o alguna afección dominante. Jesús 
expresó el mismo pensamiento cuando dijo de la hija de Jairo: esta jovencita no está 
muerta, sino que duerme; y de Lázaro: nuestro amigo se ha dormido, voy a 



despertarIe. Para explicar este sistema de resurrección en forma que no ofenda al 
sentido común, es decir, a la opinión generalmente aceptada, diremos que la muerte, 
en tanto no se produzca una destrucción o alteración esencial de los órganos, está 
siempre precedida de una letargia más o menos larga (la resurrección de Lázaro, si 
tuviera que ser admitida como un hecho científico, probaría que dicho estado 
puede llegar a durar hasta cuatro días) 1. Veamos ahora el secreto de la Gran Obra 
que hemos dado solamente en el texto hebreo sin puntuación en el Ritual de Alta 
Magia. He aquí el texto completo en latín, tal como se le encuentra en la página 144 
del Sepher Yetzhirah, comentado por el alquimista Abraham (Amsterdam, 1642): 

 1 

 Se objetará que Lázaro no se sentía bien, lo cual pasa igualmente con 
personas de buena salud o con muchos enfermos que han curado. Por lo demás, es 
un testigo presencial quien nos cuenta en el Evangelio esto, y lo atribuye a los 
cuatro días de permanencia en el sepulcro. Quizá esta parábola sea fruto de su 
imaginación exagerada. 

 SEMITA XXXI Vocatur intelligentia perpetua; et quare vocatur ita? Eo quod 
ducit motum solis et lunae juxta constitutionem eorum; utrumque in orbe sibi 
conveniente. Rabbi Abraham F.'. D.’. dicit: Semita trigésima prima vocatur 
intelligentia perpetua: et illa ducit solem et lunam et reliquas stellas et figuras, 
unum quodque in orbe suo et impertit omnibus creatis juxta dispositionem ad signa 
et figuras. He aquí la traducción del texto hebreo que hemos transcrito en nuestro 
ritual: «La vía trigesimaprimera es llamada Inteligencia Perpetua, y es ella la que 
rige al sol, la luna y las otras estrellas y figuras, cada una en su órbita respectiva. 
Ella se encarga de distribuir lo que conviene a todas las cosas creadas según su 
disposición en los símbolos y las figuras.» Como puede verse, este texto resulta 
absolutamente oscuro para quien desconoce el valor característico de cada uno de 
los treinta y dos senderos. Estos están compuestos por los diez números y las 
veintidós letras jeroglíficas de la Kábala. El sendero treinta y uno se relaciona con la 
letra shin, y representa la lámpara mágica, la luz en medio de los cuernos de 
Baphomet. Es el símbolo cabalístico del OD, o de la luz astral, con sus dos polos y su 
centro equilibrado. Es bien sabido que, en el lenguaje de los alquimistas, el sol 
representa el oro, la luna la plata, y que las otras estrellas o planetas se refieren a los 
demás metales. Ahora podemos comprender el pensamiento del judío Abraham. El 
fuego secreto de los maestros de Alquimia es, pues, la electricidad. Y ella constituye 
prácticamente la mitad de su gran Arcano. Perú ellos también lograban equilibrar la 
energía por medio de una influencia magnética que concentraban en su atha. nor. 
Es esto lo que se puede. sacar de los oscuros dogmas de Basilio Valentín, Bernard de 



Trévisan y Henri Khunrath, y todos ellos prentendían haber logrado la 
transmutación, igual que Ramón LIull, Arnau de Vilanova y Nicolás Flamel. La luz 
universal, en cuanto que magnetiza los mundos, se llama luz astral; en cuanto ella 
forma los metales, se le llama Azoth, o Mercurio de los sabios y, en cuanto anima la 
vida de los animales, debe recibir el nombre de magnetismo animal. El bruto está 
sometido a las fatalidades de esta luz. El hombre puede llegar a dirigirla. Es la 
inteligencia quien, al adaptar el símbolo al pensamiento, crea las formas y las 
imágenes. La luz universal es como la imaginación divina, y este mundo que 
cambia sin cesar, permanece siempre siendo el mismo en cuanto a sus leyes 
configurativas, es así el sueño inmenso de Dios. El hombre llega a la noción de la 
luz mediante su imaginación; atrae hacia sí la luz suficiente para dar forma a sus 
pensamientos, e incluso, a sus sueños. Si esta luz le invade, de forma que ahoga su 
propio entendimiento en las formas que evoca, será un loco. Pero la atmósfera 
fluídica de los locos llega a ser a menudo un veneno para las imaginaciones 
exaltadas a la razón vacilante. Las formas que la imaginación sobreexcitada 
produce para extraviar al entendimiento son tan reales como puede serio una 
fotografía. No es posible ver aquello que no existe. Los fantasmas de los sueños y 
los mismos sueños de quienes sueñan despiertos, son así imágenes reales que 
existen en la luz. Existe también el caso de alucinaciones contagiosas. Pero aquí 
siempre hay algo más que en las alucinaciones ordinarias. 

 Si aquellas imágenes producidas por las mentes enfermas tienen algo de 
realidad, ¿no es acaso posible que sean proyectadas hacia fuera, en forma tan real 
como ellos las perciben? Estas imágenes, que proyectan todo el sistema nervioso del 
médium, ¿no podrían llegar a afectar a todo el organismo de aquellos que, 
voluntaria o involuntariamente entren en simpatía nerviosa con dicho médium? 
Los hechos llevados a cabo por Mr. Home nos prueban que todo esto es posible. 
Ahora, responderemos a quienes pretenden ver en dichas imágenes 
manifestaciones del otro mundo y fenómenos de necrornancia. Tomaremos nuestra 
respuesta del libro sagrado de los cabalistas, pues nuestra doctrina sobre este 
asunto se identifica plenamente con la de los rabinos que compilaron el Zohar. 
Axioma El espíritu se reviste para descender y se despoja para subir. En efecto: ¿Por 
qué los espíritus creados se encuentran revestidos de cuerpo? Ellos deben estar 
limitados para que su existencia sea posible. Al despojarse de todo cuerpo y carecer 
por consiguiente de todo límite, los espíritus creados se perderían en el infinito y, al 
carecer de poder para concentrarse en algún sitio, estarían como muertos e 
impotentes en el todo, serían abismos en la inmensidad de Dios. Todos los espíritus 
creados tienen, pues, un cuerpo, más sutil o más espeso de acuerdo al medio en el 
que son destinados a vivir. Así, el alma de un muerto no podría vivir dentro de la 
atmósfera de los vivos, así como nosotros no podríamos hacerlo dentro de la tierra 



o del agua. Será necesario, para un espíritu ligero o etéreo, un cuerpo semejante a 
aquellos aparatos que utilizan los submarinistas, para que éste pueda llegar hasta 
nosotros. Todo lo que podemos percibir de los muertos son los reflejos que ellos 
han dejado en la luz atmosférica, cuyas impresiones evocamos a través de la 
simpatía de nuestros recuerdos. Las almas de los muertos están por encima de 
nuestra atmósfera. El aire que respiramos es para ellos como la tierra para nosotros. 
Es esto lo que ha declarado el Salvador en su Evangelio, cuando hace hablar al alma 
de un bienaventurado: «Ahora, el gran Caos se ha cerrado para nosotros, y quienes 
están en lo alto no pueden volver a descender hacia quienes están abajo.» De esta 
forma, las manos que hace aparecer Mr. Home no pueden ser otra cosa que el 
mismo aire, coloreado e impregnado por los reflejos que produce y proyecta su 
imaginación enferma 1. Se les toca, igual que se les ve: mitad ilusión y mitad fuerza 
magnética y nerviosa. He aquí, a nuestro modo de ver, una explicación precisa y 
clara de todo ello. Razonemos por un momento con los partidarios de las 
apariciones de ultratumba: O estas manos son cuerpos verdaderos, o se trata de 
ilusiones. Si son cuerpos, no son entonces espíritus, y si se trata de ilusiones 
producidas por un dentro o fuera de nosotros, entonces me daréis la razón. 1 

 Este agente luminoso, al ser también el del calor, explica los cambios 
repentinos de temperatura ocasionados por las proyecciones anormales o las 
absorciones súbitas de la luz. Y también es causa de una perturbación atmosférica 
local, que produce los ruidos de tempestad y los crujidos de la madera. 

 Ahora subrayemos: Casi todos los enfermos de congestión luminosa o de 
sonambulismo contagioso, perecen de muerte violenta, o, en todo caso, de muerte 
súbita. Es por esto que se llegó a atribuir al diablo, en otros tiempos, el poder de 
estrangular a los brujos. El bueno y honesto Lavater, evocaba habitualmente el 
supuesto espíritu de Gablidone. Y fue asesinado. Un camarero de Leipzig, 
Schroepfer, evocaba las imágenes animadas de los muertos. Terminó suicidándose 
de un tiro en la cabeza. Sabemos, por otra parte, cuál fue el desgraciado fin de 
Cagliostro. Pero los investigadores imprudentes pueden esperar a veces desgracias 
mayores que la muerte misma: pueden llegar a convertirse en locos o idiotas, y así 
sólo evitarán la muerte bajo una vigilancia constante para impedirles suicidarse. 
Las enfermedades magnéticas cdnstituyen por sí mismas un camino hacia la locura 
y nacen siempre de la hipertrofia o de la atrofia del sistema nervioso. Se asemejan al 
histerismo que, en realidad, es una de sus variedades y a menudo se producen, bien 
por un exceso de celibato o por excesos de otro género opuesto a éste. Es un hecho 
que existe una estrecha relación entre el cerebro y aquellos órganos encargados de 
cumplir una de las obras más nobles de la naturaleza: la reproducción de los seres. 
No se viola impunemente el santuario de la naturaleza. Nadie osaría levantar, sin 

alainc
Resaltado



arriesgar su propia vida, el velo de la gran Isis. La naturaleza es casta y es a la 
castidad a quien entrega las claves de la vida. Por ello, abandonarse a los amores 
impuros, es confiarse a la muerte. La libertad, que es la vida del alma, no se 
conserva sino dentro del orden natural. Todo desorden voluntario la hiere y un 
exceso prolongado acaba con ella. En tal caso, en lugar de estar guiados y 
preservados por la razón, se estará abandonados al flujo y reflujo fatal de la luz 
magnética. Pues la luz magnética devora sin cesar, ya que ella crea siempre y, para 
poder producir continuamente, también debe absorber de la misma forma. De allí 
provienen las monomanías asesinas y las tentativas de suicidio. De allí nace el 
espíritu de perversidad que ha descrito en forma tan viva y palpable Edgar A. Poe, 
y que Mirville tenía razón en llamar el diablo. El diablo es el vértigo de la 
inteligencia, aturdida por las dudas del corazón. Es la monomanía de la nada, es la 
atracción del abismo, independientemente de lo que pueda ser de acuerdo a la fe 
católica, apostólica y romana y sus decisiones, las cuales no tendríamos la 
temeridad de tocar. En cuanto a la reproducción de los signos y símbolos por medio 
de ese fluido universal que llamamos aquí luz astral, negar su posibilidad sería 
desconocer casi totalmente los fenómenos ordinarios de la naturaleza. Los 
espejismos en las estepas de Rusia, los palacios de Fata Morgana, las figoras 
impresas en forma natural en el corazón de las piedras que Gaffarel denomina 
gamahés, la monstruosa configuración de algunos niños, producto de la mirada o 
de las pesadillas de sus madres, todos estos fenómenos y muchos otros nos prueban 
que la luz está llena de reflejos e imágenes que ella proyecta y reproduce siguiendo 
las evocaciones de la imaginación, del recuerdo o del deseo. La alucinación no 
siempre constituye una ensoñación sin sentido: desde que todo el mundo ve algo, 

 es porque eso es ciertamente visible; pero si eso que ven es absurdo, habrá 
que concluir forzosamente que todo el mundo está engañado o alucinado por una 
apariencia real. Se dice, por ejemplo, que en las veladas magnéticas de Mr. Home 
salen de las mesas manos reales y vivas, manos verdaderas que unos ven y otros 
tocan y otros incluso se sienten tocados por ellas sin verlas; se llega a decir que estas 
manos, ciertamente corporales, son manos de espíritus, lo cual es hablar como niños 
o como locos, ya que se está evidenciando una contradicción en los dos términos. 
Pero reconocer que determinadas apariencias o sensaciones tienen lugar, es ser 
sencillamente sinceros y burlarse de las burlas de los demasiado prudentes, 
teniendo en cuenta que muchas veces estas mismas personas tienen el espíritu 
propio de redactores de diarios humorísticos. Estos fenómenos de la luz que 
producen las apariciones, siempre surgen en épocas laboriosas para la humanidad. 
Son los fantasmas de la fiebre del mundo, es el histerismo de una sociedad que está 
carcomida por el tedio. Virgilio nos relata en versos muy bellos cómo, en tiempos 
de César, Roma se encontraba llena de espectros; las puertas del templo de 



Jerusalén se abrían solas durante Vespasiano y se oía gritar: «Los dioses se han ido»; 
así pues, cuando se van los dioses, regresan los diablos. El sentimiento religioso se 
convierte en superstición cuando se ha perdido la fe, ya que las almas tienen 
necesidad de creer y tienen sed de esperanza. Pero, ¿cómo es posible que la fe se 
pierda? ¿Cómo puede la ciencia llegar a dudar de la armonía y de lo infinito? 
Porque el santuario de lo absoluto está siempre cerrado para la gran mayoría. Pero 
el reino de la verdad, que es el de Dios, sufre violencia y debe ser conquistado por 
los fuertes. Existe un dogma, existe una clave, existe una tradición sublime; y este 
dogma, esta clave y esta tradición, es la Alta Magia. Sólo allí podrá encontrarse el 
absoluto de la ciencia y la base eterna de la ley, lo que nos preserva contra toda 
locura, toda superstición y todo error. El Edén de la inteligencia, el reposo del 
corazón y la quietud del alma. No decimos estas cosas con la esperanza de 
convencer a los que ríen, sino solamente para advertir a aquellos que buscan. 
¡Coraje y buena esperanza para ellos!, ciertamente, llegarán a encontrar, puesto que 
nosotros hemos encontrado. El dogma mágico no es el de los médiums. Los 
médiums que dogmatizan no podrán enseñar nada distinto a la anarquía, puesto 
que su inspiración es el resultado de una desordenada exaltación. Ellos siempre 
predicen desastres, niegan la autoridad jerárquica y se erigen en soberanos 
pontífices, como es el caso de Vintras. El iniciado, por el contrario, respeta ante todo 
la jerarquía, ama y conserva el orden, inclinándose ante las creencias sinceras, ama 
todos los signos de la inmortalidad que son propios de la fe, y de la redención por la 
caridad, que es toda disciplina y obediencia. Acabamos de leer un libro publicado 
bajo la influencia del vértigo astral y magnético, y hemos sido impresionados 
fuertemente por las tendencias anárquicas que colman sus páginas, todo ello bajo 
una apariencia de benevolencia y religión. Al comienzo de dicha obra puede verse 
el signo o, como dicen los maestros, la firma propia de las doctrinas que contiene. 
En lugar de la cruz cristiana, símbolo de armonía, de alianza y regularidad, 
encontramos una tortuosa cepa de viña, con sus retoños retorcidos en forma espiral, 
imagen misma de la alucinación y la embriaguez. Las primeras ideas que nos 
presenta este libro son el cúmulo del absurdo. Las almas de los muertos, se dice, 
están por doquier y nada les limita. He aquí todo el infinito poblado de dioses que 
se interpenetran unos a otros. Las almas pueden y" quieren comunicar con nosotros 
por medio de tablas y copas. De esta forma continúa la enseñanza regular, el 
otrosacerdocio, la otra iglesia, el delirio convertido en cátedra de verdad, los 
oráculos escritos para la salvación del género humano con la palabra atribuida a 
Cambronne, las grandes figuras que se apartan de la serenidad de su destino eterno 
para hacer bailar nuestas sillas y mantener con nosotros conversaciones parecidas a 
aquellas que les atribuyó Béroalde de Verville buscando alcanzar la fama. Todo ello 
produce lástima: y, sin embargo, en América se expande a la manera de una peste 
intelectual. La joven América hace sus campañas, tiene la fiebre, quizá está en plena 



dentición, ¡pero Francia! ¡Qué ocurran cosas parecidas en Francia! Esto no es 
posible, y no ocurre. Pero, al criticar estas doctrinas, los hombres de juicio deberán 
observar los hechos y fenómenos, permanecer tranquilos en medio de la agitación 
de todos los fanatismos (y la incredulidad tiene también el suyo), y juzgar luego de 
haber examinado. Conservar la razón en medio de locos, la fe en medio de la 
superstición, la dignidad en medio de tanto carácter mediocre y la independencia, 
en medio de borregos de Panurge, es, entre todos los milagros, el más raro, el más 
bello y también el más difícil de lograr. *** 

 CAPITULO IV  

Los fantasmas fluídicos y sus misterios Los antiguos les daban diferentes 
nombres: larvas, lémures, hongos. Se les atribuía el gusto por el aroma de la sangre 
derramada y el temor al filo de la espada. La teurgia les evocaba y la Kábala les 
conoce bajo el nombre de espíritus elementales. No se les consideraba, por 
consiguiente, como espíritus, puesto que eran mortales. Se trataba más bien de 
formas tluídicas coaguladas, que podían destruirse al disgregadas. Eran, pues, 
como espejismos animados, formas imperfectas, emanadas de la vida humana: la 
tradición de la magia negra las atribuye al celibato de Adán. Paracelso afirma, por 
su parte, que los vapores de la sangre de las mujeres histéricas llenan el aire de 
fantasmas; estas ideas son tan antiguas que ya encontramos su huella en Hesíodo, 
quien prohíbe expresamente poner a secar delante del fuego la ropa interior que 
haya sido manchada por cualquier polución. Las personas obsesionadas por los 
fantasmas están de ordinario exaltados por un celibato muy riguroso o debilitados 
por un exceso de disolución. Los fantasmas tluídicos son, pues los engendros de la 
luz vital; son como mediadores plásticos, pero sin cuerpo y sin espíritu, nacidos por 
los excesos del espíritu o por los desequilibrios del cuerpo. Estos intermediarios 
errantes pueden ser atraídos por algunas enfermedades que les son fatalmente 
simpáticas, ya que brindan a expensas suya una existencia fáctica más o menos 
durable. Ellos obran entonces como un instrumento suplementario a la voluntad 
instintiva de este tipo de enfermos, nunca para heridos, pero siempre para 
extraviades y crear en ellos alucionaciones precoces. Si el embrión corporal tiene la 
propiedad de tomar la forma que le da la imaginación de la madre, por su parte, el 
embrión fluídico errante será prodigiosamente variable, y se transformará con una 
facilidad sorprendente. Su tendencia a tomar forma corpórea para así atraer un 
alma hace que ellos condensen y asimilen de un modo natural las moléculas 
corporales que flotan en la atmósfera. Así, al coagular los vapores de la sangre, 
estos seres pueden transportarla cún ellos, y así esta sangre viene a ser la que 
perciben los maníacos alucinados viéndola correr sobre las estatuas y los cuadros. 
Vintras y Rosa Tamisier no son, pues, impostores ni gentes atacadas de 



alucinaciones; la sangre llega a plasmarse verdaderamente; los médicos la 
examinan y analizan: es sangre humana auténtica; pero, ¿de dónde proviene? 
¿Acaso puede formarse espontáneamente en la atmósfera? ¿Podrá brotar de manera 
natural de un mármol, una tela pintada o de una hostia? No, sin duda. Se trata de 
sangre que ha circulado por venas y que ha sido derramada, evaporada, desechada, 
el suero se ha convertido en vapor, los glóbulos en un polvillo insignificante, todo 
ello ha flotado y se ha movido en la atmósfera y luego ha sido atraída por una 
corriente de un electromagnetismo especial. El suero ha vuelto a su estado líquido, 
ha irrigado de nuevo a los glóbulos, que han sido coloreados por la luz astral, y otra 
vez la sangre ha recuperado su naturaleza primordial. La fotografía nos ayuda a 
comprobar en forma suficiente que las imágenes son verdaderas modificaciones de 
la luz. Pero existe también una especie de fotografía accidental y fortuita que obra 
condicionada por los espejismos errantes en la atmósfera y deja impresiones 
duraderas sobre las hojas de los árboles, sobre la madera e incluso en el corazón 
mismo de las piedras: así se crean esas imágenes naturales a las que Gaffarel ha 
consagrado varias páginas en su obra Curiosidades inauditas, refiriéndose a 
aquellas piedras que él denomina gamahés y a las que atribuye ocultas virtudes. En 
esta forma, se imprímen escrituras y dibujos que llegan a causar el asombro a los 
observadores de los fenómenos fluídicos. Son, pues, fotografías astrales hechas por 
la imaginación de los médium con o sin ayuda de larvas fluídicas. La existencia de 
dichas larvas nos ha sido demostrada de forma perentoria por una curiosísima 
experiencia.  

Varias personas, queriendo probar el poder mágico del americano Home, le 
han pedido evocar a parientes suyos imaginarios que han desaparecido, y que 
nunca han llegado a existir en realidad. Los espectros no han dejado de acudir a 
estas llamadas y los fenómenos que suelen ocurrir habitualmente ante la evocación 
del médium se han manifestado como siempre. Esta experiencia bastaría por sí sola 
para convencernosde la molesta credulidad y el error formal de que hacen gala 
aquellos que creen en la intervención de espíritus durante estos extraños fenómenos. 
Para que los muertos puedan regresar, la primera condición es que hayan existido 
en vida, ya que si pasamos por alto esta condición, los demonios no serían tampoco 
el fácil producto del engaño en que nos sume la propia mistificación. Como todos 
los católicos, creemos en la existencia de los espíritus de las tinieblas, pero también 
sabemos que el poder divino les ha dado la tiniebla como eterna prisión, y que el 
Redentor ha visto a Satanás precipitarse del cielo y caer como el rayo. Si los 
demonios pueden llegar a tentarnos, es, pues, por la voluntaria complicidad de 
nuestras bajas pasiones, y no les está permitido afrentar el imperio de Dios ni 
perturbar, mediante manifestaciones necias e inútiles, el orden eterno de la 
naturaleza. Los símbolos y las firmas diabólicas que se producen por la 



intervención de los médiums, no constituyen, sin embargo, una evidencia de un 
pacto expreso o tácito entre estos enfermos y las inteligencias del abismo. Estos 
signos se han usado desde siempre para expresar el vértigo astral y se atribuyen al 
espejismo que permanece en los reflejos de la luz extraviada. La naturaleza también 
tiene una memoria propia, y nos envía los mismos símbolos a propósito de las 
mismas ideas, sin que haya en ello nada de sobrenatural o de infernal. «¿Cómo 
queréis que admita... -nos decía el abate Charvoz, primer vicario de Vintras- que 
Satanás se atreva a imprimir sus horribles estigmas sobre las especies consagradas 
que han llegado a convertirse en el cuerpo mismo de nuestro Señor Jesucristo?» 
Hemos declarado en varias ocasiones que era para nosotros imposible 
pronunciamos a favor de una blasfemia tal; y, sin embargo, como lo hemos 
demostrado en nuestros artículos de L' Estafette, los símbolos impresos en 
caracteres sangrientos sobre las hostias de Vintras, consagradas recientemente por 
Charvoz, eran los mismos que son reconocidos por la magia negra como la firma de 
los demonios. A menudo, las escrituras astrales son ridículas u obscenas. Los 
supuestos espíritus, al ser interrogados sobre los mayores misterios de la naturaleza, 
llegan a responder en ocasiones con una palabra vulgar que, según se dice, llegó a 
convertirse en heroica en alguna expresión militar de Cambronne. Por su parte, 
aquellos dibujos que trazan los lápices sin ser movidos por mano alguna, suelen 
reproducir figuras similares a Priapos deformes parecidas a las que ciertos granujas 
descoloridos -para usar la pintoresca expresión de Augusto Barbier-, esbozan 
ensuciando y desluciendo los muros de París, y todo ello nos comprueba una vez 
más lo que ya hemos visto, o sea, que el espíritu l!° preside en forma alguna dichas 
manifestaciones, y que sería sobremanera absurdo reconocer en ello la intervención 
de los seres espirituales que se han apartado de la materia. El jesuita Paul Saufidius, 
quien ha escrito acerca de los hábitos y costumbres de los japoneses, nos cuenta una 
anécdota bastante reveladora: un grupo de peregrinos japoneses que se encontraba 
atravesando un desierto, vio venir hacia ellos una banda de espectros, cuyo número 
era igual al suyo y que caminaban al mismo paso. Estos fantasmas, que eran 
deformes y semejantes a larvas, tomaban al aproximarse la apariencia de un cuerpo 
humano. Bien pronto, llegaron al lado de los peregrinos y se unieron a ellos, 
deslizándose en silencio entre sus filas; entonces los japoneses pudieron verse como 
dobles, ya que cada fantasma se había. Convertido en una imagen perfecta, 
semejante a un espejismo de cada peregrino. Espantados, los japoneses se 
prosternaron, y el bonzo que los conducía se puso a rezar por ellos, en medio de 
grandes contorsiones y fuertes gritos. Cuando los peregrinos se levantaron, los 
espectros habían desaparecido y el devoto grupo pudo continuar su camino sin más 
tropiezos. Este fenómeno, que no ponemos en duda, presenta el doble carácter de 
ser un espejismo y una proyección repentina de larvas astrales, ocasionada por lo 
caluroso de la atmósfera y el agotamiento en que se hallaban los peregrinos. El 



doctor Brierre de Boismont, en su curioso Tratado sobre las alucinaciones, nos dice 
que un hombre perfectamente sensato y que nunca ha experimentado visiones fue 
atormentado una mañana por una terrible pesadilla. Veía una especie de simio 
monstruoso y de figura espantosa dentro de su habitación, que le rechinaba los 
dientes y se movía con repelentes contorsiones. Entonces despertó sobrésaltado y 
vio que ya era de día, saltó de su lecho y cuál no sería su terror al ver de ,nuevo allí 
presente en realidad al espantoso simio de su sueño, perfectamente parecido al de 
la pesadilla, igual de absurdo y repelente, moviéndose en la misma forma de antes. 
El personaje en cuestión no podía creer a sus ojos; por una media hora permaneció 
inmóvil, observando este singular fenómeno y preguntándose si se habría 
contagiado de alguna terrible fiebre o si se habría vuelto loco. Finalmente, decidió 
aproximarse al fantástico animal para tocarle, con lo cual la aparición se desvaneció. 
Cornelius Gemma, en su Historia crítica universal, narra que, en el año 454, en la 
isla de Candia, apareció a unos judíos el fantasma de Moisés al borde del mar; 
llevaba en la frente sus cuernos luminosos y la fulminante vara en su mano, y les 
invitaba a seguirle, indicando con su dedo el horizonte, en dirección a Tierra Santa. 
La noticia de este prodigio se expandió y toda una multitud de israelitas se 
precipitó hacia la ribera. Todos vieron entonces o creyeron ver la maravillosa 
aparición; eran en número de veinte mil, según el cronista, aunque sospechamos 
que exageraba un poco en esto. Bien pronto, su imaginación se exaltó y la sangre 
subió a sus cabezas; se pensó que podría ocurrir un milagro más asombroso que el 
ocurrido en el paso del Mar Rojo; los judíos formaron en columna cerrada y 
tomaron camino hacia el mar; los últimos empujaban con frenesí a los primeros y se 
creía ver al supuesto Moisés caminando sobre el agua. Pero todo fue un espantoso 
desastre. Casí toda la multitud se ahogó, y la alucinación no cesó hasta cobrar las 
vidas de la mayoría de aquellos desgraciados videntes. La mente humana llega a 
creer en sus propias imaginaciones; los fantasmas de la superstición proyectan su 
deformidad sobre la luz astral y se alimentan de los mismos terrores que los 
producen. El negro gigante que extiende sus alas de Oriente a Occidente para 
ocultar la luz al mundo, este monstruo que devora las almas, esta espantosa 
divinidad de la ignorancia y del miedo, el diablo, en una palabra, sigue siendo aún, 
para una inmensa multitud de niños de todas las edades, una temible realidad. En 
nuestro Dogma y Ritual de la Alta Magia, lo hemos representado como la sombra 
de Dios, pero al decir aquello no hemos revelado sino la mitad de nuestro 
pensamiento: Dios es la luz sin sombra. El diablo no es más que la sombra del 
fantasma de Dios. ¡El fantasma de Dios! Este último ídolo de la tierra; este espectro 
antropomorfo que se vuelve maliciosamente invisible; esta personificación finita de 
lo infinito, aquello que siendo invisible no podemos ver sin morir o, al menos, sin 
morir en cuanto a la inteligencia y a la razón, ya que ver lo invisible equivale a 
volverse loco; el fantasma de aquel que no tiene cuerpo; la confusa forma de aquel 



que existe sin forma ni límite alguno: he aquí lo que adoran en su ignorancia la 
mayor parte de los creyentes. Aquello que existe esencial, pura y espiritualmente, 
sin ser lo absoluto, ni lo abstracto, ni la colección de todos los seres, en una palabra, 
el infinito intelectual, ¡es algo tan difícil de imaginar! Ya que toda imaginación 
respecto suyo es una idolatría, es preciso pues creer en El y adorarle. Delante de El, 
nuestro expíritu debe callar y sólo nuestro corazón tiene derecho a darle un nombre: 
¡Padre Nuestro! *** 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 LIBRO SEGUNDO  

LOS MISTERIOS MAGICOS  

CAPITULO PRIMERO  

Teoría de la voluntad La vida humana, con sus innumerables dificultades, 
tiene por objetivo, en el orden de la sabiduría eterna, la educación de la voluntad. 
La dignidad del ser humano consiste en hacer lo que él quiere, y en querer el bien, 
conforme a la ciencia de la verdad. El bien conforme a la verdad es lo justo. La 
justicia es la práctica de la razón. La razón es el verbo de la realidad. La realidad es 
la ciencia de la verdad. El hombre puede llegar a la idea absoluta del ser por dos 
caminos, la hipótesis y la experiencia. La hipótesis es probable, cuando se hace 
necesaria para las enseñanzas de la experiencia; es improbable o absurda cuando 
estas enseñanzas la rechazan. La experiencia constituye la ciencia, la hipótesis es la 
fe. La verdadera ciencia admitirá necesariamente la fe; la verdadera fe contará 
necesariamente con la ciencia. Pascal blasfemaba contra la ciencia al decir que, 
mediante la razón, el hombre no podía llegar a conocer ninguna verdad. Pero 
también Pascal murió enloquecido. Voltaire no blasfemaba menos contra la ciencia, 
al declarar absurda toda hipótesis de la fe, y no admitir, como guía de la razón, más 
que el testimonio de los sentidos. Pero también es preciso constatar que las últimas 
palabras de Voltaire nos han dejado esta formulación contradictoria: DIOS Y 
LIBERTAD Dios, es decir, un supremo Maestro: con lo cual quedaría excluido todo 
ideal de libertad, tal como la entendía la escuela de Voltaire. Y, por otra parte, la 
Libertad, es decir, una independencia absoluta de todo maestro, con lo cual se 
excluye toda idea de Dios. La palabra DIOS expresa la suprema personificación de 
la ley y, por consiguiente, del deber; ahora bien: si por LIBERTAD se entiende, 
como es nuestro pensamiento, el DERECHO DE HACER SU DEBER, entonces 
tomaremos como nuestra divisa y repetiremos sin contradicción y sin error: DIOS Y 
LIBERTAD Dado que no existe verdadera libertad para el ser humano sino dentro 
del orden que resulta de la verdad y del bien, podemos afirmar que la conquista de 
la libertad es el mayor trabajo del alma humana. Al liberarse de las bajas pasiones y 
de su servidumbre, en cierta forma el hombre se crea a sí mismo por segunda vez. 
La naturaleza le ha dado la vida y el sufrimiento, pero es él quien se hace dichoso e 
inmortal. Es así como puede llegar a convertirse en el representante de la divinidad 
sobre la tierra y ejerce en ella su relativo dominio, que es todopoderoso a su manera. 



Axioma I Nada puede resistir a la voluntad del ser humano cuando éste conoce la 
verdad y quiere el bien. Axioma II Querer el mal es querer la muerte. Una voluntad 
perversa es así un comienzo de autodestrucción. Axioma III Querer el bien con 
violencia es querer el mal, pues la violencia genera el desorden y éste genera el mal. 
Axioma IV Se puede y se debe aceptar el mal como medio para la consecusión del 
bien; pero jamás se debe quererlo ni obrarlo, ya que, de lo contrario, se estaría 
destruyendo con una mano lo que se construye con la otra. La buena fe no justifica 
nunca los malos medios; ella los corrige cuando los experimenta y los condena 
cuando los encuentra. Axioma V Para tener derecho a poseer algo en forma 
permanente, hace falta desearlo pacientemente y durante mucho tiempo. Axioma 
VI Pasar la vida queriendo aquello que es imposible poseer para I siempre, equivale 
a abdicar de la vida y aceptar la eternidad de I la muerte. Axioma VII Mientras más 
obstáculos vence la voluntad, más fuerte se hace. Es por esto que Cristo ha 
glorificado la pobreza y el dolor. Axioma VIII Cuando la voluntad está condenada 
al absurdo, es objeto de . reprobación por la razón eterna. Axioma IX 

 La voluntad del justo es la misma voluntad de Dios, y es la ley de la 
naturaleza. Axioma X Es mediante la voluntad que la inteligencia ve. Si la voluntad 
es sana, su visión será justa. Dios ha dicho: ¡Hágase la luz!, y la luz se ha hecho; la 
voluntad dirá: ¡Que el mundo sea como yo quiero vedo! Y la inteligencia lo verá 
como la voluntad lo ha deseado. Aquí reside el significado de la palabra amén, que 
confirma los actos de fe. Axioma XI Cuando se crean fantasmas o se echan al 
mundo vampiros, hará falta alimentar tales criaturas, fruto de una voluntaria 
pesadilla, con la sangre, la vida, la inteligencia y lá razón, sin llegar nunca a 
saciadas. Axioma XII Afirmar y querer lo que debe ser, es crear; afirmar y querer lo 
que no debe ser, es destruir. Axioma XIII La luz es un fuego eléctrico que la 
naturaleza ha puesto al servicio de la voluntad: ella ilumina a los que saben usada, 
y ciega a quienes abusan de ella. Axioma XIV El imperio del mundo es el imperio 
de la luz. Axioma XV Las grandes inteligencias cuya voluntad está mal equilibrada, 
se parecen a los cometas, que son como soles que han sido abortados. Axioma XVI 
No hacer nada es tan funesto como obrar el mal, pero es aún más bajo. El más 
imperdonable de los pecados mortales es el de la inercia. Axioma XVII Sufrir es 
trabajar. Un gran dolor que se ha sufrido es un progreso que se ha realizado. 
Aquellos que mucho sufren viven más que aquellos que no sufren. Axioma XVIII 
La muerte voluntaria por abnegación no es un suicidio; es la apoteosis de la 
voluntad. 

 Axioma XIX El temor no es sino la pereza de la voluntad; es por ello que la 
opinión deshonra a los cobardes. Axioma XX Dejad de temer al león, y el león os 
temerá. Decid al dolor: quiero que te conviertas en placer, y llegará a ser aún más 



que un placer, una felicidad. Axioma XXI Una cadena de hierro es más fácil de 
romper que una cadena de flores. Axioma XXII Antes de afirmar que un ser 
humano es dichoso o desgraciado, es preciso que sepamos hacia dónde ha 
encaminado la dirección de su voluntad: Tiberio moría a diario en Capri, mientras 
que Jesús probaba su inmortalidad y su misma divinidad sobre el calvario y sobre 
la cruz. * * * 

 CAPITULO II  

EL PODER DE LA PALABRA 

 Es el verbo quien crea las formas, y éstas a su vez intervienen sobre el verbo 
para modificarlo y terminarlo. Toda palabra de verdad es el comienzo de un acto de 
justicia. Se nos pregunta si en ocasiones un hombre puede verse empujado hacia el 
mal. Sí, cuando su juicio es falso y, por consiguiente, el verbo se hace injusto. Pero 
se es tan responsable de un falso juicio como de una mala acción. Lo que falsea el 
juicio son las injustas vanidades del egoísmo. El verbo injusto no puede realizarse a 
través de la creación, sino que lo hace mediante la destrucción. Para él no hay sino 
dos extremos: matar o morir. Si él pudiera permanecer inactivo, éste sería el mayor 
de todos los desórdenes, una permanente blasfemia contra la verdad. Tal es el caso 
de la palabra ociosa, de la cual Cristo ha dicho que se dará cuenta en el juicio 
universal. Pero una palabra de I broma, una nadería que nos recrea y que hace reír, 
no constituye una palabra ociosa. La belleza de la palabra es un esplendor de 
verdad. Una palabra verdadera siempre es bella, una bella palabra siempre es I 
verdadera. Es por esto que las obras de arte son siempre santas, en cuanto que son 
bellas. ¡Poco me importa que Anacreonte cante a Bathyllus, si en sus versos puedo 
escuchar las notas de esta divina armonía que es el himno eterno de la belleza! La 
poesía es pura como el sol: ella extiende su velo luminoso sobre los errores de la 
humanidad. ¡Desgraciado de aquel que quisiera levantar el velo para encontrar 
fealdad! El concilio de Trento ha promulgado que está permitido a las personas 
sabias y prudentes leer los libros de los antiguos, aun aquellos que se consideran 
obscenos, por la belleza de su forma. Una estatua de Nerón o de Heliogábalo, que 
estuviera hecha como las obras maestras de Fidias, ¿no sería acaso una obra 
absolutamente bella y absolutamente buena? ¿Y no merecería la burla de todo el 
mundo quien propusiera destruirla por representar a un monstruo?. Las estatuas 
verdaderamente escandalosas son las que están mal hechas, y la Venus de Milo 
sería profanada si se la colocara al lado de las vírgenes que se atreven a exponer en 
ciertas iglesias. Se puede observar el mal en aquellos tratados de moral llenos de 
tonterías, mucho más que en los versos de Catullo o en las ingeniosas alegorías de 
Apuleyo. No hay peores libros que aquellos mal pensados o mal hechos. Todo 



verbo de belleza es un verbo de verdad. Es una luz formulada en palabras. Pero aun 
la luz más brillante, para que pueda producirse y hacerse visible, necesita del 
contraste de la sombra; y la palabra creadora, para poder ser eficaz, necesita de la 
contradicción. Hace falta, pues, que sufra las pruebas de la negación y el sarcasmo, 
e incluso aquella más cruel de la indiferencia y el olvido. «Es preciso -ha dicho el 
Maestro- que el grano que ha caído a la tierra perezca, para que pueda germinar.» 
El verbo que afirma y la palabra que niega deberán, pues, unirse, y de su unión 
nacerá la verdad práctica, la palabra cierta y progresista. Es la necesidad quien 
conducirá a los trabajadores a escoger como piedra angular aquella que en un 
comienzo se había ignorado o desechado. Pero la contradicción nunca debería 
descorazonar a los hombres de iniciativa. Al arado le hace falta la tierra, y la tierra le 
resiste, pues ella sabe trabajar. Ella se defiende como todas las vírgenes y concibe y 
da a luz lentamente, como todas las madres. Por esto vosotros, los que pretendéis 
sembrar una nueva semilla en el terreno de la inteligencia, tenéis que comprender y 
respetar las resistencias que son fruto del pudor de la experiencia limitada de la 
razón tardía. Cuando una nueva palabra viene al mundo, precisa de lazos y de 
lenguas; es el genio quien la ha alumbrado, pero deberá ser la experiencia quien la 
nutra. No temáis porque pueda morir al ser abandonada: para ella, el olvido 
constituirá un favorable reposo, y las contradicciones serán como un cultivo. 
Cuando un sol se despliega en el espacio, atrae o crea los mundos. Una sola chispa 
de luz fija promete en el espacio un universo. Toda la magia está contenida en una 
palabra, y esta palabra, al ser pronunciada cabalísticamente, es más fuerte que todas 
las potencias del cielo, la tierra y el infierno. Con el nombre del tetragrama 
Yod-Hé-Vau-Hé, se puede dominar a la naturaleza; los reinos son conquistados al 
pronunciar el nombre de Adonai, y las ocultas fuerzas que componen el imperio de 
Hermes obedecerán todas a aquel que sepa pronunciar conforme a la ciencia el 
incomunicable nombre de Agla. Pero pronunciar de acuerdo a la ciencia las grandes 
palabras de la Kábala implica decirlas con una entera inteligencia, con una voluntad 
a la que nada detiene, con una actividad que nada desanima. En magia, haber dicho 
es haber hecho; el verbo comienza con las letras y acaba con las obras. No se quiere 
verdaderamente algo sino cuando se le quiere de todo corazón, hasta el punto de 
romper por su causa con los más íntimos afectos, y con todas nuestras fuerzas, hasta 
el punto de llegar a exponer salud, fortuna y vida por ello. Es por la abnegación 
absoluta que se prueba y se constituye la fe, pero aquel hombre que esté armado de 
una fe como ésta, podrá trasladar las montañas de lugar. El peor enemigo de 
nuestras almas es la pereza. La inercia tiene una embriaguez propia que nos 
adormece; pero el sueño de la inercia es la corrupción y la muerte. Las facultades 
del alma humana son como las olas del océano: necesitan para su conservación de la 
sal y lo amargo de las lágrimas; precisan de las tormentas del cielo y de la agitación 
que genera la tempestad. Cuando en lugar de avanzar por nosotros mismos en la 



carrera del progreso preferimos hacemos llevar, estamos durmiendo en los brazos 
de la muerte; es a nosotros a quienes se dice, como al paralítico del Evangelio: 
«¡Toma tu cama y anda!», somos nosotros quienes debemos tomar a la muerte y 
arrojarla en la vida. San Juan, en una frase tan magnífica como terrible, nos dice: «El 
infierno es un fuego que duerme. Es una vida sin progreso y sin actividad; es como 
azufre estancado: stagnum ignis et sulfuris.» La vida que duerme es como la 
palabra ociosa, y es de todo esto que el género humano tendrá que rendir cuentas 
en el día del juicio final. La inteligencia habla y la materia actúa; ella no reposa sino 
luego de haber tomado la forma dada por la palabra. ¡Mirad si no el Verbo cristiano 
haciendo trabajar el mundo después de diecinueve siglos! ¡Qué combate de 
gigantes! ¡Cuántos errores se han intentado y rechazado luego! ¡Cuánto 
cristianismo decepcionado e irritado en el trasfondo de los movimientós de protesta, 
desde el siglo XVI hasta el XVIII! El egoísmo humano, desesperado de sus propios 
defectos, ha llegado a amotinar poco a poco todas sus estupideces j Se ha revestido 
al Salvador del mundo de todos los harapos y todas las púrpuras de escarnio: luego 
de aquel Jesús el inquisidor, han querido hacernos ver al Jesús revolucionario. 
¡Medid, si os es posible esto, todo lo que ha corrido de sangre y lágrimas, y 
atreveros a prever todo lo que falta aún por derramarse antes de que llegue el reino 
mesiánico del HombreDios, quien someterá todas las pasiones a los poderes y, a la 
vez, todos los poderes a la justicia! ¡Adveniat regnum tuum! He aquí lo que 
setecientos millones de voces repiten mañana y tarde sobre toda la superficie de la 
tierra, desde hace diecinueve centurias, mientras que los israelitas esperan aún al 
Mesías. El ha hablado y El vendrá. Ha venido para morir, y ha prometido volver 
para vivir. EL CIELO ES LA ARMONÍA DE LOS SENTIMIENTOS GENEROSOS. 
EL INFIERNO ES EL CONFLICTO DE LOS INSTINTOS EGOÍSTAS. Cuando la 
humanidad, a fuerza de experiencias dolorosas y sangrientas, haya comprendido 
bien esta doble verdad, dejará el infierno del egoísmo para entrar en el cielo de la 
abnegación y la caridad cristiana. La lira de arreo ha desbrozado a la Grecia 
primitiva, y la de Amphyon ha construido la misteriosa Tebas. Y esto ha ocurrido 
porque la armonía es la verdad. La naturaleza entera es armonía, pero el Evangelio 
no es una lira: es el libro de los principios eternos que deben regir y que han regido 
todas las liras y todas las vivas armonías del Universo. Mientras el mundo no 
comprenda estas tres palabras: verdad, razón, justicia, y también aquéllas de: deber, 
jerarquía, y sociedad, la divisa revolucionaria libertad, igualdad, fraternidad no 
será más que una triple mentira. *** 

  

 



CAPITULO III 

 Las influencias misteriosas No existe un término medio posible. Todo ser 
humano es bueno o es malo. Los indiferentes, los tibios, no son buenos, así que son 
malos, y los peores de todos, ya que son imbéciles y cobardes. La lucha de la vida es 
parecida a una guerra civil, donde aquellos que permanecen neutrales traicionan 
por igual a las dos partes en conflicto y renuncian al derecho de ser contados entre 
los hijos de la patria. Todos nosotros respiramos de la vida de los demás, y, en cierta 
forma, les insuflamos parte de la nuestra. Los hombres buenos e inteligentes son, a 
veces sin saberlo, los médicos de la humanidad. Por el contrario, los malvados y 
tontos son como envenenadores públicos. Hay personas cerca de quienes nos 
parece sentimos mejor. Ved esta joven dama del gran mundo, ella conversa, ríe, se 
adorna como todas las otras, así que, ¿por qué es ella mejor y más perfecta? Nada 
más natural que su distinción, nada más franco y noblemente sencillo que su 
conversación. Cerca de ella, todo debería encontrarse a gusto, con excepción de los 
malos sentimientos, pero éstos son imposibles a su lado. Ella no confunde los 
corazones, sino que los eleva; ella no enajena, sino que irradia encanto. Lo que 
emana de toda su persona parece ser una perfección más amable que la misma 
virtud; ella es más graciosa que la gracia y sus acciones son a la vez espontáneas e 
inimitables, como la buena música y los bellos poemas. Es de ella que alguna 
encantadora y mundana amiga suya, demasiado amiga para ser su rival, decía 
después de un baile: me parece estar viendo a la santa Biblia que aleteara frente a 
nosotros. Mirad, por el contrario, a aquella otra mujer, que aparenta la más rígida 
devoción y se t?scandalizaría de oír cantar a los ángeles; su palabra es, sin embargo, 
malintencionada, su mirada altiva y llena de menosprecio, y cuando habla de 
virtud nos haría amar el vicio. Dios es para ella un celoso marido y se jacta de su 
mérito al no engañarle. Sus máximas son desoladoras, sus actos más vanidosos que 
caritativos y se podría decir luego de encontrarla . en la iglesia: he visto al diablo 
rogando a Dios. Al dejar a la primera, nos sentimos plenos de amor por todo lo que 
es bello, bueno y generoso, estamos felices de haberle expresado todo lo que ella 
nos ha inspirado del bien, y de haber recibido su aprobación; pensamos que la vida 
es buena, ya que Dios la concede a las almas como ella, y estamos llenos de coraje y 
esperanza. La otra nos deja débiles, asqueados o, lo que es aún peor, dispuestos con 
excitación a malas empresas; ella nos hace dudar del honor, de la piedad y del 
deber; a su lado somos fácil presa del aburrimiento y estamos al alcance de los 
malos deseos para escapar de él. Murmuramos de otros para causarle placer, o nos 



rebajamos para satisfacer su orgullo, quedando al final descontentos de ella y de 
nosotros mismos. El sentimiento vivo y certero de estas diversas influencias es lo 
propio de las mentes justas y las conciencias delicadas, y constituye precisamente lo 
que los antiguos escritores ascéticos llamaban la gracia del discernimiento de los 
espíritus. Sois crueles consoladores, decía Job a sus pretendidos amigos. Pues, en 
efecto, los seres viciosos afligen siempre, en vez de consolar. Poseen un tacto 
prodigioso para encontrar y escoger las más desesperantes banalidades. ¡Si lloráis 
por un afecto que se ha roto, haréis de tontos! No se os amaba, sino que se divertían 
a vuestra costa, y si os quejáis amargamente de que vuestro hijo es cojo, ellos os 
harán caer en cuenta amigablemente que también es jorobado. Y si éste tosiera, 
provocando vuestra inquietud, se os añadirá con ternura fingida que tengáis 
cuidado, ya que puede estar tísico, o si vuestra mujer permanece enferma desde 
hace un tiempo, os dirán que podéis consolaros, ya que pronto morirá. Trabaja y 
espera, esto es lo que nos dice el cielo por boca de todas las almas buenas; desespera 
y muere, es lo que nos grita el infierno en todas las palabras, todos los movimientos, 
todas las amistades y aun todas las caricias de los seres imperfectos o degradados. 
Cualquiera que sea la reputación de una persona o los testimonios de amistad que 
podáis recibir de la misma, si al dejarla os sentís menos fuertes y menos amigos del 
bien, será una relación perniciosa para vosotros: evitadla. El doble magnetismo 
produce en nosotros dos tipos de simpatías. En forma alternativa necesitamos 
absorber o irradiar. Nuestro corazón ama los contrastes y veréis pocos ejemplos de 
mujeres que hayan amado sucesivamente a dos hombres de genio. Reposamos para 
protegemos del cansancio de la admiración, es la ley propia del equilibrio; pero a 
veces incluso las naturalezas sublimes se ven sometidas a los caprichos de la 
vulgaridad. Como ha dicho el abate Gerbet, el ser humano es la sombra de un Dios 
en el cuerpo de un animal: existen, pues, aquellos que son amigos del ángel, y 
aquellos que son complacientes con el animal. El ángel nos atrae, pero si no 
montamos la debida guardia, será la bestia la que nos llevará; a ella le corresponde 
incluso llegar a arrastrarnos en forma fatal, cuando nos movemos en sus dominios, 
es decir, en las satisfacciones de esta vida que alimenta a la muerte y que, en el 
lenguaje de la bestia, se denomina la vida real. En cuanto a religión, el Evangelio es 
una guía segura, pero no ocurre lo mismo en otros asuntos, y muchas gentes, 
cuando se trata de reglamentar la sucesión temporal de Jesucristo, se entenderían 
mucho mejor con Judas Iscariote que con San Pedro. Se admira la probidad, ha 
dicho Juvenal, pero se la deja aparte. ¿Si tal o cual hombre famoso no hubiese 
mendigado escandalosamente la riqueza, hubiera llegado a dotar su fama en la 
misma forma? ¿Acaso le habrían caído encima sus herencias? La virtud recibe 
nuestra admiración, pero a ella nada debe nuestra bolsa, ya que esta gran dama ya 
es suficientemente rica sin nuestra intervención. j Por ello, se prefiere dotar mejor al 
vicio, ya que es tan pobre! No me gustan los mendigos, y solamente doy a los 



pobres vergonzantes, decía una vez un hombre de espíritu. -Pero, ¿qué les da usted, 
sin conocerles? -Ellos reciben mi admiración y mi estima, y para esto no me hace 
falta conocerles. ¿Cómo es posible que usted necesite tanto dinero -se preguntaba a 
otro en cierta ocasión-- sin tener usted hijos ni cargos mayores? -Tengo a los pobres 
vergonzantes, a quienes no podría dejar de dar mucho. -Hágamelos conocer, yo 
también podría ayudarles. -¡Oh! Usted sin duda ya conoce algunos. Yo tengo siete 
que comen muchísimo y un octavo que come aún más que los siete restantes: los 
siete son los pecados capitales, y el octavo es el juego. . -Señor, deme usted cinco 
francos, tengo mucha hambre. -¡Imbécil! ¡Te mueres de hambre y quieres que te 
ayude en tan vergonzoso camino! ¡Te mueres de hambre y aún tienes la 
imprudencia de confesarlo! ¿Quieres acaso convertirme en cómplice de tu 
incapacidad, hacer que alimente tu suicidio? ¡Quieres una prima para tu miseria! 
¿Por quién me tomas, acaso crees que soy canalla de tu especie?.. -Amigo mío, 
necesito unos mil escudos para seducir a una mujer honesta. -¡Ah! Eso está mal 
hecho; pero no podría rehusar nada a un amigo. Toma, y cuando hayas logrado tu 
fin, me darás la dirección de dicha persona. He aquí lo que se llama, en Inglaterra y 
otros sitios, actuar como un perfecto gentleman. «¡El hombre de honor sin trabajo, 
roba y nunca mendiga»!, respondió un día Cartouche a un paseante que le pidió 
una limosna. Es, pues, algo 'tan enfático como la frase atribuida a Cambronne. y 
quizá el famoso ladrón y el gran general hubiesen respondido en realidad ambos de 
la misma manera. 

 Y este mismo Cartouche ofreció, en otra ocasión y sin que se lo pidieran, 
veinte mil libras a un colega que había quebrado. Entre hermanos, hay que saber 
vivir. La ayuda mutua es una ley de la naturaleza. Ayudar a nuestros semejantes es 
ayudamos a nosotros mismos. Pero por encima de la ayuda mutua hay otra ley más 
santa e importante: la ayuda universal, que es la caridad.. Todos amamos y 
admiramos a san Vicente de Paúl, pero también casi todos poseemos una secreta 
admiración por la habilidad, la presencia de espíritu y sobre todo la audacia de 
Cartouche. Los cómplices reconocidos de nuestras pasiones pueden asqueamos y 
humillamos, pero sabremos, con todos los riesgos y peligros que esto entraña, 
resistir por el orgullo. Pero, ¿qué puede ser más peligroso para nosotros que 
aquellos cómplices hipócritas y ocultos? Ellos van a nuestro lado como la tristeza, 
nos esperan como el abismo y nos rodean por doquier como el vértigo. Les 
excusamos para excusamos, les defendemos para defendemos, les justificamos para 
justificamos y, en fin, les soportamos porque nos parece necesario, ya que no 
tenemos la fuerza para resistir a nuestras debilidades o bien porque no queremos 
hacerlo. Ellas se apoderan entonces de nuestra voluntad, como diría Paracelso, y 
donde quieren conducimos, allí les seguimos. Son, pues, nuestros ángeles perversos, 
y lo sabemos en el fondo de nuestra conciencia. Pero, sin embargo, les cuidamos, ya 



que nos hemos convertido en sus servidores, a fin de que a su vez ellos nos sirvan. 
Pero nuestras pasiones, tan cuidadas y llenas de halagos, no tardan en ser unos 
servidores muy dominantes; y los gustos de dichas pasiones son también nuestros 
amos. Respiramos nuestros pensamientos y aspiramos el pensamiento de los demás, 
que va inmerso en la luz astral, que ha tomado la forma de una atmósfera 
electromagnética. Por ello, a veces la compañía de los malvados es menos funesta 
para las gentes de bien que la de aquellos seres tibios, cobardes y vulgares. En 
cuanto a los vicios groseros, una fuerte antipatía nos advierte prontamente y nos 
libra de su contacto. Pero no ocurre lo mismo con aquellos vicios menores, que casi 
se podría decir han sido admitidos en sociedad y considerados como algo amable y 
placentero. Una mujer honesta puede estar en compañía de una prostituta sin 
experimentar disgusto, pero, en cambio, tiene mucho que temer si se trata de otra 
mujer coqueta y seductora. Se sabe que la locura es contagiosa, pero también es 
cierto que los más peligrosos de todos son aquellos locos que se presentan amables 
y simpáticos. Poco a poco nos van haciendo entrar en su forma de pensar, llegamos 
a comprender luego sus exageraciones y a compartir sus entusiasmos, hasta que 
nos habituamos a su lógica excepcional y descarriada, encontrando que no son tan 
locos como lo pensábamos al comienzo. De ahí a creer que sólo ellos tienen la razón, 
nos queda sólo un paso. Les amamos, les aprobamos, y terminamos tan locos como 
ellos. Los afectos son libres, y admiten el razonamiento, pero las simpatías son 
fatales, en cambio, y muy a menudo nada tienen que ver con la razón. Ellas 
dependen de las atracciones más o menos equilibradas de la luz magnética y obran 
sobre los seres humanos de la misma forma que sobre los animales. Así, nos 
veremos complacidos al lado de una persona que no tiene nada de amable, debido a 
que estaremos dominados y atraídos por ella en forma misteriosa. A menudo, estas 
extrañas simpatías han comenzado por ser fuertes antipatías, lo cual sería una 
expresión de que los fluidos que en principio se repelen mutuamente, han llegado a 
equilibrarse. Aquello que equilibra el cuerpo astral de cada individuo, es lo que 
Paracelso llama su ascendente, y también da el nombre de flagum al reflejo 
particular de las ideas habituales de cada uno en blluz universal. Así, es posible 
llegar al conocimiento del ascendente de una persona, mediante la adivinación 
sensitiva del flagum, unida a la dirección perseverante de la voluntad, lo cual 
permite influenciar el aspecto pasivo del ascendente de otro girando hacia él el 
aspecto activo del propio ascendente, cuando quiere apoderarse y dominar sobre la 
voluntad de ese otro. El ascendente astral ha sido conocido por otros magos, 
quienes le han denominado Torbellino (vortex). Es, según ellos, una corriente de luz 
especializada que reproduce siempre un mismo círculo de imágenes y, por 
consiguiente, de impresiones determinadas y determinantes. Estos torbellinos 
existen para los seres humanos y también para los astros: «Los astros, dice Paracelso, 
respiran su ánima luminosa y atraen la radiación unos de otros. El ánima de la 



tierra cautiva de las leyes fatales de la gravitación se libera al especializarse y pasa 
primero por el instinto animal antes de llegar hasta la inteligencia humana. La parte 
cautiva de dicha ánima es muda, pero conserva por escrito los secretos de la 
naturaleza. La parte libre no puede leer esta escritura fatal sin perder 
instantáneamente su libertad. No es posible pasar de la contemplación muda y 
vegetativa al pensamiento libre y vibrante, sino cambiando los medios y los 
órganos. De allí viene el olvido que acompaña al nacimiento, y las vagas 
reminiscencias de nuestras enfermizas intuiciones, que siempre son análogas a las 
visiones de nuestros éxtasis y nuestros sueños.» Esta revelación del gran maestro de 
la medicina oculta arroja una inmensa luz sobre todos los fenómenos del 
sonambulismo y la adivinación. Allí se encuentra también, para quien sepa 
comprenderla, la clave verdadera de las evocaciones y las comunicaciones con el 
alma tluídica de la tierra. Las personas cuya peligrosa influencia se hace sentir por 
un primer contacto son aquellas que forman parte de una asociación tluídica o que 
disponen en forma voluntaria o inconsciente de una corriente extraviada de luz 
astral. Esto suele ocurrir con aquellos seres que viven aislados, privados de toda 
comunicación humana y que a diario se encuentran en interacción tluídica con gran 
número de animales, como son, de ordinario los pastores, quienes peligran de ser 
poseídos por el demonio llamado legión, y dominan a su turno en forma despótica 
sobre las almas tluídicas de los rebaños confiados a su cuidado. Su influencia es tan 
fuerte, que por su benevolencia o su sola actitud maligna hacen mejorar o morir a 
sus animales. Esta influencia del magnetismo animal también pueden ejercerla 
sobre los cuerpos astrales humanos que se encuentran mal defendidos por una 
voluntad débil o una inteligencia limitada. Así se explican los hechizos producidos 
habitualmente por pastores, y los fenómenos aún recientes del presbiterio de 
Cideville. Cideville es una pequeña aldea de Normandía, donde hace unos años 
tuvieron lugar fenómenos semejantes a los que luego se producirían bajó la 
influencia de Mr. Home. El señor de Mirville los ha estudiado minuciosamente y 
Gouguenot Desmousseaux nos ha revelado todos sus detalles en un libro publicado 
en 1854 que tituló: Costumbres y prácticas de los demonios. Lo que nos parece 
interesante en este último autor es que parece conocer la existencia del cuerpo astral 
o tluídico: «es cierto que tenemos dos almas, nos dice, pero quizá tengamos también 
dos cuerpos». En efecto, todo cuanto narra parecería probar esta hipótesis. Se trata 
de un pastor cuya. forma tluídica llegó a infestar una casa parroquial, y que resultó 
herido a distancia por los golpes propinados contra su larva astral. Preguntaremos 
aquí a los señores Mirville y Gouguenot Desmousseaux, si ellos consideran a este 
pastor como el diablo y, si de cerca o de lejos, el diablo, tal como ellos lo conciben, 
puede ser rasguñado o herido. Por entonces no se conocía aún en Normandía lo 
referente a las enfermedades magnéticas de los médiums, y así este desgraciado 
sonámbulo, a quien se debería haber cuidado y prestado atención médica, fue 



rudamente maltratado e incluso apaleado, según se dice, no sólo en su forma 
tluídica, sino también en carne y hueso, por el mismo cura de la aldea. ¡Debemos 
convenir que estamos aquí frente a un género muy singular del exorcismo! Si es 
cierto que estas violencias tuvieron lugar y si el responsable de ellas es un 
eclesiástico que tiene fama de muy bueno y respetable de cara al público, 
encontramos que los escritores como Mirville y Gouguenot Desmousseaux se 
convierten de cierto modo en sus cómplices. Las leyes de la vida física son 
inexorables y, en lo tocante a su naturaleza animal, el hombre nace esclavo de la 
fatalidad. Es a fuerza de luchar contra su propio instinto que él puede llegar a 
conquistar la libertad moral. Así, pues, dos existencias distintas son posibles para el 
ser humano sobre la tierra: una es fatal, la otra es libre. El ser fatal es el juguete o el 
instrumento de una fuerza que él no dirige; de esta forma, cuando los instrumentos 
de la fatalidad confluyen y se topan unos con otros, la brisa más fuerte arrastra a la 
más débil. En cambio, los seres verdaderamente libres no temen ni los hechizos ni 
las influencias misteriosas. Se nos dirá que el encuentro con Caín pudo ser también 
fatal para Abel. Sin duda lo fue; pero semejante fatalidad fue también una felicidad 
para la víctima pura y santa, y no constituyó una desgracia sino para su asesino. Al 
igual que existe entre los justos una gran comunidad de virtudes y méritos, existe 
entre los perversos una absoluta solidaridad de culpabilidad fatal y de castigo 
necesario. El crimen reside en la disposición interior del corazón; las circunstancias 
que casi siempre son jndependientes de la voluntad, dan la ocasión para la 
gravedad de los actos. Si la fatalidad hubiese hecho de Nerón un esclavo, habría 
llegado a ser un histrión, o un gladiador, y no habría incendiado Roma; pero, ¿acaso 
lo hubiera agradecido? Nerón era el cómplice de todo el pueblo romano, y sólo han 
sido responsables de los furores de este monstruo aquellos que hubieran debido 
impedirlos. Séneca, Burrhus, Traseas,Corbulón; ¡he aquí los verdaderos culpables 
de su afrentoso gobierno, fueron grandes hombres, pero egoístas o incapaces! ¡No 
supieron hacer otra cosa sino morir! Si uno de los osos del jardín zoológico se 
escapara y devorase a varias personas, ¿es a él o a sus guardianes a quien 
deberíamos tomar cuenta? Quienquiera que logra liberarse de los errores comunes, 
tiene que pagar p.or ello en proporción a la suma de dichos errores: Sócrates pagó 
por Aneitus, y Jesús debió sufrir un suplicio que igualara en su horror a la traición 
de Judas. Es así como se pagan las deudas de la fatalidad y, al hacerlo, la libertad 
conquistada compra el imperio del mundo: es a ella a quien corresponde unir o 
desunir; Dios le ha entregado las claves del cielo y el infierno. Hombres que liberáis 
las bestias para que obren a su antojo, vosotros mismos buscáis que éstas os 
devoren. Las multitudes esclavas de la fatalidad no podrán gozar de la libertad sino 
por la obediencia absoluta a la voluntad de los hombres libres; tendrán así que 
trabajar para ellos, puesto que éstos son responsables por ellas. Pero cuando la 
bestia gobierna a las bestias, cuando el ciego conduce a los ciegos, cuando el 



hombre fatal gobierna las masas fatales, ¿qué cabe esperar entonces? Espantosas 
catástrofes, que nunca dejan de sobrevenir. Al admitir los dogmas anárquicos del 89, 
Luis XVI condujo al Estado hacia una pendiente fatal. Desde ese momento, todos 
los crímenes de la revolución pesaron sobre su cabeza. Sólo él faltó a su deber. 
Robespierre y Marat hicieron lo que tenían que hacer; Girondinos y Montañeses se 
destruyeron fatalmente unos a otros, y sus muertes violentas no fueron más que 
una catástrofe necesaria. No hubo en aquella época sino un grande y legítimo 
suplicio, verdaderamente sagrado y expiatorio: el del rey. El principio mismo de la 
realeza hubiera caído por tierra si este príncipe excesivamente débil hubiera sido 
absuelto. Pero era imposible una transacción entre el orden y el desorden. No se 
hereda de aquellos a quienes se asesina, sino que se les roba, y la revolución, al 
asesinar a Luis XVI, le ha rehabilitado. Luego de tantas concesiones, debilidades e 
indignos doblegamientos, aquel hombre, consagrado por segunda vez merced a su 
desgracia, ha podido al menos exclamar al subir al cadalso: «¡La revolución está 
sentenciada y soy siempre el rey de Francia!» Ser justo implica sufrir por todos 
aquellos que no lo son, pero también significa vivir; ser perverso, implica sufrir por 
sí mismo sin llegar a conquistar la vida; significa, pues, equivocarse, obrar mal y 
morir eternamente. Resumamos: las influencias fatales son las de la muerte, en 
tanto que las influencias salvadoras son las de la vida. Según seamos más débiles o 
más fuertes en nuestra vida, vamos a atraer o a rechazar el maleficio. Este oculto 
poder existe en realidad, pero la inteligencia y la virtud siempre tendrán el medio 
de evitar sus obsesiones y sus golpes. *** 

 CAPITULO IV  

Misterios de la perversidad El equilibrio humano se basa en dos atracciones: 
una hacia la muerte, la otra hacia la vida. La fatalidad es el vértigo que nos lleva 
hacia el abismo; la libertad es el esfuerzo razonable que nos eleva por encima de las 
atracciones fatales de la muerte. ¿Qué es un pecado mortal? Es una apostasía de 
nuestra libertad; un abandono que hacemos de nosotros mismos a las leyes 
materiales que nos impulsan hacia lo más pesado; un acto injusto es un pacto con la 
justicia: por ello, toda injusticia es una abdicación de la inteligencia. Caemos 
entonces bajo el imperio de la fuerza, donde las reacciones van a romper siempre 
todo lo que se salga de su equilibrio. El amor hacia el mal y la adhesión formal de la 
voluntad a la injusticia son los últimos esfuerzos de la voluntad agonizante. El 
hombre, a pesar de lo que pueda hacer, es más que el bruto y no sabe abandonarse 
como éste a la fatalidad. Es preciso que escoja y que ame. El alma desesperada que 
se cree enamorada de la muerte se encuentra con todo más viva que un alma sin 
amor. La actividad en pro del mal puede y deberá conducir al hombre hacia el bien, 
por contragolpe y reacción. El único mal sin remedio es la inercia. A los abismos de 



la perversidad se oponen por correspondencia los de la gracia; Dios ha forjado a 
menudo santos de los mismos malvados, pero nunca ha hecho esto con los tibios y 
los cobardes. Bajo pena de condenación, es preciso trabajar y obrar. En esto la 
naturaleza hace lo suyo, y cuando no avanzamos con todo nuestro coraje hacia la 
vida, ella se encarga de precipitarnos con todas sus fuerzas hacia la muerte. A los 
que se niegan a marchar, les arrastrará. Un hombre a quien podemos llamar el gran 
profeta de los ebrios, Edgar A. Poe, este sublime alucinado, este genio de la 
extravagancia lúcida, nos ha pintado con la más espantosa realidad las pesadillas 
de la perversidad... «He matado a ese viejo por ser bizco. -Lo hice, ya que no dejaba 
de mirar así.» He aquí la terrible contrapartida del Credo quia absurdum, de 
Tertuliano. Blasfemar contra Dios e injuriarle es a veces un último acto de fe. «Los 
muertos no te alaban, Señor», dijo el salmista, y podemos atrevemos a añadir: «Los 
muertos no te blasfeman.» ¡Oh! Hijo mío, decía un padre inclinado sobre el lecho de 
su hijo, caído en letargia luego de un violento acceso de delirio: Insúltame, aún más, 
pégame, muérdeme...! Así al menos sentiría que vives aún... ¡pero no permanezcas 
para siempre en el terrible silencio de la tumba! Ocurre siempre que un gran crimen 
es como una protesta contra una gran tibieza. Cien mil sacerdotes honestos 
hubieran conseguido, por medio de una caridad más activa, prevenir el atentado 
del miserable Verger. La Iglesia debe juzgar, condenar, castigar a un eclesiástico 
escandaloso, pero no tiene el derecho de abandonarle a las tentaciones de la miseria 
y el hambre y al frenesí de la desesperación. No hay pensamiento más terrible que. 
el de la nada; y si alguna vez pudiera llegar a formularse su concepto, si se hiciera 
posible admitirlo, el infierno mismo sería entonces una esperanza. He aquí por qué 
la misma naturaleza busca e impone la expiación como un remedio; he aquí la 
razón de que el suplicio compensa, como muy bien lo comprendió ese gran católico 
llamado Joseph de Maistre. He aquí por qué la pena de muerte forma parte del 
derecho natural, y no desaparecerá jamás de las leyes humanas. La falta cometida 
por el asesino sería indeleble si Dios no dejara caer su absolución sobre su culpa, 
bajo la pena del cadalso; en caso contrario, el poder divino abdicaría en favor de la 
sociedad y, al ser usurpado por los perversos, les pertenecería sin que nada pudiera 
impedírselo. Entonces, el asesinato se transformaría en virtud, puesto que vendría a 
ejercer las represalias de la ultrajada naturaleza; la venganza particular sería la 
protesta contra la ausencia de expiación pública y, con los trozos de la rota espada 
de la justicia, la anarquía podría fabricar sus puñales. «Si Dios llegase a suprimir el 
infierno, los hombres se encargarían de hacer otro para desafiarle», nos decía en 
alguna ocasión un honrado sacerdote. Y tenía razón: es por esto que el infierno nos 
tienta con su propia desaparición. ¡Emancipación! tal es el grito de todos los vicios: 
emancipación del asesinato por la abolición de la pena de muerte; emancipación de 
la prostituación y del infanticidio por la abolición del matrimonio; emancipación de 
la pereza y la rapiña por la abolición de la propiedad... De esta manera gira el 



torbellino de la perversidad, hasta que llega a obtener esta fórmula suprema y 
secreta: ¡Emancipación de la muerte por la abolición de la vida! Es mediante las 
victorias del trabajo que podemos escapar a las fatalidades del dolor. Lo que 
llamamos muerte no es sino la eterna transmutación de la naturaleza; sin cesar; ella 
reabsorbe y obliga a retornar a su seno todo aquello que no ha nacido en el espíritu. 
La materia que es inerte por sí misma no puede existir sino en virtud del 
movimiento perpetuo, y el espíritu, que es de naturaleza volátil, no puede 
permanecer sino mediante la adherencia. La emancipación de las leyes fatales 
mediante la libre adhesión del espíritu a la verdad y al bien, es lo que el Evangelio 
llama el nacimiento espiritual; la reabsorción en el hogar eterno de la naturaleza es 
la segunda muerte. Los seres no emancipados se ven atraídos hacia esta segunda 
muerte por una fatal gravitación, siendo arrastrados unos por otros, como nos lo 
describe Miguel Angel magistralmente en su famosa pintura del juicio final, en 
donde les vemos pesados y pegajosos, como gentes manchadas, y los espíritus 
libres deben luchar enérgicamente contra ellos para evitar ser retenidos a su vez en 
su vuelo y verse proyectados fatalmente hacia el infierno. Esta guerra es tan antigua 
como el mundo; los griegos la representaban bajo los símbolos de Eros y Anteros, y 
los hebreos por el antagonismo de Caín y Abel. Es la guerra de los titanes y los 
dioses. Los dos ejércitos son invisibles por completo, pero disciplinados y siempre 
listos al ataque o a la represalia. Las gentes ingenuas de ambos bandos, estimulados 
por las resistencias unánimes e inmediatas que encuentran, organizan vastos 
complots sabiamente urdidos, y sociedades ocultas que son todopoderosas en su 
ámbito. Eugenio Sué ha inventado a Rodin; las gentes de iglesia hablan de los 
iluminados y los francmasones; Wronski imagina sus sectas místicas, y en el fondo 
de todo ello lo único que puede calificarse de serio y verdadero es la necesaria lucha 
entre el orden y el desorden, entre los instintos y el pensamiento; el resultado de 
esta lucha será un equilibrio dentro de un progreso y el diablo colaborará siempre, 
muy a pesar suyo, en la gloria de san Miguel. El amor físico constituye la más 
perversa de todas las pasiones fatales. Es el anarquista por excelencia; no conoce 
leyes, ni deberes, ni verdad, ni justiciá; es capaz de hacer que la hija marche sobre el 
cadáver de sus padres. Es como una embriaguez irresistible, o una locura furiosa; es 
el vértigo de la fatalidad que siempre anda buscando nuevas víctimas; es la 
enajenación antropófaga de Satumo, que ansía ser padre para poder devorar a sus 
hijos. Vencer a este tipo de amor es dominar a la naturaleza toda entera. Al 
someterla a la justicia, estaremos rehabilitando la vida al reconocer en ella la 
inmortalidad; por ello, las mayores obras de la revelación cristiana son la creación 
de la virginidad voluntaria y la santificación del matrimonio. 

 Mientras el amor no pasa de ser mero deseo y placer, será mortal. Para 
etemizarse, hará falta que conlleve un sacrificio, con lo cual tendrá una fuerza y una 



virtud. Es la lucha entre Eros y Anteros la que genera el equilibrio del mundo. Todo 
aquello que sobreexcita la sensibilidad conduce a la depravación y al crimen. Las 
lágrimas llaman a la sangre. Si se trata de algo como los licores fuertes, destinado a 
producir una emoción notable, su uso habitual es más bien un abuso, ya que todo 
abuso de las emociones pervierte el sentido moral; se les llega a buscar por ellas 
mismas y se sacrifica cualquier cosa para procurárselas. Así, una mujer demasiado 
novelesca se podrá convertir fácilmente en una heroína de tribunal, llegando 
incluso a cometer ese acto irreparable y absurdo que es el suicidio, con el objeto de 
admirarse y conmoverse de sí misma al verse morir. Los hábitos novelescos llevan a 
las mujeres a la histeria y a los hombres a la hipocondría. Manfredo, René y Lelia 
son tipos de una perversidad tanto más profunda en cuanto que justifican 
racionalmente su orgullo enfermizo y llegan a poetizar su demencia. ¡Nos 
preguntamos con espanto qué clase de monstruo podría nacer de una pareja como 
Manfredo y Lelia! La pérdida del sentido moral es una verdadera alienación. Aquel 
ser humano que no obedece ante todo a la justicia no se pertenecerá a sí mismo y 
caminará privado de luz por la noche de su existencia, actuando como si estuviera 
en un sueño, presa continua de la pesadilla de sus pasiones. Las corrientes 
impetuosas de la vida instintiva y la débil resistencia de la voluntad constituyen un 
antagonismo tan marcado, que los cabalistas han llegado a plentear la posibilidad 
de un estado embrionario de las almas, en cuanto a su evolución, que se 
manifestaría por la presencia, en un mismo cuerpo, de varias almas que se lo 
disputan entre sí y que, a menudo, buscan destruirle, en forma similar a los 
náufragos de la Medusa, que se disputaban una balsa demasiado pequeña, 
buscando con ello que la misma se hundiera. Es muy cierto que al convertimos en 
servidores de una corriente cualquiera de instintos o incluso de ideas, se aliena la 
personalidad y se llega a ser esclavo de ese genio de las multitudes que el Evangelio 
denomina Legión. Hay algo que los artistas conocen muy bien: sus frecuentes 
evocaciones de la luz universal llegan a enervarles y a convertirles en medillms, es 
decir, en enfermos. Mientras más alto les coloca su éxito frente a la opinión pública, 
más disminuye su personalidad; llegan a ser caprichosos, envidiosos, coléricos y 
absurdos. No pueden admitir que exista mérito, incluso dentro de otros órdenes, 
para quienes se sitúan lejos de su estilo, y en la medida que la injusticia va 
invadiéndoles, se creen incluso eximidos de la cortesía. Para escapar a esta fatalidad, 
los grandes hombres se aíslan de toda posible camaradería libertina, y se salvan 
mediante una feroz impopularidad de las influencias del vulgo envilecido. Si Balzac, 
durante su vida, hubiera accedido a formar parte de una camarilla o un partido, no 
hubiera podido ser después de su muerte el mayor universalista de nuestra época. 
La luz no puede aclarar ni las cosas insensibles ni los ojos que permanecen cerrados 
a ella, o al menos, no llega a iluminarles sino en beneficio de aquellos que ven. La 
palabra del Génesis: j Hágase la luz!, es un grito de victoria de la inteligencia que 



triunfa sobre las tinieblas. Es una palabra sublime, en efecto, puesto que expresa 
con sencillez la cosa más grande y maravillosa del mundo: la creación de la 
inteligencia por sí misma, cuando al convocar sus potencias y habiendo equilibrado 
sus facultades exclama: Quiero inmortalizarme contemplando la verdad eterna, 
¡hágase la luz!, y la luz ha sido hecha. La luz, que es eterna como Dios, comienza 
todos los días para aquellos ojos que saben abrirse a ella. Por toda la eternidad, la 
verdad será como la creación y el invento del genio: El exclama: ¡Hágase la luz! y El 
mismo se crea, puesto que ella es. Su inmortalidad nace de su eternidad, y El puede 
contemplar la verdad como su propia obra, ya que ella es su conquista, y la 
inmortalidad como su triunfo, ya que ésta será su recompensa y su corona. Pero no 
todos los espíritus pueden ver con precisión, debido a que no todos los corazones lo 
quieren con justicia. Hay almas para quienes la luz verdadera parecería no haber 
existido nunca. Ellas se contentan con las visiones fosforescentes, a manera de 
engendros de luz y alucinaciones de la mente y, al estar enamoradas de estos 
fantasmas, temen al día que les obligará a desaparecer, pues sienten que el día no 
está hecho para sus ojos y prefieren sumergirse en una profunda oscuridad. Es por 
un proceso análogo que los locos primero temen y luego calumnian, insultan, 
persiguen y condenan a los sabios. Es preciso compadecerles y perdonar les, puesto 
que no saben lo que hacen. La verdadera luz es fuente de satisfacción y reposo para 
el alma.  

Por el contrario, la alucinación llega a fatigada y atormentada. Las 
satisfacciones de la locura se parecen a esos sueños gastronómicos de las personas 
hambrientas, que sólo aguijonean mucho peor su hambre sin llegar nunca a saciada. 
De ahí nacen las irritaciones y los problemas, el desánimo y la desesperación. ¡La 
vida nos ha mentido siempre, dirán los discípulos de Werther, y es por ello que 
deseamos la muerte! Pobres niños, no es la muerte lo que verdaderamente ansiáis, 
sino la vida. Desde que os encontráis en el mundo estáis muriendo a diario, ¿y es 
acaso a la cruel voluntad de la nada a quien debéis solicitar remedio para el vacío de 
vuestra voluptuosidad? ¡No, la vida no ha podido engañaros jamás, puesto que aún 
no habéis vivido, ya que lo que tomais por vida no es otra cosa que las 
alucinaciones y los sueños propios del primero adormecimiento de la muerte! 
Todos los grandes criminales son alucinados voluntarios, y todos los alucinados 
voluntarios pueden llegar a convertirse fatalmente en grandes criminales. Nuestra 
luz personal, especializada, generada y determinada por nuestra afección 
dominante, será el germen de nuestro paraíso o nuestro infierno. Cada uno de 
nosotros de cierta forma concibe, da al mundo y alimenta su ángel bueno o su 
demonio perverso. La concepción de la verdad hace nacer en nosotros al genio 
bueno; la percepción voluntaria de la mentira es un caldo de cultivo para la 
incubaciónde vampiros y pesadillas. Cada uno está obligado a alimentar sus 



propias criaturas y nuestra vida se consume para el provecho de nuestros 
pensamientos. ¡Dichosos aquellos que encuentran la inmortalidad en las creaciones 
de su alma! Y desgraciados quienes se agotan para alimentar la mentira y engordar 
a la muerte, puesto que cada uno gozará del fruto de sus obras. Existen también 
aquellos seres inquietos y atormentados, cuya influencia es turbulenta y cuya 
conversación es fatal. Al estar cerca de ellos nos sentimos irritados y les dejamos 
con un sentimiento de cólera y sin embargo, movidos por una secreta perversidad, 
les buscamos en ocasiones para encontrar problemas o encontrar satisfacción en las 
malignas emociones que nos brindan. Son estos los enfermos contagiados del 
espíritu de perversidad. El fin oculto del espíritu de perversidad es siempre la 
destrucción y su último objetivo es el suicidio. Así en el caso del criminal Elicabide, 
de acuerdo a sus propias expresiones, no sólo experimentó un deseo incontenible 
de matar a sus padres y amigos, sino que hubiera querido incluso, de haber sido 
posible, hacer saltar todo el globo como una castaña asada, como fueron sus 
palabras ante el tribunffl. Por su parte, Lacenaire, quien pasaba los días ingeniando 
crímenes para proporcionarse así el medio de pasar las noches en innobles orgías o 
entregado al frenesí del juego, se jactaba mucho de haber vivido. jElllamaba vivir a 
esto, e incluso llegó a cantar un himno a la guillotina, a quien llamaba su bella 
prometida! ¡Y el mundo está lleno de imbéciles que admiran a tal asesino! Alfredo 
de Musset, antes de dedicarse a la bebida, ha derrochado uno de los primeros 
talentos del siglo en cantos plenos de fría ironía y de repugnancia universal; el 
desgraciado había sido presa de un maleficio proveniente del influjo de una mujer 
profundamente perversa quien, luego de habede matado, se ha posado como un 
vampiro sobre su cadáver hasta llegar a destrozar su sudario. En alguna ocasión, 
preguntamos a un joven escritor de esta escuela qué pretendía probar su literatura. 
Esta prueba, nos respondió con franca ingenuidad, que es preciso desesperar y 
morir. ¡Vaya apostolado y vaya doctrina! Pero en ella vemos las conclusiones 
necesarias y por demás rigurosas del espíritu de perversidad: aspirar sin cesar al 
suicidio, calumniar la vida y la naturaleza, invocar a diario la muerte sin poder 
morir, es el infierno eterno, es el suplicio de Satanás, ese avalar mitológico del 
espíritu de perversidad; la verdadera traducción en romance de la palabra griega 
diabolos, diablo, es lo perverso. He aquí, pues, un misterio cuyos excesos están 
fuera de toda duda. No es posible gozar de los placeres, incluso materiales, de la 
vida, sino a través del sentido moral. El placer es la música de las armonías internas 
y los sentidos sólo son instrumentos; pero estos instrumentos suenan 
distorsionados al contacto con un alma degradada. Los perversos no pueden sentir 
nada, puesto que no pueden amar nada: para amar hace falta ser bueno. Para 
quienes todo parece vacío, y la misma naturaleza semeja ser impotente, esto suele 
deberse a que ellos mismos son vacíos e impotentes, y dudan de todo, puesto que 
nada saben, y blasfeman de todo, puesto que nada aprecian. Cuando acarician, es 



para mancillar; cuando beben, es para embriagarse; cuando duermen, es para 
olvidar y, cuando despiertan, es para aburrirse mortalmente. Así vivirá, o mejor, así 
morirá día a día aquel que se considera eximido de toda ley y de todo deber, para 
convertirse en el esclavo de su fantasía. El mundo y la misma eternidad parecerán 
unútiles a quien se torna inútil al mundo y a la eternidad. Nuestra voluntad, al 
actuar directamente sobre nuestro cuerpo astral, es decir, sobre aquella porción de 
luz astral que se especializa en nosotros y que nos ayuda a asimilar y configurar los 
elementos necesarios para nuestra existencia, nuestra voluntad, justa o injusta, 
armoniosa o perversa, configura este cuerpo intermediario a su imagen y le confiere 
aptitudes de acuerdo a nuestras apetencias e inclinaciones. De esta forma, la 
monstruosidad moral producirá la fealdad física. El intermediario astral, este 
arquitecto interior de nuestro edificio corporal, le modifica continuamente, 
conforme a nuestras necesidades verdaderas o ficticias. Es él quien abulta el vientre 
y las mandíbulas del goloso, aprieta los labios del avaro, hace impúdica la mirada 
de una mujer impura y venenosa las del malvado y el envidioso. Cuando el 
egoísmo prevalece en un alma, la mirada llega a ser fría y las facciones duras; la 
armonía de las formas desaparece y, según la especialidad irradiante o absorbente 
que tenga dicho egoísmo, los miembros se cargan de una gordura excesiva o se 
adelgazan en extremo. La naturaleza, al hacer de nuestro cuerpo el retrato de 
nuestra alma, garantiza con ello una semejanza permanente y nunca se cansa de 
retocarle. Hermosas mujeres que no sois al mismo tiempo buenas, no esperéis gozar 
durante mucho tiempo de vuestra belleza. La belleza es como un adelanto que 
concede la naturaleza a la virtud, y si ésta no se apresta a compensarlo, la primera 
reclamará de manera ineludible su capital. La perversidad, al modificar así el 
organismo cuyo equilibrio ha destruido, crea en él al mismo tiempo esta fatalidad 
de los deseos que empuja más tarde a la destrucción y a la muerte de dicho 
organismo. Mientras más se sumerge éste en el goce ilícito, más crece su sed de 
placer. El vino viene a ser como agua para el ebrio, y el oro como céntimos en las 
manos del jugador; Mesalina se agotará sin lograr saciarse. La voluptuosidad que 
nunca les colma se convierte para estos seres en un largo e irritado deseo. Mientras 
más homicidas son sus excesos, más les parecerá próxima la felicidad suprema. 
¡Siempre más! ¡Otro trago de fuerte licor, otro espasmo, otra violencia contra la 
naturaleza...! ¡Ah!, ¡por fin conocen el placer! ¡Esto es vida... y su deseo, llevado al 
paroxismo por un ansia siempre insatisfecha, se precipita para siempre en la 
muerte! 

 

 



 

 

 PARTE CUARTA  

LOS GRANDES SECRETOS PRACTICOS o las realizaciones de la ciencia  

INTRODUCCION Las altas ciencias de la Kábala y la magia prometen al ser 
humano un poder excepcional, real, efectivo, creador, y si no fuere así, debería 
considerarseles como mentirosas y vanas. Pos sus obras les conoceréis, dijo el 
Maestro supremo, y esta regla de juicio es infalible. Si pretendéis que crea en 
vuestro saber, mostradme lo que hacéis. Para elevar al hombre hasta la perfección 
moral, Dios se oculta a sus ojos y, en cierta forma, le deja el gobierno del mundo. 
Pero el se deja adivinar por las grandezas y armonías de la naturaleza, a fin de que 
el hombre vaya perfeccionándose en forma progresiva y vea cada vez más alta la 
idea que tiene de su creador. El hombre no conoce a Dios sino a través de los 
nombres que da a este Ser de los seres y no le distingue sino mediante las imágenes 
que de El se atreve a esbozar. Por esto, es también de alguna manera creador de 
aquel que le ha creado. Al considerarse el espejo de Dios y, al ensanchar 
indifenidamente su propia imagen refleja, tratará de bosquejar en el espacio infinito 
la sombra de aquel que existe sin cuerpo, sin sombra y sin espacio. CREAR A DIOS 
ES CREARSE A sí MISMO, HACERSE INDEPENDIENTE, IMPASIBLE E 
INMORTAL: He aquí un proyecto ciertamente más temerario que el sueño de 
Prometeo. La expresión anterior es audaz casi hasta tocar el límite de la impiedad, y 
el pensamiento que contiene es ambicioso casi hasta lo demencia! Y, sin embargo, 
tal proyecto no es paradoja!, sino bajo la forma en que se presta a una interpretación 
sacrílega y falsa, pero en otro sentido es algo perfectamente razonable y la ciencia 
de los adeptos puede prometer su realización y perfecto cumplimiento. En efecto, el 
ser humano se considera un Dios desde el punto de vista de su propia inteligencia y 
su propia bondad, y su ideal no podrá ir más alto de lo que permita su desarrollo 
moral. El Dios que adora no es entonces sino su propio reflejo ampliado. Concebir 
aquello que es absoluto en materia de bondad y justicia equivale a ser muy justo y 
muy bueno en sí mismo. Las cualidades del espíritu y las cualidades morales no 
sólo constituyen una riqueza, sino la más grande de todas ellas. Es preciso 
adquirirlas mediante la lucha y el trabajo. A esto se nos preguntará por qué la 
desigualdad de las aptitudes, o por qué hay niños que nacen con su organismo más 
perfecto; nos inclinamos a pensar que dichos organismos son el resultado de un 
trabajo más avanzado de la naturaleza y que aquellos niños que nacen dotados de 
ellos les han llegado a adquirir, si no por su propio esfuerzo, al menos por las obras 



solidarias de otros seres humanos a los cuales está vinculada su existencia. Es, pues, 
otro secreto de la naturaleza, la cual nunca deja nada al azar: la propiedad de 
facultades intelectuales más evolucionadas, como ocurre con la propiedad del 
dinero o de tierras, constituye así un derecho imprescindible de sucesión y herencia. 
Sí, el ser humano está llamado a terminar la obra de su Creador, y cada uno de los 
instantes que emplea en hacerse mejor o en perderse, será decisivo para toda la 
eternidad. Es mediante la conquista de una inteligencia siempre recta y de una 
voluntad siempre justa que puede llegar a vivir para la vida eterna, ya que lo único 
que puede quedar de la injusticia y el error es la pena causada por su desorden. 
Comprender el bien es quererlo y, en el orden de la justicia, querer es hacer. He aquí 
por qué el Evangelio nos dice que los hombres serán juzgados según sus obras. 
Somos hasta tal punto lo que nuestras obras hacen de nosotros, que nuestro mismo 
cuerpo recibe, como ya hemos dicho anteriormente, en base a nuestros hábitos, las 
modificaciones imprescindibles y, en ciertos casos, incluso el cambio total de su 
forma. Una forma adquirida o renovada llega a ser una fatalidad para toda nuestra 
existencia. Aquellas extrañas figuras que los egipcios daban a los símbolos 
humanos de la divinidad, representaban las formas fatales. Tifón, por sus fauces de 
cocodrilo, se ve condenado a devorar continuamente para llenar su vientre de 
hipopótamo. Por esto mismo, es decir, por su voracidad y su pesadez, está 
condenado a la eterna destrucción. El hombre puede llegar a destruir o a vivificar 
sus propias facultades por medio de la negligencia o el abuso. También puede 
crearse nuevas facultades por el buen uso de aquellas que ha recibido de la 
naturaleza. A menudo se dice que los afectos son ingobernables, que la fe no es 
posible para todos, que el carácter no tiene arreglo, pero todas estas afirmaciones no 
son válidas más que para los perezosos y los perversos. Es posible llegar a ser 
creyentes, piadosos, amantes, devotos, cuando verdaderamente lo deseamos. Es 
posible dar a nuestro espíritu la calma propia de la certeza y a nuestra voluntad el 
poder inmenso de la justicia. Es posible reinar en el cielo por la fe y en la tierra por 
la ciencia. Aquel ser humano capaz de gobernarse a sí mismo será rey de toda la 
naturaleza. Queremos indicar en esta última sección de la obra los medios por los 
cuales los verdaderos iniciados llegan a ser maestros de la vida, y a gobernar 
incluso el dolor y la muerte; cómo y de qué manera operan sobre sí mismos y sobre 
los demás las transformaciones de Proteo; cómo conocen y utilizan, para renovar su 
juventud, los secretos de Postel el Resucitado y del fabuloso Cagliostro. Diremos, en 
fin, la última palabra de la magia. *** 

 

 



 CAPITULO PRIMERO 

 Sobre la Transformación.-La varita de Circe.-El baño de Medea.-La magia 
vencida por sus propias armas.-El gran arcano de los jesuitas y el secreto de su 
poder La Biblia narra que el rey Nabucodonosor, en el cénit de su poderío y su 
orgullo, fue convertido de un solo golpe en animal. Huyó entonces por lugares 
salvajes, comió la hierba, su barba creció, lo mismo que su cabello y todo el pelo de 
su cuerpo, sus uñas también crecieron y permaneció en dicho estado durante siete 
años. En nuestro Dogma y Ritual de la Alta Magia hemos expuesto nuestra forma 
de pensar acerca de la licantropía y sus misterios, relativos a la metamorfosis de 
hombres en lobos. Todo el mundo conoce la fábula de Circe y comprende 
fácilmente su alegoría. El ascendente fatal de una persona sobre otra es la verdadera 
varita de Circe. Se sabe que casi todas las fisonomías humanas tienen semejanza con 
algún animal, es decir, con los signos propios de un instinto especializado. Pero los 
instintos se equilibran por los instintos contrarios, y son dominados por los 
instintos más poderosos. Para dominar sobre los corderos, el perro aprovecha de su 
parecido con el lobo. Si somos un perro y pretendemos que una hermosa gatita 
llegue a amarnos, no queda más que un camino a tomar: transformamos en un gato. 
Pero, ¿cómo? Mediante la observación, la imitación y la imaginación. Pensamos que 
se entiende aquí nuestro lenguaje figurado y recomendamos esta revelación a todos 
los magnetizadores: es el más profundo de todos los secretos de su arte. He aquí la 
fórmula expresada en términos técnicos: «Polarizar la propia luz animal, en un 
equilibrado antagonismo con el polo contrario.» O bien: Concentrar en sí las 
especialidades absorbentes para dirigirlas irradiantes hacia un centro absorbente, y 
viceversa. Este dominio de nuestra polarización magnética puede servirse de las 
formas animales de que antes hemos hablado y que nos ayudarán a fijar nuestra 
imaginación. Veamos un ejemplo: Supongamos que se quiere obrar 
magnéticamente sobre una persona que esté polarizada en la misma forma que 
nosotros, lo cual se podrá saber al primer contacto si somos magnetizadores; sólo 
que esta persona es un poco menos fuerte que nosotros, como lo será un ratoncito al 
lado de una fuerte rata. Para dominarle, tendríamos que suponer que nos 
convertimos en un gato, y lo lograremos. En uno de los cuentos más admirables que 
se han inventado, Perrault, quien los contaba como nadie lo ha hecho, nos presenta 
un maestro gato que, mediante sus habilidades, compromeJe a un ogro para que se 
convierta en un ratoncito, y tan pronto como est ocurre, cae bajo sus garras. Los 
cuentos de la madre Oca constituyen, lo mismo que los del Asno de oro de Apuleyo, 



verdaderas leyendas mágicas y es posible que su apariencia infantil esconda los 
secretos más formidaples de la ciencia. Se sabe que los magnetizadores logran 
conferir al agua pura, por medio de la imposición de sus manos -o sea, de su 
voluntad expresada en un signo-, las propiedades y el sabor del vino, de los licores 
y de todos los medicamentos posibles. 

 También es cierto que los domadores de animales feroces subyugan a los 
leones haciéndose más fuentes y feroces que éstos, pero de una forma mental y 
magnética. Jules Gerard, el intrépido cazador de leones en Africa hubiese sido 
devorado de haber sentido miedo. Pero para no sentirlo ante un león, hace falta un 
esfuerzo de imaginación y de voluntad mediante el cual nos tenemos que sentir 
más fuertes y salvajes que el león mismo. Es preciso decirse: yo soy el león, y la 
bestia que está frente a mí no es más que un perro que debe estar lleno de temor. 
Fourier llegó a soñar con los «antileones», pero Jules Gerard ha llegado a realizar 
esta quimera del falansteriano soñador. Pero para no temer a los leones, bastaría 
con ser un hombre valiente y tener armas, se dirá. No, esto no es suficiente. Hará 
falta conocer muy a fondo al león, hasta el punto de calcular sus movimientos, 
adivinar sus tretas y ardides, hacer inútiles sus amenazas y ser, en una palabra, 
maestro en el oficio de león, como diría el bueno de Lafontaine. Los animales son 
símbolos vivos de los instintos y las pasiones humanas. Si encontráis un hombre 
tímido, podéis cambiarlo en liebre; si, por el contrario, le empujáis a la ferocidad, 
habréis hecho de él un tigre. La varita de Circe es también el poder fascinante de la 
mujer; y los compañeros de Ulises que se vieron trasformados en cerdos no han 
sido una historia exclusiva de esa época. Pero no existe metamorfosis que obre sin 
destruir algo. Para cambiar un gavilán en paloma hará falta matarle primero y 
luego cortarle en trozos, hasta que pierda todo vestigio de su antigua forma, para 
terminar hirviéndole en el mágico baño de Medea. Ved como proceden los 
hierofantes modernos para lograr la regeneración humana; por ejemplo, cómo se 
produce esto en la religión católica para transformar un hombre más o menos débil 
y apasionado en un estoico misionero de la Compañía de Jesús. En ello radica el 
secreto de esta terrible y venerable orden, siempre insuficientemente conocida, a 
menudo calumniada y perennemente soberana. Leed atentamente el libro titulado 
Los ejercicios de san Ignacio, y observad con qué mágico poder este hombre de 
genio logra la realización de la fe. El ordena a sus discípulos ver, tocar, oler y gustar 
las cosas invisibles; él quiere que los sentidos sean exaltados por la oración hasta 
llegar a un estado de alucinación voluntaria. Si meditáis sobre un misterio de la fe, 
san Ignacio deseará que primero construyáis un lugar en vuestra imaginación, que 
podáis volver a este lugar, que le veáis y le toquéis. Si se trata del infierno, os dirá 
que imaginéis el contacto con rocas ardientes, os hará nadar en tinieblas espesas 
como la pez, pondrá azufre líquido en vuestra lengua y una insoportable hediondez 



llegará a vuestro olfato. Os mostrará suplicios espantosos y os hará escuchar 
gemidos sobrehumanos; hará que vuestra voluntad pueda llegar a crear . todo esto 
mediante pertinaces ejercicios. Cada uno lo sentirá a su manera, pero siempre en la 
forma que más pueda llegar a impresionarle. No se trata aquí de la embriaguez del 
hashish, de la cual se aprovechaba el Viejo de la Montaña, sino de un sueño que se 
realiza estando despiertos, una alucinación que tiene lugar sin que haya locura, una 
visión razonada y deseada, una verdadera creación de la inteligencia y de la fe. En 
lo sucesivo, al entrar en oración, el jesuita podrá afirmar: lo que hemos visto con 
nuestros ojos, lo que hemos escuchado con nuestros oídos, lo que nuestras manos 
han tocado, esto es lo que os anunciamos. El jesuita que se ha educado en esta forma 
comulga con un círculo de voluntades que han sido ejercitadas igual que la suya: de 
esta manera, cada uno de ellos es fuerte como lo es la comunidad, y su comunidad 
es más fuerte que el mundo. 

 CAPITULO II  

Cómo es posible conservar y renovar la juventud.-Los secretos de 
Cagliostro.-La , posibilidad de la resurrección.-EI ejemplo de Guillermo Postel 
llamado el resucitado.-EI caso de un obrero taumaturgo, etc. Es sabido que una vida 
sobria, moderadamente laboriosa y perfectamente regular prolonga de ordinario la 
existencia. Pero esto no significa, según nuestra forma de pensar, más que una 
prolongación de la vejez, y estamos en el derecho de preguntar a la ciencia que 
profesamos sobre otros secretos y otros privilegios. Poder permanecer joven 
durante mucho tiempo, o incluso volver a este estado; he aquí lo que aparece como 
una razón deseable y muy preciada a la mayoría de los hombres. ¿Es ello posible? 
Esto es lo que vamos a examinar aquí. El famoso conde de Saint-Germain está 
muerto, no lo dudamos; pero nunca se le vio envejecer. Siempre pareció tener 40 . 
años, aunque, en la época de su mayor celebridad, él mismo confesaba tener más de 
80. Ninón de L'Enclos, al llegar a una edad avanzada era, sin embargo, una mujer 
con apariencia joven, hermosa y seductora. Ha muerto sin haber envejecido. 
Desbarrolles, el famoso quiromántico, es desde hace ya largo tiempo un hombre de 
unos 35 años a los ojos de todo el mundo. Su acta de nacimiento diría otra cosa, si él 
se atreviese a mostrarla, pero nadie le creería. Cagliostro siempre fue visto de una 
edad similar, y se jactaba de poseer un elixir que podía volver a dar todo el vigor de 
la juventud durante un corto tiempo a los ancianos, pero no paraba ahí, sino que 
afirmaba haber logrado la regeneración física usando los medios que ya hemos 
detallado y analizado en nuestra Historia de la Magia. Cagliostro y el conde de 
Saint-Germain atribuían la conservación de su juventud a la existencia y al uso de la 
medicina universal, tan inútilmente buscada por tantos alquimistas. Un iniciado del 
siglo XVI, el sabio y bondadoso Guillermo Postel, no pretendía estar en posesión 



del gran arcano de la filosofía hermética y, sin embargo, luego de haber sido visto 
ya viejo y sin fuerzas, se le vio con un aspecto rozagante y sin arrugas, con barba y 
cabellos negros y cuerpo ágil y vigoroso. Sus enemigos decían que era una farsa y 
que se teñía el pelo, pero él pudo dar a los bromistas y a los falsos sabios una 
explicación sobre fenómenos que no se hallaban en capacidad de comprender. El 
gran medio mágico para conservar la juventud del cuerpo está en impedir el 
envejecimiento del alma, conservando precisamente aquella frescura original de los 
pensamientos y sentimientos que el mundo corrupto llamaría ilusiones y que 
nosotros conocemos como los reflejos primordiales de la verdad eterna. Creer en la 
felicidad sobre la tierra, creer en la amistad y en el amor, creer en una Providencia 
maternal que cuenta todos nuestros pasos y recompensa todas nuestras lágrimas, es 
algo que para el mundo degenerado se vería como una inocencia ciega; lo' que el 
mundo no sabe es que la inocencia de este tipo le corresponde a él, que se considera 
fuerte por privarse de todas las delicias del alma. Creer en el bien es poseer el bien, 
dentro del orden moral. Es por ello que el Salvador del mundo prometía el Reino de 
los cielos a todos aquellos que se hiciesen semejantes a niños pequeños. ¿Qué es si 
no la infancia? Es la edad de la fe; el niño no sabe aún nada de la \ida, pero irradia 
una confiada inmortalidad. ¿Cómo podría dudar de la devoción, de la ternura, de la 
amistad, del amor o de la Providencia mientras permanece acunado en los brazos 
de la madre? Haceos, pues, niños de corazón y permaneceréis jóvenes de cuerpo. 
Las realidades de Dios y de la naturaleza sobrepasan infinitamente en belleza y en 
bondad todas las imaginaciones de los hombres. Por ello, los seres hastiados son 
aquellos que nunca han sabido ser dichosos, y los desilusionados nos prueban, por 
fsu asco, que sólo han bebido de las fuentes emponzoñadas; incluso para poder 
gozar de los placeres sensuales en la vida hace falta el sentido moral, y aquellos que 
calumnian la existencia, ciertamente suelen haber abusado de ella. La alta magia, 
como lo hemos demostrado, c'onduce al ser humano hacia las leyes de la más pura 
moral. Vel sanctum invenit vel sanctum facit 1, ha dicho un adepto. Así, ella nos 
hace comprender que para ser dichoso, incluso en este mundo, hace falta ser santo. 
¡Ser santo! He aquí algo fácil de decir; pero, ¿cómo es posible tener fe, cuando se es 
incrédulo? ¿Cómo llevar de nuevo el gusto por la virtud a un corazón consumido 
por el vicio? -Se trata entonces de recurrir a los cuatro verbos de la ciencia: saber, 
querer, osar y callar. Es preciso imponemos sobre todo aquellos que nos disgusta o 
nos resulta penoso, estudiar el deber y comenzar siempre por practicarlo como si lo 
quisiéramos. Por ejemplo, supongamos que se es incrédulo y que se quiere llegar a 
ser cristiano. Será entonces necesario hacer los ejercicios propios del cristiano, orar 
con regularidad, valiéndose de fórmulas cristianas, acercarse a los sacramentos 
dando por supuesta la fe, y la fe vendrá. Este es el secreto de los jesuitas, contenido 
en los ejercicios espirituales de San Ignacio. Mediante el uso de ejercicios análogos, 
un tonto puede convertirse en un hombre de espíritu, si lo quiere y persevera en 



ello. Al cambiar los hábitos del alma, ciertamente se influye también un cambio en 
los del cuerpo: ya lo hemos dicho y hemos explicado la forma de hacerlo. Aquello 
que por encima de todo contribuye a envejecernos y a volvernos pesados son los 
pensamientos odiosos y amargos, los juicios desfavorables que nos hacemos de los 
demás, las iras de nuestro orgullo repulsivo y las pasiones mal satisfechas. Una 
filosofía benévola y dulce nos evitará todos estos males. Si cerramos los ojos frente a 
los defectos del prójimo y sólo miramos sus buenas cualidades, encontraremos el 
bien y la amabilidad por doquier. El más perverso de los hombres tiene su lado 
bueno y se suaviza cuando se le sabe encontrar. Si nada tenéis en común con los 
vicios humanos dejaréis de percibirlos. La amistad y las devociones que ella inspira 
se encuentran hasta en las mismas prisiones y cárceles. El criminal Lacenaire 
devolvía cumplidamente el dinero que le prestaban y varias veces realizó actos de 
generosidad y beneficencia. No dudo que en la vida criminal de Cartouche y 
Mandrín hayan existido rasgos de virtud como para emocionar hasta llegar a las 
lágrimas. Nunca ha vivido alguien absolutamente criminal o absolutamente bueno 
«nadie es bueno sino Dios», ha dicho el mejor de los maestros. Aquello que muchas 
veces consideramos como el celo propio de la virtud no pasa de ser a menudo más 
que un dominante amor propio, unos celos mal disimulados y un orgulloso instinto 
de contradicción. «Cuando vemos los desórdenes manifiestos y los pecadores 
escandalosos, dicen los autores de la teología mística, creemos que Dios les somete 
a mayores pruebas que a nosotros, mas lo cierto, o al menos los probable, es que 
nosotros no valemos para ellas y sería bien poco lo que haríamos estando en su 
lugar.» ¡La paz! ¡La paz!, tal es el bien supremo del alma, y es para darnos este bien 
que Cristo ha venido al mundo. 1 

 O encuentra un santo o hace un santo. 

 ¡Gloria a Dios en las alturas y paz en la tierra para los hombres que quieren el 
bien!, han exclamado los espíritus celestiales cuando nació el Salvador. Los 
antiguos padres del cristianismo contaban un octavo pecado capital: la tristeza. En 
efecto, el mismo arrepetimiento no es para el cristiano una tristeza, sino más bien 
un consuelo, una alegría y un triunfo. «Yo quería el mal y ya no lo quiero más, 
estaba muerto y he vuelto a la vida.» El padre del hijo pródigo ha mandado matar el 
gordo buey porque su hijo ha regresado, y el hijo pródigo, ¿qué podría hacer? 
Llorar, un poco de confusión, ¡pero ante todo de alegría! Sólo liay una cosa triste en 
el mundo, y es el pecado y la locura. ¡Desde el momento en que nos hemos liberado, 
deberíamos reír y dar gritos de gozo, puesto que nos hemos salvado, y todos los 
muertos que nos aman se han regocijado en el cielo! Todos llevamos en nosotros un 
principio de muerte y un principio de inmortalidad. La muerte es la bestia, y la 
bestia siempre produce la bestialidad. Dios no quiere a los tontos, ya que su espíritu 



divino se llama espíritu de inteligencia. La bestialidad se expresa a través del dolor 
y la esclavitud. El látigo se ha hecho para la bestia. Un sufrimiento es siempre una 
advertencia, tanto peor para el que no sepa comprenderla. Cuando la naturaleza 
tira de la cuerda es porque avanzamos de través, y cuando ella nos aprieta es 
porque el peligro acecha. i Desgraciado entonces del que no reflexiona! Cuando 
atravesamos el umbral de la muerte, dejamos la vida sin posibilidad de regreso y 
nada podemos volver a repetir; pero cuando la muerte ha sido prematura, el alma 
echa de menos la vida, y un hábil taumaturgo puede evocarla a su cuerpo. Los 
libros sagrados nos indican el procedimiento que es necesario practicar para lograr 
este fenómeno. El profeta Elías y el apóstol San Pablo los han utilizado con éxito. Se 
trata de magnetizar al difunto poniendo los pies sobre sus pies, las manos sobre sus 
manos, la boca sobre su boca y luego, reuniendo toda la volunt,ad posible, evocar a 
su alma que ha escapado del cuerpo, con toda la benevolencia y toda la dulzura 
mental que pueda expresarse. Entonces, si el operador logra inspirar a esta alma 
difunta una gran afección o un poderoso respeto, si en el pensamiento que el 
taumaturgo le comunica por medios magnéticos, logra persuadirla de que la vida 
aún le es necesaria y aún lo esperan días felices aquí abajo, ella regresará 
seguramente, y para los hombres de ciencia comunes, la muerte aparente sólo habrá 
sido una letargia. Fue tras una letargia semejante que Guillermo Postel regresó a la 
vida, gracias a los cuidados de la madre Juana, y retornó con una nueva juventud 
para llamarse desde entonces Postel el resucitado, Postellus restitutus. Hacia 1799 
vivía en el suburbio Saint-Antoine, en París, un herrero que se consideraba adepto 
de la ciencia hermética; se llamaba Leriche y pretendía haber operado curaciones 
milagrosas mediante la medicina universal, incluso algunas resurrecciones. Una 
bailarina de la ópera que creía en él vino un día a buscarlo llena de lágrimas y le dijo 
que su amante acababa de morir. Leriche salió entonces con ella y la acompañó 
hasta la casa mortuoria. Al entrar allí, una persona que salía le dijo: es inútil que 
haya venido usted, pues hace ya seis horas que ha muerto. No importa, respondió 
el herrero, le veré, ya que he venido a eso. De esta forma, descubrió el helado 
cadáver, frío en todas sus partes excepto en la zona del estómago, donde se percibía 
aún algo de calor. Hizo encender entonces un gran fuego, friccionando todo el 
cuerpo con paños calientes y frotándolo con la medicina universal diluida en vino 
(su famosa medicina universal debía ser un polvo de mercurio análogo al que se 
consigue en las farmacias), mientras que la amante del difunto lloraba y le invitaba 
con las más tiernas palabras a volver a la vida. Pasada una hora y media de tales 
cuidados, Leriche acercó un espejo al rostro del cadáver y encontró que el cristal 
estaba ligeramente empañado. Los cuidados se redoblaron, y bien pronto los signos 
de vida fueron más importantes. Se le puso entonces en un lecho bien caliente y, 
pocas horas después, había recuperado completamente la vida. El nombre de tal 
resucitado era Candy, y vivió luego sin estar nunca enfermo. En 1845 aún vivía y 



habitaba el No. 6 de la plaza del Chevalier-du-Guet. Narraba su resurreción a quien 
quería oírle y provocaba la risa de los médicos y los prohombres del barrio; el buen 
hombre se consolaba entonces a la manera de Galileo respondiéndoles: «¡Oh! Reid 
tanto como queráis. Todo cuanto sé es que el médico forense había acudido, que la 
inhumación ya había sido permitida, que 18 horas más tarde se me debería enterrar, 
y heme aquí.» 

 CAPITULO III  

EL Gran Arcano de la Muerte A menudo nos entristece pensar que la vida 
más bella está destinada a tener su fin, y que la proximidad de ese terrible 
desconocido llamado muerte nos eclipsa todas las alegrías de la existencia. ¿Por qué 
nacer si se ha de vivir tan poco? ¿Por qué criar con tantos cuidados a los niños que 
luego morirán? He aquí lo que se pregunta la ignorancia humana en medio de sus 
dudas más tristes y frecuentes. Y he aquí también lo que podría preguntarse el 
embrión humano próximo al nacimiento, que le va a precipitar en un mundo 
desconocido, al despojarle de su envoltura protectora. Estudiemos el misterio del 
nacimiento y llegaremos a entender la clave del gran arcano de la muerte. 
Depositado por las leyes de la naturaleza en el seno materno, el espíritu encarnado 
va despertando lentamente y elaborando con esfuerzo los órganos que más tarde le 
serán indispensables, pero que, a medida que van creciendo, aumentan su malestar 
en su situación presente. El tiempo más dichoso de la vida del embrión es aquel en 
el cual, bajo la simple forma de una crisálida, extiende alrededor de él la membrana 
que le servirá de asilo y que nada junto con él dentro de un líquido que le conserva 
y alimenta. Entonces es libre e impasible, vive de la vida universal y recoge la 
sabiduría del aprendizaje realizado por la naturaleza, que más tarde irá a 
determinar la forma de su cuerpo y los rasgos peculiares de su rostro. A esta edad 
dichosa se podría llamar la infancia del embrión. Viene enseguida la adolescencia, 
la forma humana se perfecciona y el sexo se determina, y dentro del seno materno 
ocurre un movimiento similar a las vagas ensoñaciones que siguen a la infancia: la 
placenta, que constituye el cuerpo exterior y real del feto siente que alguna fuerza 
desconocida germina en éste, como impulsándole a escaparse y a romperla. Es 
entonces cuando e] niño entra de una forma más precisa en el mundo de los sueños, 
su cerebro refleja como un espejo el de la madre y reproduce con tanta fuerza las 
imaginaciones, que llega a comunicar la forma a sus propios miembros. Por 
entonces, la madre es para el niño lo que es Dios para nosotros, o sea, una 
providencia desconocida e invisible, a la cual aspira hasta el punto de identificarse 
con todo lo que ella admira. El embrión tiende hacia ella, vive gracias a ella y no 
puede verla, ni sabría llegar a comprenderla y, si él pudiese filosofar, es factible que 
hasta negara la existencia personal y la inteligencia de esta madre que hasta 



entonces sólo constituye para su percepción una prisión fatal y un mecanismo de 
conservación. Poco a poco, a medida que esta servidumbre le causa molestias, él se 
mueve, se atormenta, sufre y piensa que su vida va a terminar. Cuando llega la hora 
de máxima angustia y convulsión, sus lazos se desatan y siente que va a caer en el 
abismo de lo desconocido. De pronto, cae, una dolorosa sensación le hace 
estremecerse, un extraño frío le invade, y lanza un último suspiro que se convierte 
en un primer grito; ¡ha muerto a la vida embrionaria y ha nacido a la vida humana! 
Durante la vida embrionaria le parecía que la placenta era su cuerpo y, en efecto, 
representaba para él como un cuerpo especial de ese estado, pero que sería inútil 
para otra vida y por ello será arrojado como un desecho junto con el nacimiento. 
Nuestro cuerpo de la vida humana es también como una envoltura, que se tornará 
inútil para una tercera vida, y es por esto que le abandonamos en el momento de 
nuestro segundo nacimiento. 

 Comparada con la vida celeste, la vida humana es un verdadero estado 
embrionario. Cuando las malas pasiones nos destruyen, la naturaleza produce un 
aborto y nacemos antes de tiempo para la eternidad, lo que nos expone a esa terrible 
disolución que San Juan denomina la segunda muerte. De acuerdo a la tradición 
permanente de los extáticos, los abortos de la vida humana permanecen flotando en 
la atmósfera terrestre sin poder superarla, hasta que poco a poco, ésta les absorbe y 
ahoga. Ellos tienen forma humana, pero siempre imperfecta y trunca: a uno le 
faltará una mano, a otro un brazo, aquel sólo tendrá el torso o aún será sólo una 
pálida cabeza que rueda. Aquello que les impide remontarse hasta el cielo es una 
herida que han recibido durante el estado humano, herida moral, que les ha 
causado una deformidad física y, por esta herida, pierden progresivamente toda su 
existencia. Bien pronto, su alma inmortal quedará desnuda y ,para esconder su 
vergüenza, se fabricará a cualquier precio un nuevo velo, siendo obligada a 
precipitarse en las tinieblas exteriores y atravesar lentamente el mar muerto, es 
decir, las aguas estancadas del antiguo caos. Estas almas heridas constituirán las 
larvas de un segundo estado embrionario, alimentarán su cuerpo sutil con el vapor 
de la sangre derramada y se ocuparán de temer la punta de las espadas. A menudo, 
ellas se ponen alIado de los seres humanos viciosos, y se nutren de su vida, como el 
embrión se nutre del seno materno. Pueden entonces tomar las formas más 
horribles para representar los desenfrenados deseos de aquellos que las alimentan y 
son ellas las que aparecen bajo la figura de demonios a los miserables practicantes 
de las indecibles obras de la magia negra. Estas larvas temen a la luz, sobre todo a la 
luz de la mente. Una chispa de inteligencia basta para aterrarlas y precipitarlas en 
ese mar muerto que es preciso no confundir con el lago palestina del mismo nombre. 
Todo lo que hemos revelado aquí pertenece a la hipotética tradición de los videntes 
y no podría afirmarse delante de la ciencia sino en nombre de esa filosofía 



excepcional que Paracelso llamaba la filosofía de la sagacidad, Philosophia sagax. 

 

 

 CAPITULO IV  

El Gran Arcano de los Arcanos El gran arcano, es decir, el secreto indecible e 
inexplicable, es la ciencia absoluta del bien y del mal. «Cuando hayáis comido del 
fruto de este árbol, seréis como dioses», dijo la serpiente. «Si coméis de él, morireis», 
respondió la .divina sabiduría. Así, el bien y el mal fructifican sobre un mismo árbol, 
y brotan de una misma raíz. El bien personificado, es Dios. El mal personificado, es 
el diablo. Conocer el secreto o la ciencia de Dios, es ser Dios. Conocer el secreto o la 
ciencia del diablo, es ser diablo. Ser a la vez Dios y diablo, es reunir en sí la más 
absoluta antinomia, las fuerzas contrarias más tensas; es querer sintetizar un 
infinito antagonismo. Es beber de un veneno que apagaría los soles y consumiría los 
mundos. Es vestirse con la túnica devoradora de Deyanira. Es abandonarse a la más 
próxima y a la más terrible de todas las muertes. ¡Desgraciado de aquel que 
pretende saber demasiado! ¡Ya que si la ciencia temeraria y excesiva no le mata, 
terminará volviéndole loco! Comer del fruto del árbol de la ciencia del bien y del 
mal es asociar el mal al bien y asimilarlos el uno al otro. Es cubrir con la máscara de 
Tifón el rostro radiante de Osiris. Es levantar el sagrado velo de Isis, es profanar el 
santuario. ¡El temerario que ose mirar directamente al sol, quedará ciego, y para él 
el sol será entonces negro! Como nos está prohibido decir más, acabaremos nuestra 
revelación con las figuras de los tres pentáculos (Figuras 4, 5, 6 y 7). 

 Estas tres estrellas dicen lo suficiente como para poder compararlas a aquella 
que hemos hecho diseñar al comienzo de nuestra historia de la magia, y al reunir las 
cuatro podrá llegarse a entrever el gran Arcano de los arcanos. Ahora nos queda 
solamente completar nuestra obra, revelando la gran clave de Guillermo Postel. 

 Esta clave es la del Tarot. Vemos allí los cuatro palos, bastos, copas, espadas 
y oros, que corresponden a los cuatro puntos cardinales del cielo y a los cuatro 
animales o signos simbólicos, como también encontramos los números y las letras 
dispuestas en círculo y luego los siete signos planetarios con la indicación de su 
triple repetición, representada por los tres colores, para simbolizar el mundo 
natural, el mundo humano y el mundo divino, cuyos emblemas jeroglíficos 
componen los 21 arcanos de nuestro Tarot. En el centro del anillo observamos el 
doble triángulo que forma la estrella o sello de Salomón, y representa el temario 



religioso y metafísico análogo al temario natural de la generación universal en la 
sustal1cia equilibrada. Alrededor del triángulo se encuentra la cruz que divide el 
círculo en cuatro partes iguales, de modo que los símbolos de la religión se integran 
con los signos geométricos, la fe completa a la ciencia y la ciencia da razón de la fe. 
Con ayuda de esta clave, se hace posible comprender el simbolismo universal del 
mundo antiguo y verificar sus asombrosas analogías con nuestros dogmas. Se 
podrá reconocer así que la revelación divina es permanente en la naturaleza y en la 
humanidad; y sentiremos el verdadero aporte del cristianismo en forma de luz y 
calor proyectados al templo universal, al hacer descender el espíritu de caridad que 
es la vida del mismo Dios. 

 EPILOGO  

Gracias os sean dadas, Dios mío, puesto que Vos me habéis llamado a esta 
luz admirable. Vos sois la inteligencia suprema y la vida absoluta de los números y 
de las energías que os obedecen, para poblar lo infinito .con una creación inagotable. 
¡Las matemáticas os comprueban, las armonías os cantan, las formas cambian y os 
adoran! Abrahan os ha conocido, Hermes os ha adivinado, Pitágoras ha calculado 
vuestros movimientos; Platón aspiraba a Vos en todos los sueños de su genio; pero 
un solo sabio, un único iniciador os ha hecho visible a los hijos de la tierra; sólo uno 
ha podido decir de Vos: Mi Padre y yo somos sólo Uno. ¡Que sea con El la gloria, 
puesto que toda su gloria reside en Vos! ¡Padre, sabéis que quien escribe estas líneas 
ha luchado y ha sufrido mucho; ha soportado la pobreza, la odiosa proscripción, la 
calumnia, la prisión, el abandono de aquellos a quienes amaba, y, sin embargo, 
nunca se ha considerado desgraciado, puesto que le quedaba por consuelo la 
verdad y la justicia! Sólo Vos sois Santo, señor Dios de los corazones sin mentira y 
de las almas justas, y sabéis que nunca me he creído puro delante de Vos. Como 
todos, he sido juguete de las pasiones humanas hasta que he llegado a vencerlas o, 
mejor, hasta que Vos las habéis vencido en mí, y me habéis dado como reposo la 
paz profunda de aquellos que sólo a Vos ambicionan y buscan. Amo a la 
humanidad, ya que los seres humanos, cuando no son insensatos, nunca son 
criminales, sino por error o por debilidad. Ellos aman de naturaleza el bien y es por 
este amor que les habéis dado un apoyo en medio de sus pruebas, de forma que, 
tarde o temprano, serán conducidos al culto de la justicia por el amor de la verdad. 
Que mis libros lleguen ahora a donde vuestra Providencia quiera enviarlos. Si ellos 
contienen las palabras de vuestra Sabiduría, serán entonces más fuertes que el 
olvido. ¡Si, por el contrario, sólo contienen errores, sé al menos que mi amor por la 
Justfcia y la verdad les sobrevlvira y que la inmortalidad no podrá dejar de recibir 
las aspiraciones y deseos de mi alma que Vos habéis creado inmortal! 



 

 

 

 

 

 

 Contraportada: Sin lugar a dudas, la cima más elevada en el pensamiento de 
ELIPHAS LEVI es «LA CLAVE DE LOS GRANDES MISTERIOS». La sutil y 
delicada ironía de esta obra nos obliga a interesamos en los misterios de la religión 
y en los secretos de la Cábala. Introducirse en el mundo de ELlPHAS LEVI es 
precipitarse en una caja de sorpresas, en un torbellino de doctrinas arcaicas, 
dramáticas y fascinantes. Lo peculiar y más significativo de ELlPHAS LEVI es que 
consigue atrapamos de inmediato con su magnetismo, obligándonos a seguirle en 
sus especulaciones ocultistas. Hábil narrador y gran erudito, consideró siempre a la 
Cábala como ciencia y síntesis de toda creencia religiosa. Para sus discípulos fue «el 
mago», para el mundo espiritual, el restaurador de antiguas órdenes místicas y el 
hombre que hizo resurgir las artes esotéricas. 

   




