LA CLAVE DE LOS
GRANDES MUTERIOS




LA CLAVE DE LOS GRANDES MISTERIOS

ELIPHAS LEVI



Segun Enoch, Abraham ,Hermes Trismegisto y Salomén Por Eliphas Levi La
religion dice: Creed y entonces comprenderéis. La ciencia afirma: Comprended y
entonces creeréis. «Llegara un tiempo en que toda la ciencia cambiara su aspecto; el
espiritu, destronado y olvidado por largo tiempo, volverad a ocupar su lugar;
guedara demostrado que las antiguas tradiciones son totalmente ciertas; que todo el
paganismo no es mas que un sistema de verdades que han sido corrompidas y
colocadas fuera de sitio; que basta con purificarlas, por asi decirlo, para hacerlas
volver a su primitivo lugar, para verlas brillar en todo su esplendor. En una palabra,
todas las ideas cambiaran, y, desde todos los confines, una multitud de elegidos
exclamara al unisono: "jVenid, Sefior, venid! ;Por qué censurais a los hombres que
se elevan ante este majestuoso porvenir y se glorifican de adivinarlo...?"» (J. de
Maistre, Tardes de San Petersburgo).



PREFACIO

El espiritu humano siente vértigo ante el misterio. EI misterio es el abismo
gue atrae sin cesar nuestra curiosidad inquieta ante sus increibles profundidades. El
mas grande misterio del infinito es la existencia de Aquel para quien todo carece de
misterio. Al comprender el infinito que es en su esencia incomprensible, EI mismo
es el misterio infinito y eternamente insondable, es decir, que El es, bajo toda
apariencia, ese absurdo por excelencia en el que creia Tertuliano. Necesariamente
absurdo, puesto que la razon debe renunciar para siempre a comprenderlo;
necesariamente accesible por creencia, puesto que la ciencia y la razén, lejos de
llegar a demostrar que no existe, se ven fatalmente movidas a reafirmar la fe en su
existencia y a adorarlo ellas mismas con los ojos cerrados. Siendo este absurdo la
fuente infinita de la razon, la luz que eternamente resurge de la eterna tiniebla, la
ciencia, esta Babel de la mente, puede doblar y multiplicar sus espirales siempre en
ascenso, podra hacer oscilar la tierra, pero nunca llegara al cielo. Dios es aquello que
eternamente estamos aprendiendo a conocer. Por tanto, nunca llegaremos a ello
totalmente. Sin embargo, el dominio del misterio es un campo abierto a las
conguistas de la inteligencia. Se puede llegar alli con audacia; nunca se llegara a
reducir su extension; tan sélo se cambiara de horizonte. Todo saber es el suefio de lo
imposible, pero desgraciado de aquel que no osare aprenderlo todo y que no
comprenda gque para saber alguna cosa es preciso resignarse a estudiar siempre. Se
dice que para aprender bien hace falta olvidar muchas veces. El mundo ha seguido
este método. Todo lo que se cuestiona en nuestros dias ha sido ya resuelto por los
antiguos, con anterioridad a nuestros anales, sus soluciones escritas en jeroglificos
no tenian mayor sentido para nosotros. Un hombre ha vuelto a encontrar la clave,
ha abierto las necrépolis de la ciencia antigua y ha dado a su siglo todo un mundo
de teoremas olvidados, de sintesis sencillas y sublimes como la naturaleza,
irradiando siempre de la unidad y multiplicandose como los numeros, con tan
exactas proporciones, que lo conocido demuestra y revela lo desconocido.
Comprender esta ciencia es ver a Dios. El autor de este libro, al terminar su obra,
creerd haberlo demostrado. Pero, cuando hayais visto a Dios, el hierofante os dira:
volveos, y en la sombra que proyectais en presencia de este sol de las inteligencias
veréis aparecer al diablo, ese negro fantasma que véis cuando vuestra mirada se
aparta de Dios y cuando creéis llenar de nuevo el cielo con vuestra sombra, ya que
los vapores de la tierra parecen agrandarla al subir. Conciliar, en un sentido
religioso, la ciencia con la revelacion y la razén con la fe, demostrar en filosofia los
principios absolutos que armonizan todas las antinomias, revelar, en fin, el
equilibrio universal de las fuerzas naturales, tal es el triple objetivo de esta obra que
estard, por consiguiente, dividida en tres partes. Mostraremos asi la verdadera
religién de tal forma que nadie, sea 0 no creyente, podra desconocerla; ello sera lo



absoluto en materia de religion. Estableceremos en filosofia los caracteres
inmutables de esta VERDAD, que es en ciencia REALIDAD, en juicio RAZON y en
moral JUSTICIA. En fin, haremos conocer las leyes de la naturaleza en virtud de las
cuales, se mantiene el equilibrio, y mostraremos cuan vanas son las fantasias de
nuestra imaginacién frente a las fecundas realidades del movimiento y de la vida.
Invitaremos también a los grandes poetas del porvenir a rehacer la Divina Comedia,
no tanto de acuerdo a los suefios del hombre, sino siguiendo las matematicas de
Dios. Misterio de los otros mundos, fuerzas ocultas, extrafas revelaciones,
enfermedades misteriosas, facultades excepcionales, espiritus, apariciones,
paradojas magicas, arcanos herméticos, lo diremos todo y lo explicaremos todo.
¢Quién nos ha dado este poder? No tememos revelarlo a nuestros lectores. Existe
un alfabeto oculto y sagrado que los hebreos atribuyen a Enoch, los egipcios a
Thoth o a Hermes Trismegisto, los griegos a Cadmos ya Palemedes. Este alfabeto,
conocido por los pitagoricos, se compone de ideas absolutas expresadas en signos y
en numeros, y realila, mediante sus combinaciones, las matematicas del
pensamiento. Salomdn habia representado este alfabeto por setenta y dos nombres
escritos sobre treinta y seis talismanes, y es aguel que los iniciados del Oriente
Ilaman hasta hoy las pequefas claves o claviculas de Salomén. Estas claves estan
descritas y su uso explicado en un libro que el dogma tradicional atribuye al
patriarca Abraham. Es el Sepher-Yetzirah, y con ayuda del Sepher-Yetzirah es
posible penetrar el oculto sentido del Zohar, el gran libro dogmatico de la Kébala
hebrea. Las claviculas de Salomdn, olvidadas con el tiempo y consideradas como
perdidas, las hemos reencontrado y hemos abierto sin pena las puertas de los
antiguos templos donde la verdad absoluta parecia dormir, siempre joven y
siempre bella, como aquella princesa de la leyenda infantil que espera, luego de un
suefio de siglos, al esposo que debe despertarla. Después de nuestro libro alin habra
misterios, pero mas altos y mas lejanos en las profundidades infinitas. Esta
publicacion es una luz o una locura, una mistificacibn o un monumento. Leed,
reflexionad y juzgad. Eliphas Levi



PARTE PRIMERA MISTERIOS RELIGIOSOS

Problemas a resolver: 1. Demostrar, de una forma cierta y absoluta, la
existencia de Dios, y presentar una idea que sea satisfactoria para todas las mentes.
2. Establecer la existencia de una verdadera religién, de manera que llegue a ser
indiscutible. 3. Indicar la procedencia y razén de ser de todos los misterios de la
religion Unica, verdadera y universal. 4. Hacer que las objeciones de la filosofia se
conviertan en argumentos favorables a la verdadera religion. 5. Establecer el limite
entre la religion y la supersticion, y explicar la razén de los milagros y prodigios.
CONSIDERACIONES PRELIMINARES Cuando el conde Joseph de Maistre, ese
gran légico apasionado, ha exclamado con desesperacion: «EI mundo esta sin
religién», nos ha recordado a otros que dicen temerariamente: «Dios no existe.» En
efecto, el mundo se encuentra sin la religion del conde Joseph de Maistre, y es
probable que también Dios, tal y como lo conciben la mayoria de los ateos, no exista.
La religion es una idea basada en un hecho constante y universal; la humanidad es
religiosa: asi, pues, la palabra religion tiene un sentido necesario y absoluto. La
naturaleza misma consagra la idea que representa esta palabra y la eleva a la altura
de un principio. La necesidad de creer va estrechamente unida a la necesidad de
amar: es por esto que las almas necesitan comulgar con las mismas esperanzas y el
mismo amor. Las creencias aisladas no son mas que dudas: es el lazo de la mutua
confianza el que hace la religién y crea la fe. La fe no se inventa, no se impone, no se
establece por conviccién politica; ella se manifiesta, como la vida, con cierta
fatalidad. EI mismo poder que gobierna los fendmenos de la naturaleza, extiende y
limita, por encima de toda humana prevision, el dominio sobrenatural de la fe. No
imaginamos las revelaciones, sino que nos sometemos a ellas y las creemos. En
vano protesta nuestro espiritu contra la oscuridad del dogma, subyugado por el
atractivo de esta misma oscuridad y, a menudo, el mas rebelde de los racionalistas
se opondria a aceptar el titulo de hombre sin religion. La religion encuentra un
lugar més amplio entre aquellas realidades de la vida que pretenden creer aquellos
gue no necesitan de la religion, o al menos pretenden no necesitarla. Todo lo que
eleva al hombre por encima del animal, el amor moral, la devocién, el honor, son
sentimientos esencialmente religiosos. El culto por la patria y la familia, la fidelidad
al pasado y a los recuerdos, son cosas que la humanidad no podra dejar nunca sin
llegar a una degradacidén total, y que no lograrian existir sin una creencia en algo
maés que la sencilla vida mortal con todas sus vicisitudes, miserias e ignorancias. Si
la total aniquilacion fuera el resultado de todas nuestras aspiraciones a las cosas
sublimes que sentimos como eternas, entonces el goce del presente, el olvido del
pasado y la despreocupacion del porvenir serian nuestros Unicos deberes y llegaria



a ser cierta la afirmacion de aquel célebre sofista: el hombre que piensa es un animal
venido a menos.

Pero, ademas, entre todas las pasiones humanas, la pasion religiosa es la mas
viva y poderosa. Ella se expresa, sea a través de la afirmacion o de la negacion, con
igual fanatismo. Mientras unos afirman obstinadamente que Dios les ha hecho a su
imagen, otros le niegan con temeridad, como si pudiesen devastar y comprender
mediante un Unico pensamiento todo el infinito que va unido a su gran nombre. Los
filosofos no han reflexionado suficientemente sobre el hecho fisiolégico de la
religién en la humanidad: en efecto, la religion existe por encima de toda discusion
dogmadtica. Es una facultad del alma humana, tanto como la inteligencia y el amor.
Mientras existan seres humanos, existira la religion. Asi considerada, ella no es otra
cosa que la necesidad de un idealismo infinito, necesidad que justifica todas las
aspiraciones al progreso, que inspira todas las devociones e impide que la virtud y
el honor sean tan so6lo palabras al servicio de alimentar la vanidad de los tontos y
débiles, para provecho de los fuertes y hébiles. Es a esta innata necesidad de
creencia a lo que podemos llamar con propiedad religién natural, y todo lo que
tienda a limitar y disminuir el desarrollo de dicha creencia esta, dentro del orden
religioso, en oposicion a la naturaleza. La esencia del propdésito religioso es el
misterio, puesto que la fe comienza en lo desconocido y abandona todo el resto a las
investigaciones de la ciencia. De ello resulta que la duda viene a ser mortal para la
fe. Ella intuye que la intervencion de un ser divino es necesaria para superar el
abismo que separa lo finito de lo infinito, y afirma dicha intervencién con todo el
impetu de su corazén y toda la docilidad de su inteligencia. Por fuera de este acto
de fe, la necesidad religiosa no encuentra satisfaccion y viene a cambiarse en
escepticismo y desesperacion. Pero para que el acto de fe no sea un acto de locura,
la razon precisa que éste sea dirigido y reglamentado. ;Por quién?, ;por la ciencia?
Hemos visto que la ciencia nada puede alli. ;Por la autoridad civil? Es absurdo.
Haria falta que los sacerdotes fueran vigilados por los gendarmes. Queda entonces
la autoridad moral, como la Unica que puede constituir el dogma y establecer la
disciplina del culto, esta vez de acuerdo con la autoridad civil, pero no bajo sus
ordenes. Hace falta, en una palabra, que la fe proporcione a la necesidad religiosa
una satisfacciéon verdadera, completa, permanente e indudable. Para ello sera
precisa una afirmacién absoluta e invariable del dogma, conservado por una
jerarquia apropiada. También sera necesario un culto eficaz que, junto con una fe
absoluta, brinde una sustancial realizacién a los signos de la creencia. Asi entendida,
esta religion sera la Unica que puede satisfacer la natural necesidad religiosa, y la
an.ica que puede llamarse verdaderamente natural, con lo cual llegamos a una
doble definicion: la verdadera religion natural es la religiéon revelada; y la
verdadera religion revelada sera la religion jerarquica y tradicional que se afianza



muy por encima de las discusiones humanas por la comunién en la fe, la esperanza
y la caridad. Al representar la autoridad moral y realizarla por medio de su
ministerio eficaz, el sacerdote sera infalible y santo, mientras que la humanidad se
encuentra sujeta al vicio y al error. El sacerdote, al actuar como tal, es siempre el
representante de Dios. Poco importan las faltas o incluso los crimenes del hombre.
Cuando Alejandro VI llevaba a cabo una ordenacion, no era el envenenador el que
imponia las manos a los obispos, era el Papa. Como tal, Alejandro VI nunca llegé a
corromper ni a falsificar los dogmas que le condenaban a él mismo, ni los
sacramentos que, al ser administrados por su mano, salvarian a otros y a él mismo
no le justificarian. Siempre han existido mentirosos y criminales, pero en la Iglesia
jerarquizada y autorizada por lo divino, no se han dado ni se daran jamas malos
Papas ni malos sacerdotes. Maldad y sacerdocio son dos palabras que no pueden ir
juntas.

Hemos mencionado al Papa Alejandro VI y pensamos que este ejemplo sera
suficiente, sin que por ello dejen de existir otros casos justamente execrables.
Muchos grandes criminales han llegado a deshonrarse ellos mismos doblemente, a
causa del caracter sagrado de que estaban revestidos; pero no les ha sido posible
deshonrar este caracter, que siempre permanecera radiante y espléndido por
encima de la humanidad pecadora. Hemos dicho que no hay religion sin misterios;
afadiremos que no existen misterios sin simbolos. ElI simbolo es la formula o la
expresion del misterio, que viene a expresar su profundidad ignota mediante
paraddjicas imagenes tomadas de lo conocido. La forma simbdlica, al representar lo
gue se encuentra por encima de la razén cientifica, necesariamente debe estar por
fuera de dicha razon. De ahi la frase célebre y perfectamente justa de un padre de la
Iglesia: Yo creo, puesto que es absurdo, credo quin absurdum. Si la ciencia afirmara
gue no sabe, se destruiria a si misma. La ciencia no sabra hacer la obra de la fe, asi
como la fe no podré decidir en materia de ciencia. U na afirmacién de la fe, que la
ciencia tuviera la temeridad de estudiar, no seria para ella sino un absurdo, por lo
mismo que una afirmacién cientifica que nos diera un articulo de fe seria absurda
en el orden religioso. Creer y saber son dos términos que nunca pueden
confundirse. Pero tampoco sabrian oponerse el uno al otro en un antagonismo
corriente. En efecto, es imposible creer lo contrario de lo que se sabe sin dejar, por
esto mismo, de saberlo. Y es igualmente imposible llegar a saber lo contrario de lo
gue se cree sin dejar de creerlo inmediatamente. El negar o incluso oponerse a las
decisiones de la fe en nombre de la ciencia es probar que no se comprende la una ni
la otra. En efecto, el misterio de un Dios en tres personas no es un problema de
matematicas; la encarnacién del Verbo no es un fenébmeno cuyo estudio sea propio
de la medicina; la redencién escapa a la critica de los historiadores. La ciencia es
absolutamente impotente para decidir lo que esta bien o mal en cuanto a creer o no



creer en un dogma de fe. Ella sélo puede constatar los resultados de la creencia, o
estudiar si la fe hace en realidad mejores a los hombres, ya que si la fe misma,
considerada como un hecho fisioldgico, es verdaderamente una necesidad y una
fuerza, sera forzoso para la ciencia el admitirla y tomar el sabio partido de contar
siempre con ella. Nos atrevemos a afirmar ahora que existe un hecho inmenso,
apreciable igualmente por la fe y por la ciencia; un hecho por el cual Dios se hace
visible en multiples formas sobre la tierra; un hecho incontestable y de alcance
universal. Este hecho es la manifestacion en el mundo, a partir de la época donde
comienza la revelacion cristiana, de un espiritu que desconocian los antiguos, un
espiritu evidentemente divino, mas positivo que la ciencia en sus obras, mas
hermosamente ideal en sus aspiraciones que la mas alta poesia, un espiritu por el
cual ha hecho falta crear una nueva palabra, del todo desconocida en los santuarios
de la antigliedad. Esta palabra ha sido creada, y demostraremos que este nombre o
expresion es en religion, tanto para la ciencia como para la fe, la expresion del
absoluto. La palabra es CARIDAD, Y el espiritu del cual hemos hablado es el
espiritu de caridad. Delante de la caridad, la fe se prosterna y la ciencia se inclina
vencida. Hay aqui evidentemente algo mas grande que la humanidad. Por sus
obras, la caridad prueba que ella no es un suefio. Es mas fuerte que todas las
pasiones; triunfa sobre el sufrimiento y la muerte; hace que Dios sea comprendido
en todos los corazones y parece colmar desde ya la eternidad por la iniciada
realizacion de sus legitimas esperanzas. Ante la caridad viva y actuante, ;cual seria
el Proudhon que se atreveria a blasfemar? ;Cual el Voltaire que osaria reir? Colocad
unos sobre otros los sofismas de Diderot, los argumentos criticos de Strauss, las
ruinas de Volney, cuyo nombre es adecuado, pues este hombre sélo podia crear
ruinas, las

blasfemias de aquella revolucién cuyas voces se ahogaron a veces en la
sangre y otras veces en el silencio del desprecio. Aiadid a ello todo lo que el futuro
puede reservamos en cuanto a monstruosidad y vano ensuefio; traed luego a la méas
humilde y sencilla de todas las hermanas de la caridad. EI mundo dejara a un lado
todos sus errores, todos sus crimenes, todas sus malvadas ensofiaciones, para
inclinarse ante aquella sublime realidad. jCaridad!, divina palabra, jUnica palabra
gue puede hacemos comprender a Dios, ya que contiene toda una revelacion!
iEspiritu de caridad, unién de dos palabras que son toda una solucién y todo un
porvenir! ;Cudl seria, en efecto, la pregunta que estas dos palabras no pudieran
responder? ;Qué es para nosotros Dios, sino el espiritu de caridad? ;Qué es lo
ortodoxo? ¢No es acaso el espiritu de caridad que no discute sobre cuestiones de fe
a fin de no impresionar la confianza de los pequefios y de no perturbar la paz de la
comunidn universal? Asi, ¢qué otra cosa es la Iglesia universal sino una comunion
en espiritu de caridad? Es por el espiritu de caridad que la Iglesia es infalible, y por



él existe la divina virtud del sacerdocio. Deber de los seres humanos, garantia de
sus derechos, prueba de su inmortalidad, felicidad eterna iniciada por. ellos sobre la
tierra, meta gloriosa para su existencia, medio y fin de sus esfuerzos, perfeccién de
su moral individual, civil y religiosa, el espiritu de caridad comprende todo, se
aplica a todo, puede esperado todo, emprender todo y realizado todo. Es por el
espiritu de caridad que Jesus, al expirar sobre la cruz, dio a su madre un hijo en la
persona de San Juany, al triunfar sobre las angustias de tan terrible suplicio, exhal6
un grito de salvacion y liberacion diciendo: «Padre, en tus manos encomiendo mi
espiritu.» Es por la caridad que doce artesanos de Galilea han conquistado el
mundo. Ellos han amado la verdad mas que a su vida, y han ido ellos solos a decirla
a los pueblos y a los reyes; probados por las torturas, fueron encontrados fieles.
Ellos han mostrado a las multitudes la inmortalidad viviente en su muerte y han
regado la tierra con una sangre cuyo calor no puede extinguirse, ya gque ellos se
hallaban inflamados de los ardores de la caridad. Es por la caridad que los apdstoles
han constituido su simbolo. Ellos han dicho que creer juntos vale mas que dudar
por separado; han constituido la jerarquia en base a la obediencia rendida tan
grande y tan noble por el espiritu de caridad que servir de tal forma es reinar; ellos
han formulado la fe de todos y la esperanza de todos y han colocado este credo bajo
la égida de la caridad de todos. Desgraciado de aquel egoista que se apropie una
sola palabra de la herencia del Verbo, ya que seria un deicida al intentar
desmembrar el cuerpo del Sefior. Este credo es el arcano santo de la caridad y
cualquiera que le togue sera convictc de muerte eterna, puesto que la caridad se
retiraria de él. jEs la herencia sagrada de nuestros hijos y es el precio de la sangre de
nuestros padres! Es por la caridad que los martires encontraron consuelo en las
prisiones de los césares, atrayendo a su creencia incluso a sus guardianes y
ejecutores. Es en nombre de la caridad que San Martin de Tours protesto contra el
suplicio de los priscilianos y se apartd de la comunidén del tirano que pretendia
imponer la fe por la espada. |Es por la caridad que tantos santos han llevado
consuelo al mundo de los crimenes cometidos en nombre de la religion misma, y de
los escandalos del santuario profanado! Es por la caridad que San Vicente de Paudl y
Fenel6n se han ganado la admiracion de los siglos mas impios y han hecho caer.
desde el pasado la risa de los hijos de Voltaire, ante la dignidad imponente de sus
virtudes. jEs, en fin, por la caridad, que la locura de la cruz ha llegado a ser la
sabiduria de las naciones, ya que todos los corazones nobles han comprendido que
es mas grande creer, junto con los que aman y se desvelan, que dudar con los
egoistas y los esclavos del placer!



ARTICULO PRIMERO

Solucién al primer problema El Dios Verdadero Dios no puede ser definido
sino por la fe. La Ciencia se muestra incapaz de negar o afirmar su existencia. Dios
es el objeto absoluto de la fe humana. En lo infinito, El es la Suprema Inteligencia y
el Creador del orden. En el mundo, El es el Espiritu de Caridad. Es asi el Ser
universal una maquina fatal que produce eternamente las inteligencias con base en
el azar, o un Inteligencia providencial que dirige las energias para el mejoramiento
de los espiritus. La primera hip6tesis repugna a la razén. Es desesperante e inmoral.
La ciencia y la razén deben, pues, inclinarse a la segunda. Si, Proudhon, Dios es una
hipotesis; pero es una hipotesis tan necesaria que, sin ella, todos los teoremas llegan
a ser absurdos o dudosos. Para los iniciados en la Kabala, Dios es la Unidad
absoluta que crea y anima los nimeros. La unidad de la inteligencia humana
demuestra la unidad de Dios. La clave de los nimeros es la de los simbolos, puesto
gue éstos son figuras analdgicas de la armonia que proviene de los numeros. Las
matematicas no sabrian demostrar la ciega fatalidad, ya que ellas son la expresion
de lo exacto, y éste es el caracter de la méas alta razon. La unidad demuestra la
analogia de los contrarios. Es el principio, el equilibrio y el fin de los nimeros. El
acto de fe parte de la unidad y retorna a ella. Esbozaremos una explicacion de la
Biblia por medio de los niumeros, ya que la Biblia es el libro de las imagenes de Dios.
Preguntaremos a los numeros la razén de los dogmas de la religion eterna, y ellos
siempre nos responderadn reuniéndose en la sintesis de la unidad. Las péginas
siguientes intentan una explicacion sencilla de las hipotesis kabalisticas. Estas no se
basan en la fe y las presentamos s6lo como curiosas investigaciones. No esta en
nuestras manos innovar en lo referente al dogma, y lo que afirmamos como
iniciados se subordina plenamente a nuestra obediencia como cristianos.

ESBOZO DE LA TEOLOGIA PROFETICA DE LOS NUMEROS |

La Unidad La Unidad es el principio y la sintesis de los numeros, es la idea
de Dios y del hombre, es la alianza de la razén y la fe. La fe no puede ser opuesta a
la razon. Ella es requerida por el amor, ella es idéntica a la esperanza. Amar es creer
y esperar, y este triple vuelo del alma es llamado virtud, puesto que es preciso el
coraje para emprenderlo. Pero, ;qué coraje podria haber en ello si no existiera la
posibilidad de la duda? Asi, el poder dudar ya implica la duda. Ella es la fuerza
equilibrante de la fe, y en esto reside su mérito. La naturaleza misma nos induce a
creer, pero las férmulas de fe son productos sociales de las tendencias de la fe en
una época concreta. En esto se basa la infalibilidad de la Iglesia, infalibilidad de
evidencia y de hecho. Dios es necesariamente el méas desconocido de todos los seres,
puesto que no podemos definirlo sino en sentido inverso a nuestra experiencia. El



es todo lo que nosotros no somos, es lo infinito opuesto a lo finito por hipotesis
contradictoria. La fe y, por consiguiente, la esperanza y el amor son tan libres, que
el hombre, lejos de poder imponerlos a los demas, tampoco puede imponerlos a si
mismo. Se consideran, pues, como una gracia, dice la religiéon. Pero, ¢puede
concebirse la exigencia de esta gracia, es decir, que se pueda obligar a los hombres a
aceptar lo que llega libre y gratuitamente del cielo? No otra cosa deseariamos para
ellos. Razonar sobre la fe es no razonar, ya que el objeto de la fe se encuentra fuera
del alcance de la razon. Si se me pregunta: ¢Existe un Dios? respondo: Asi lo creo.
Pero, ¢esta usted seguro? Si estuviese seguro no lo creeria, 16 sabria. Formular la fe
es acordar los términos de una hip6tesis comun. La fe comienza alli donde la ciencia
termina. Aumentar el campo de la ciencia seria, en apariencia, disminuir el de la fe.
Pero, en realidad, equivale a agrandarlo en igual proporcion, ya que se estaria
amplificando su base. S6lo podemos llegar a definir lo desconocido a través de sus
correspondencias supuestas e imaginables con lo conocido. La analogia era el
dogma primordial de los antiguos magos. Dogma en verdad mediador, puesto que
es mitad cientifico y mitad hipotético, mitad razén y mitad poesia. Este dogma ha
sido y sera siempre el generador de todos los demas. ¢ Quién es el Hombre-Dios? Es
aquel que realiza en la vida mas humana el mas divino ideal. La fe viene a ser una
divinizacién de la inteligencia y del amor, dirigidos por el consejo de la naturaleza 'y
la razon. Es asi esencial a las cosas de la fe el ser inaccesibles a la ciencia, dudosas
para la filosofia e indefinidas para la certeza. La fe es una realizacién hipotética y
una determinacion convencional de los fines ultimos de la esperanza. Es la
adhesion a los signos visibles de las cosas que no vemos. Sperandarum substantia
rerum

Argumentum non apparentium 1. Para poder afirmar sin enardecemos que
Dios existe 0 que no existe, hara falta partir de una definicion razonable o irracional
de Dios. Pero, para ser razonable, esta definicidon debera ser hipotética, analdgica y
negativa respecto a lo finito que conocemos. Se puede negar a un dios cualquiera,
pero al Dios absoluto no es posible negarle, puesto que tampoco es posible probarle.
Se le supone razonablemente y se cree en El. Dichosos aquellos de corazon puro,
porgue ellos veran a Dios, ha dicho el Maestro. Ver por medio del corazén es creer,
y si esta fe se remonta al verdadero bien, ella nunca sera engafiada, ya que no busca
una definicion de acuerdo a las arriesgadas inducciones de la ignorancia individual.
Nuestros juicios, en materia de fe, se aplican a nosotros mismos, y nos sera dado
conforme a lo que hayamos creido. En esta forma, nosotros nos hacemos a
semejanza de nuestro ideal. Que aquellos que hacen los dioses llegan a ser
semejantes a ellos, dice el salmista, asi como todos los que les otorgan su confianza.
El ideal divino del viejo mundo ha forjado la civilizacion que ahora termina, y no
hay que desesperar al ver al dios de nuestros barbaros ancestros convertirse en el



demonio de nuestros mas iluminados hijos. Se hacen diablos de los dioses de
antafo, y Satdn mismo no seria tan incoherente y deforme si no estuviera hecho por
los residuos desgarrados de antiguas teogonias. Es la esfinge sin palabra, es el
enigma sin solucion, es el misterio sin verdad, es el absoluto sin realidad y sin luz.
El hombre es hijo de Dios en cuanto que Dios encarnado, manifestado y realizado
sobre la tierra se ha llamado Hijo del hombre. Es después de haber concebido a Dios
en su inteligencia y en su amor que la humanidad ha podido comprender el Verbo
sublime que ha dicho: jHagase la luz! EI hombre es la forma del pensamiento divino,
y Dios es la sintesis idealizada del pensamiento humano. Asi, el Verbo de Dios es
revelador del hombre, y el Verbo del hombre es revelador de Dios. El hombre es el
Dios del mundo, y Dios es el hombre del cielo. Antes de decir: Dios quiera, el
hombre ha querido. Para comprender y honrar a Dios todopoderoso, es preciso que
el hombre sea libre. Al obedecer y abstenerse por temor del fruto de la ciencia, el
hombre habia sido inocente y estupido como el cordero; al tornarse curioso y
rebelde como el angel de luz, él mismo ha cortado el cordén de su ingenuidad y ha
caido libre sobre la tierra, llevando consigo a Dios en su caida. Por esto, se eleva
junto con el gran condenado del calvario desde el fondo de esta caida sublime, vy,
glorioso, entra junto con €l en el reino de los cielos. Pues el reino de los cielos
pertenece a la inteligencia y al amor, ambos hijos de la jlibertad! Dios ha mostrado
al hombre la libertad como una amante y, para probar su corazén, ha hecho pasar
entre ambos el fantasma de la muerte. EIl hombre ha amado esta libertad y se ha
sentido Dios; ha dado por ella lo que Dios le habia concedido a él: la eterna
esperanza. Se ha lanzado hacia su amada desafiando a la sombra de la muerte y el
espectro se ha desvanecido. EI hombre ha poseido la libertad. Ha comprendido la
vida. Paga ahora por tu pasada gloria, joh, Prometeo! 1

La fe es la sustancia de las cosas que se esperan. la evidencia de las cosas que
no se ven.

Tu corazén, devorado sin cesar, no puede morir; es tu verdugo, el buitre, y
Jupiter, quienes moriran. Un dia, despertaremos al fin de los penosos suefios de una
vida atormentada. La obra de nuestra prueba habra terminado y seremos entonces
suficientemente fuertes ante el dolor como para ser inmortales. Entonces, viviremos
en Dios una vida mas plena, y descenderemos a su obra con la luz de su
pensamiento, seremos arrebatados en lo infinito por el soplo de su amor. Seremos
sin duda la raiz de una nueva raza; los angeles de los hombres futuros. Mensajeros
celestes, vagaremos en la inmensidad y las estrellas serdn nuestros blancos navios.
Nos transformaremos en dulces visiones para el descanso de los ojos que lloran;
recogeremos lirios radiantes en desconocidas praderas y esparciremos el rocio
sobre la tierra. Acariciaremos el parpado del nifio para inducirlo al suefio y



regocijaremos con dulzura el corazén de la madre, ante el espectaculo de la belleza
de su hijo bienamado. Il El Binario El binario es particularmente el nUmero de la
muijer, esposa del hombre y madre de la sociedad. EI hombre es el amor en la
inteligencia, la mujer es la inteligencia en el amor. La mujer es la sonrisa del creador
satisfecho de su creacion; descansa luego de haberla creado, como dice la pardbola
celeste. La mujer esta antes que el hombre, puesto que ella es madre, y todo le esta
perdonado de antemano, puesto que alumbra con dolor. La mujer se ha iniciado
primero a la inmortalidad por la muerte; entonces el hombre la ha visto tan bella y
ha comprendido su generosidad de tal manera que no ha querido sobrevivirla y la
ha amado mas que a su vida, mas gque a su felicidad eterna. jDichoso proscrito!
iPuesto que ella le ha sido dada por compafiera de su exilio! Pero los hijos de Cain
se han rebelado contra la madre de Abel y han esclavizado a su madre. La belleza
de la mujer se ha convertido en una presa para la brutalidad de los hombres sin
amor. Entonces, la mujer ha cerrado su corazén como un santuario ignoto y ha
dicho a los hombres indignos de ella: «Soy virgen, pero anhelo ser madre, y mi hijo
os ensefiar4 a amarme.» jOh, Eva, sed salva y adorada en tu caida! jOh, Maria, sed
bendita y adorada en tus dolores y en tu gloria! jSanta crucificada que habéis
sobrevivido a vuestro Dios para sepultar a vuestro hijo, sed para nosotros la ultima
palabra de la divina revelacion! Moisés llamé a Dios Sefior, Jesus le llamaria Padre,
y nosotros pensando en Vos diremos a la Providencia: «jTu eres nuestra madre!»
Hijos de mujer, perdonemos a la mujer caida. Hijos de mujer, adoremos a la mujer
regenerada, Hijos de mujer, que hemos reposado sobre su seno, hemos sido
acunados en sus brazos y consolados por sus caricias, amémosla y amémonos entre
nosotros. 1|

El Ternario El ternario es el nimero de la creacién. Dios se crea eternamente
a si mismo, y el infinito que colma con sus obras es una creacion incesante e infinita.
El amor supremo se contempla en la belleza como en un espejo, y ensaya todas las
formas como adornos, ya que él es el amante de la vida. EI hombre también se
afirma y crea él mismo: él se adorna con sus conquistas, se ilumina con sus
concepciones, se reviste de sus obras como de un habito nupcial. La gran semana de
la creacion ha sido imitada por el genio humano, divinizando las obras de la
naturaleza. Cada dia ha proporcionado una nueva revelacién, cada nuevo rey que
adviene al mundo ha sido por un dia la imagen y encarnacién de Dios. jSuefio
sublime que explica los misterios de la India y justifica todos los simbolismos! La
alta concepcién del Hombre-Dios corresponde a la creaciéon de Adan, y el
cristianismo, semejante a los primeros dias del arquetipo humano en el paraiso
terrestre, no ha sido mas que una aspiracién y una viudez. Esperamos el culto de la
esposa y la madre, aspiramos a las bodas de la nueva alianza. Entonces los pobres,
los ciegos y todos los proscritos del viejo mundo seran convidados al festin y



recibiran un traje nupcial; y se miraran los unos a los otros con gran dulzura y
sonrisa inefable, puesto que han llorado por tanto tiempo. IV El Cuaternario El
cuaternario es el numero de la fuerza. Es el temario que ha sido completado por su
producto. Es la Unidad rebelde, reconciliada con la trinidad soberana. En el primer
ardor de la vida, el hombre habia olvidado a su madre y no entendia a Dios sino
como un padre inflexible y celoso. EI sombrio Saturno, armado de su guadafia
parricida, se entregd a devorar a sus propios hijos. Jupiter poseia relampagos que
aterraban al Olimpo, y Jehova truenos que ensordecian la soledad del Sinai. Sin
embargo, el padre de los hombres, llegando a estar ebrio como Noé en una ocasion,
reveld al mundo los misterios de la vida. Psique, divinizada por sus tormentos,
lleg6 a ser la esposa del amor. Adonis resucitado volvio a encontrar a Venus en el
Olimpo; Job, victorioso del mal, recobré mas de lo que habia perdido: La leyes una
prueba del coraje. Amar la vida, mas no temer a las amenazas de la muerte, es
merecer la vida. Los elegidos son aquellos que osan. jDesgraciados los timidos! Asi
los esclavos de la ley que se hicieron tiranos de las conciencias, y los servidores del
temor, y los avaros de la esperanza, y los fariseos de todas las sinagogas y todas las
iglesias jellos son los réprobos y los malditos por el Padre! Cristo, ¢no fue acaso
excomulgado y crucificado por la sinagoga? Savonarola, ;no fue quemado por
orden de un soberano pontifice de la religion cristiana? ;No son acaso los fariseos
de hoy los que eran en tiempos de Caifas? Si alguno hablara en nombre de la
inteligencia y del amor, ¢le escucharian?

Fue arrancando los hijos de la libertad a la tirania de los faraones como
inauguré Moisés el reino del Padre. Fue quebrantando el insoportable yugo del
fariseismo mosaico como Jesus convido a todos los hombres a la fraternidad del hijo
unico de Dios. Cuando caigan los ultimos idolos, cuando se rompan las ultimas
cadenas materiales de las conciencias, cuando los ultimos verdugos de profetas y
silenciadores del Verbo sean confundi- | dos, sera entonces el reino del Espiritu
Santo. jGloria, pues, al Padre que ha sepultado el ejército del faradén en el mar Rojo!
iGloria al Hijo que ha rasgado el velo del templo, cuya pesada cruz, al ser colocada
sobre la corona de los césares, ha inclinado su frente contra la tierra! | Gloria al
Espiritu Santo, que debe barrer de la tierra con su soplo terrible a todos los ladrones
y los verdugos, para dar lugar al banquete de los hijos de Dios! | Gloria al Espiritu
Santo, que ha prometido la conquista de la tierra y del cielo al &ngel de la libertad!
El angel de la libertad ha nacido antes de la autora del primer dia, antes del
despertar mismo de la inteligencia, y Dios le ha llamado la estrella de la mafana.
iOh, Lucifer!, te has apartado por tu desdefiosa voluntad del cielo donde el sol te
bafiaba en su esplendor, para explorar con tus propios rayos los campos incultos de
la noche. T brillas cuando el sol se oculta, y tu centelleante mirada precede al
comienzo del dia. Caes para remontarte de nuevo. Escoges la muerte para conocer



mejor la vida. Para las glorias pasadas del mundo eres la estrella de la tarde. Para la
verdad que renace, el bello lucero de la mafana. La libertad no es la licencia, ya que
la licencia es tirania. La libertad es guardiana del deber, puesto que ella reinvindica
el derecho. Lucifer, a quien edades de tinieblas han convertido en genio del mal,
sera verdaderamente el angel de luz cuando haya conquistado la libertad al precio
de su reprobacién, y haga uso de esta libertad para someterse al orden eterno,
inaugurando asi las glorias de la obediencia voluntaria. El derecho no es sino la raiz
del deber. Hace falta tener para dar. Asi, vemos como la mas alta y profunda poesia
explica la caida de los dngeles. Dios habia concedido a sus espiritus la luz y la vida.
Luego les dijo: Amad. ;Qué es amar?, respondieron éstos. Amar es darse a los otros,
les dijo Dios. Los que amen sufriran, pero ellos serdn amados. Tenemos derecho a
no dar nada y no queremos sufrir, dijeron los espiritus enemigos del amor.
Permaneced en vuestro derecho, respondié Dios, y separémonos. Yo y los mios
gueremos amar y aun morir por amor. jEs nuestro deber! El angel caido es, pues,
aquel que desde el comienzo ha rehusado amar. EI no ama, y en ello consiste todo
su suplicio. El no da, y en ello estriba toda su miseria. EI no sufre, y ésta es su
vacuidad. El no muere, y en ello encuentra su exilio. El &ngel caido no es Lucifer, el
portador de luz, sino Satan, el calumniador del amor. Ser rico es dar; no dar nada es
ser pobre. Vivir es amar; no amar nada es estar muerto. Ser dichoso es entregarse;
no existir mas que para si es condenarse a si mismo y arrojarse al infierno. El cielo es
la armonia de los sentimientos generosos. El infierno es el conflicto de los instintos
desencadenados. EI hombre de derecho es Cain, que mata por envidia a Abel; el
hombre de deber es Abel, quien muere por amor a manos de Cain. Tal ha sido la
mision de Cristo, el gran Abel de la humanidad. No es por derecho que debemos
atrevernos a osarlo todo; es por deber.

El deber es la expansion y el gozo de la libertad. El derecho aislado es el
padre del servilismo. El deber es la devocion; el derecho es el egoismo. El deber es
el sacrificio; el derecho es la rapifia y el robo. EI deber es el amor; el derecho es el
odio. El deber es la vida infinita; el derecho es la muerte eterna. Si hace falta
combatir para la conquista del derecho, no es sino para adquirir el poder del deber.
¢Por qué, pues, podriamos ser libres sino para amar, entregarnos y ser semejantes
asi a Dios? Si es preciso llegar a infringir la leyes porque ella encierra al amor en el
miedo. Aquel que quiera salvar su alma la perderd, dice el libro santo, y aquel que
consintiera en perderla, la salvara. iEl deber es amar: perezca todo aquello que sirve
de obstaculo al amor! Silencio de los oraculos del odio. jAniquilacion para los falsos
dioses del temor y el egoismo! jVergienza a los esclavos avaros del amor! jDios
ama a los hijos prodigos! V El Quinario El quinario es el numero religioso, es el
numero de Dios, asociado al de la mujer. La fe no es la credulidad tonta, propia de
la ignorancia maravillada. La fe es la conciencia y la confianza del amor. La fe es el



grito de la razén que persiste en negar el absurdo, aun delante de lo desconocido.
Es un sentimiento necasario al alma, como la respiracion a la vida: es la dignidad
del coraz6n y la realidad del entusiasmo. La fe no consiste en la afirmacion de talo
cual simbolo, sino en una aspiracién constante y verdadera a todas las verdades
ocultas tras los simbolismos. (Un ser humano rechaza una idea indigna de la
divinidad, destroza las falsas imagenes, se rebela contra las idolatrias odiosas, y
vosotros diriais que se trata de un ateo? Los perseguidores de la decadente Roma
llamaban también ateos a los primeros cristianos, en vista de que éstos no adoraban
a los idolos de Caligula o de Nerdn. Negar toda una religion, e incluso todas las
religiones, antes que adherirse a férmulas que la conciencia rechaza, es un valiente
y sublime acto de fe. Todo hombre que sufre por sus convicciones es un martir de la
fe. El podrd no saber explicarse, pero prefiere la justicia y la verdad antes que
cualquier otra cosa; no le condenemos sin oirle. Creer en la verdad suprema no es
definirla, y declarar que se cree en ella es reconocer que se la ignora. El apostol San
Pablo limita toda la fe a dos cosas: Creer que Dios existe y que El recompensa a
guienes le buscan. La fe es mas grande que las religiones, puesto que necesita
menos de los articulos de la creencia. Un dogma cualquiera no constituye sino una
creencia y pertenece a una comunion especial; la fe es un sentimiento comun a la
totalidad de la humanidad. Cuanto mas se discute para precisar, menos se cree; un
dogma viene a ser una creencia 'que una secta se apropia, con lo cual se queda con
una parte de la fe universal.

Dejemos que los sectarios hagan y rehagan sus dogmas, a los supersticiosos
gue detallen y formulen sus supersticiones, dejemos a los muertos que sepulten a
sus muertos como dijo el Maestro, y creamos en la verdad indecible, en el absoluto
gue la raz6n admite sin comprenderlo, en aquello que presentimos sin saberlo.
Creamos en la razén suprema. Creamos en el amor infinito y miremos con piedad
las estupideces de la escolastica y las barbaries de la falsa religion. {Oh hombre!
Dime lo que tu esperas y te diré lo que tu vales. Tu oras, td ayunas, tu velas, ¢y crees
gue con ello vas a escapar solo, o casi solo, a la inmensa perdicién de los hombres
devorados por un Dios celoso? Eres un hipdcrita y un impio. Haces de la vida una
orgia y esperas la nada como suefio, eres, pues, un enfermo o un insensato. Estas
dispuesto a sufrir como los otros y por los otros y esperas la salud de todos, eres
entonces sabio y justo. Esperar no es vivir en el temor. Sentir temor de Dios. jQué
blasfemia! El acto de esperanza es la oracion. La oracion es la expansion del alma en
la sabiduria y el amor eternos. Es la mirada del espiritu hacia la verdad, es el
suspiro del corazén hacia la suprema belleza. Es la sonrisa del nifio hacia su madre.
Es el murmullo del bien amado que se inclina hacia los brazos de su bien amada. Es
la dulce alegria del alma amorosa que se diluye en un océano de amor. Es la tristeza
de la esposa en la ausencia de su esposo. Es el suspiro del viajero que piensa en su



patria. Es el pensamiento del pobre, que trabaja para alimentar a su esposa y sus
hijos. Oremos en silencio y elevemos hacia nuestro Padre desconocido una mirada
de confianza y de amor; aceptemos con fe y resignacion la parte que El nos ha dado
en las penurias de la vida, y todos los latidos de nuestro corazén seran palabras de
oracion. ¢Acaso tenemos necesidad de mostrar a Dios aquellas cosas que le
pedimos y El no conocera lo que nos es necesario? iSi lloramos, ofrezcamosle
nuestras lagrimas; si estamos alegres, ofrezcamosle nuestra sonrisa; si EI nos golpea,
bajemos la cabeza; si El nos acaricia, durmamos entre sus brazos! Nuestra oracion
llegaréa a ser perfecta cuando oremos sin saber que lo estamos haciendo. La oracion
no es un clamor que ensordece los oidos, es un silencio que penetra en el corazon.
Dulces lagrimas vienen a humedecer los ojos, y los suspiros se escapan como el
humo del incienso. En ella, nos sentimos presa de un amor inefable por todo lo que
es bondad, verdad y justicia; una vida nueva palpita en ella y no tememos el morir,
pues la oracion es la vida eterna de la inteligencia y el amor, es la vida de Dios sobre
la tierra. jAmarse los unos a los otros, he aqui la ley y los profetas! Meditad y
comprended estas palabras. iY cuando las hayais comprendido no ledis mas, no
busquéis mas, no dudéis mas, amad! jNo seais mas sabios, no seais mas eruditos,
amad! Esta es toda la doctrina de la verdadera religion; religién significa caridad y
Dios mismo no es sino amor. Os he dicho ya, amar es dar. El impio es aquel que
absorbe a los demas.

El hombre piadoso es aquel que se expande hacia la humanidad. Si el
corazon del hombre concentra en si mismo el fuego con el cual Dios le ha animado,
es un incendio que todo lo devora y no dejara sino cenizas; pero si dejamos que
irradie hacia los demas, se convertira en un dulce sol de amor. EI hombre se debe a
su familia, la familia se debe a la patria, la patria a la humanidad. El egoismo
humano merece el aislamiento y la desesperacion; el egoismo de la familia merece
la ruina y el exilio; el egoismo de la patria merece la guerra y la invasion. El hombre
gue se aisla de todo amor humano diciendo: Yo serviré a Dios, se equivoca. Pues,
dice el apostol San Juan, ¢si no amamos al préjimo a quien vemos, como podremos
amar a Dios, a quien no vemos? Es preciso dar a Dios lo que es de Dios, pero no por
ello se debe rehusar al César lo que es del César. Dios es aquel que da la vida. César
es aquel que puede dar la muerte. Es preciso amar a Dios y no temer al César, pues
esta escrito en el libro sagrado: Aquel gue hiera por la espada, perecera por la
espada. jQueriendo ser buenos, seréis justos; al querer ser justos, seréis libres! Los
vicios que hacen al hombre semejante a la bestia, son los primeros enemigos de su
libertad. jMirad a un borracho y decidme si puede ser libre en medio de tal
inmundicia brutal! EI avaro maldice la vida de su padre y, como el cuervo, tiene
hambre de carrofia. EI ambicioso quiere ruinas, es un envidioso que delira; el
libertino escupe sobre el seno materno y colma de engendros las entrafias de la



muerte. Todos estos corazones sin amor son castigados con el mas cruel de los
suplicios: el odio. Pues bien sabemos que el propio pecado lleva consigo su
expiacion. El que obra el mal es como una vasija de terracota mal acabada, la
fatalidad le rompera. VI El Senario El senario es el nimero de la iniciacién mediante
la prueba; es el numero del equilibrio, es el jeroglifico de la ciencia del bien y del
mal. Aquel que busca el origen del mal, busca de dénde proviene aquello que no
existe. El mal es el apetito desordenado del bien, el infructuoso intento de una
voluntad poco educada. Cada uno posee el fruto de sus obras, y la pobreza no es
méas que el aguijon para el trabajo. Para la mayoria de los seres humanos, el
sufrimiento es como el perro del pastor, gue muerde ola lana de los corderos para
hacerles volver al camino. Es por la sombra que somos capaces de conocer la luz; es
por el frio que podemos apreciar el calor; es por la pena que somos sensibles al
placer. Asi, el mal representa para nosotros la ocasion y el comienzo del bien. Pero,
en los suefios que forja nuestra imperfecta inteligencia, inculpamos al trabajo
providencial en lugar de entenderlo. En ello, nos asemejamos al ignorante que juzga
un cuadro sin estar terminado y exclama al ver la cabeza: ;acaso esta figura carece
de cuerpo? La naturaleza permanece tranquila y hace su obra.

La reja del arado no es cruel por el acto de remover el seno de la tierra, y las
grandes revoluciones del mundo son obra de Dios. Todo es bueno a su tiempo:
gobernantes barbaros para los pueblos salvajes; los carniceros para el ganado, los
jueces y los padres para el hombre. Si el tiempo pudiera cambiar a los corderos en
leones, éstos devorarian pastores y rebafios. Los corderos no cambian nunca, puesto
gue no reciben instruccién, pero, en cambio, los pueblos se instruyen. Pastores y
matarifes de los pueblos, tenéis, pues, razén en mirar como enemigos a aquellos
gue hablan a vuestro redil. Rebafios que no conocéis mas que a vuestros pastores y
gue gueréis ignorar su comercio con los matarifes sois excusables por lapidar a los
gue os humillan y os inquietan hablandoos de vuestros derechos. iOh, Cristo! jLos
grandes te condenan, tus discipulos reniegan de ti, el pueblo te maldice y aclama tu
suplicio, Dios te abandona, s6lo tu madre llora por ti! jEli! jEli! jLamma Sabachtani!
VII El Septenario El septenario es el gran namero biblico. Es la clave de la creacion
de Moisés y el simbolo de toda la religion. Moisés nos ha legado cinco librosy la ley
se resume en dos testamentos. La Biblia no es una historia, es una coleccion de
poemas, un libro de imagenes y alegorias. Adan y Eva representan los arquetipos
primordiales de la humanidad; la serpiente tentadora es el tiempo con sus pruebas;
el &rbol de la ciencia es el derecho; la expiacidén mediante el trabajo es el deber. Cain
y Abel son analogia de la carne y el espiritu, la fuerza y la inteligencia, la violencia y
la armonia. Los gigantes son los antiguos usurpadores de la tierra; el diluvio es
simbolo de una gran revolucion. El arca es la tradicion que se conserva en el seno de
una familia: en aquella época, la religién era un misterio y propiedad privada de



una raza. Cam es maldito por haberlo revelado. Nemrod y Babel son dos alegorias
primitivas del despotismo personal y del imperio universal sofiado siempre por
éste; buscado sucesivamente por los persas, Alejandro, Roma, Napoledn, los
sucesores de Pedro el Grande, y siempre inconcluso a causa de la dispersiéon de
intereses, simbolizada por la confusion de lenguas. ElI imperio universal no debe
realizarse por la fuerza, sino por la inteligencia y el amor. Asi, pues, a Nemrod,
hombre regido por el derecho salvaje, la Biblia enfrenta a Abraham, hombre regido
por el deber que busca la libertad y la lucha a través del exilio en tierra extranjera,
de la cual se aduenfia por la inteligencia. El tiene una esposa estéril, es su inteligencia,
y una esclava fecunda, es su fuerza; pero cuando la fuerza ha producido su fruto, la
inteligencia se torna a su vez fecunda, y el hijo de la inteligencia provoca el exilio
del hijo de la fuerza. El hombre de inteligencia es sometido a rudas pruebas; debe
confirmar sus logros mediante el sacrificio. Dios quiere que inmole a su hijo, es
decir, que la duda debe probar el dogma y que el hombre intelectual debe estar
presto a sacrificarse ante la razén suprema. En tonces, Dios interviene: la razén
universal cede ante los esfuerzos del trabajo, ella se muestra a la ciencia, y
solamente es inmolado el lado material del dogma. Este es representado por el
carnero, cuyos cuernos han quedado enredados en la maleza. La historia de
Abraham es asi un simbolo en el antiguo estilo, y contiene una gran revelacién de
los destinos del alma humana. Leida al pie de la letra, es un relato absurdo y
chocante. San Agustin nunca tomé al pie de la letra el asno de oro de Apuleyo. |
Pobres grandes hombres! La historia de Isaac es otra leyenda. Rebeca es la tipica
mujer oriental, laboriosa, hospitalaria, parcial en sus afectos, astuta y retorcida en
sus manejos. Jacob y Esau son de nuevo los dos caracteres antes simbolizados en
Cain y Abel, pero aqui Abel se venga: la inteligencia emancipada triunfa por la
astucia. Todo el genio israelita estd condensado en la imagen de Jacob, el paciente y
laborioso suplantador que cede a la célera de Esau, llega a ser rico y compra el
perddn de su hermano. Nunca debemos olvidar que cuando los antiguos querian
filosofar, inventaban una historia. La historia o leyenda de José contiene ya en
germen todo el genio del evangelio, y el Cristo, al ser desconocido por su pueblo, ha
debido llorar mas de una vez recordando aquella escena donde el gobernador de
Egipto se arroja al cuello de Benjamin, lanzando un fuerte grito: «jYo soy José!»
Israel llega a ser el pueblo de Dios, es decir, el conservador de la idea y el
depositario del verbo. Esta expuesta aqui la idea de la independencia humana y de
la realizacién por el trabajo, idea que se esconde con cuidado como un precioso
germen. Un signo doloroso e indeleble se imprime sobre los iniciados, toda imagen
de la verdad estd prohibida, y los hijos de Jacob velan, espada en mano, por la
unidad del tabernaculo. Hamor y Shechem pretenden introducirse por la fuerza en
la familia santa y perecen, junto con su pueblo, luego de una fingida iniciacion. Para
dominar sobre los pueblos hace falta que el santuario se imponga a base de



sacrificios y terror. La servidumbre de los hijos de Jacob prepara su liberacién: ellos
tienen una idea, y no se puede encadenar una idea; ellos poseen una religion, y no
se puede violentar una religién; ellos son, en fin, un pueblo, y no se ata a todo un
pueblo. La persecucion suscita vengadores. La idea se encarna en un hombre.
Moisés se eleva y el faradn cae, y la columna de nubes y llamas que precede a un
pueblo liberado avanza majestuosamente por el desierto. Cristo es sacerdote y rey
por la inteligencia y por el amor. El ha recibido el 6leo santo, la uncion del genio,
uncién de la fe y de la virtud, que es la fuerza. El viene cuando el sacerdocio se
encuentra extenuado, los viejos simbolos han perdido su virtud y la patria de la
inteligencia estd arrasada. El viene para llamar a Israel a la vida, y si no puede
conmover a Israel, asesinado por los fariseos, resucitard al mundo, j abandonado. al
culto muerto de los idolos! iEl Cristo, es el derecho del deber! EI hombre no tiene
otro derecho que el de cumplir con su deber. {Hombre, estas en el derecho de
resistir hasta la muerte a cualquiera que te impida realizar tu deber! jMadre! Tu hijo
se ahoga; un hombre te impide socorrerle; ta herirds a ese hombre y correras a
salvar a tu hijo!... ;Quién, pues, osara condenarte?.. Cristo ha venido para oponer el
derecho del deber al deber del derecho. El derecho entre los judios era la doctrina
de los fariseos. En efecto, ellos parecian haber adquirido el privilegio de dogmatizar:
¢no eran acaso los legitimos herederos de la sinagoga? Ellos tuvieron derecho para
condenar al Salvador, y el Salvador sabia que su derecho estaba en oponerse a ellos.
Cristo es la protesta viva. /Pero la protesta contraqué? ¢De la carne contra la
inteligencia? iNo! ;De la atraccion fisica contra la atraccién moral? jNo, no!

¢De la imaginacion contra la razon universal? ;De la locura contra la
sabiduria? j No, y mil veces no, de nuevo! Cristo es el deber real, que protesta
eternamente contra el derecho imaginario. Es la emancipacion del espiritu que
guiebra la servidumbre de la carne. Es la devocidén, que se rebela contra el egoismo.
Es la modestia sublime que responde al orgullo: j No te obedeceré! Cristo esta viudo,
Cristo esté solo, Cristo esté triste: ;Por qué? Es que la mujer se ha prostituido. Es
gue la sociedad es convicta de robo. jEs que la alegria egoista es impia! jCristo es
juzgado, es condenado, es ejecutado, y se le adora! Esto puede ocurrir acaso en un
mundo menos serio que el nuestro. Jueces del mundo en que vivimos, estad atentos
y pensad en Aquel que ha de juzgar vuestros juicios. Pero, antes de morir, el
Salvador ha legado a sus hijos el simbolo inmortal de salvacion: la comunion.
Comunién, unién comun, dltima palabra del Salvador del mundo. iEl pany el vino,
repartidos entre todos, ha dicho El, es mi carne y es mi .sangre! El ha dado su carne
a los verdugos, su sangre a la tierra, que ha querido beberla, y ;por qué? Para que
todos compartan el pan de la inteligencia y el vino del amor. jOh, signo de unién de
los hombres!, joh, mesa comun!, joh, banquete de la fraternidad y la igualdad,
(cuando serds mejor comprendido? Martires de la humanidad, vosotros todos que



habéis dado vuestra vida a fin de que todos tengan el pan que alimenta y el vino
gue fortifica, ¢no diriais también, imponiendo las manos sobre estos signos de la
universal comunion: esta es nuestra carne y nuestra sangre? Y vosotros, hombres
del mundo entero, vosotros a quienes el Maestro llamé sus hermanos: jOh, no sentis
acaso que el pan universal, el pan fraternal, el pan de la comunién, es Dios!
Deudores del crucificado. Vosotros todos, que no estais dispuestos a dar a la
humanidad vuestra sangre, vuestra carne y vuestra vida, no sois dignos de la
comunion del Hijo de Dios. | No hagais correr su sangre sobre vosotros, pues 0s
dejard manchas sobre la frente! No aproximéis vuestros labios al corazén de Dios.
El percibira vuestra mordedura. No bebais la sangre de Cristo, pues os quemara las
entrafas; jya es suficiente con que haya corrido inutilmente para vosotros! VIII El
numero ocho El ocho es el nUmero de la reaccion y de la justicia que equilibra. Toda
accion produce una reaccion. Es la ley universal del mundo. El cristianismo produjo
el anticristianismo. El anticristo es la sombra, es el repudio, es la prueba del Cristo.
El anticristo se produjo ya en la Iglesia en la época de los apdstoles: que aquel que
ahora tienta, tentara hasta la muerte, dijo San Pablo, y el hijo de la iniquidad se
manifestard. Los protestantes han dicho: El anticristo es el Papa.

El Papa ha respondido: Todo hereje es un anticristo. El anticristo no esta
manifestado més en el Papa que en Lutero: el anticristo es el espiritu opuesto al de
Cristo. Es la usurpacion del derecho por el derecho. Es el orgullo del dominio y el
despotismo del pensamiento. Es el egoismo pretendido como religioso por los
protestantes, y también es la ignorancia crédula e imperiosa de los malos catdlicos.
El anticristo es lo que divide a los hombres en vez de unirles; es el espiritu de
disputa, la tozudez de los doctos y sectarios, el deseo impio de apropiarse de la
verdad y excluir a los demas, o de forzar a todo el mundo a sufrir la estrechez de
nuestros juicios. El anticristo es el sacerdote que maldice, en lugar de bendecir; que
distancia, en vez de .reunir; que escandaliza, en vez de edificar, y que condena, en
lugar de salvar. Es el fanatismo odioso que desanima la buena voluntad. Es el culto
de la muerte, de la tristeza y la fealdad. ;Qué porvenir daremos a nuestro hijo?, se
dicen los padres insensatos; él es débil de cuerpo y espiritu y su corazén adn no da
muestras de vida: haremos de él un sacerdote a fin de que pueda vivir del altar. Y
ellos no comprenden que el altar no es un comedero para los animales holgazanes.
Al mirar a los sacerdotes indignos, contemplad a éstos que pretenden ser servidores
del altar. ;Qué dicen a vuestro corazén esos hombres gordos o cadavéricos, con sus
ojos sin mirada y sus labios apretados o boquiabiertos? Escuchadles hablar: ;Os
ensefia algo ese ruido desagradable y monotono? Ellos oran igual que duermen, y
sacrifican igual que comen. Son como maquinas que funcionan a base de pan, carne
y vino, y de palabras vacias de sentido. Y cuando ellos se regocijan, como cernicalos
al sol, de existir sin inteligencia y sin amor, se dice que tienen la paz del alma. Ellos



tienen la paz del bruto y para el hombre mejor seria que gozaran de la paz de la
tumba. Son los sacerdotes de la estupidez y la ignorancia; ellos son los ministros del
anticristo. El verdadero sacerdote de Cristo es un hombre que vive, ama, sufre y
combate por la justicia; él no disputa ni reprueba, pero irradia de si el perdon, la
inteligencia y el amor. El verdadero cristiano es extrafio al espiritu de secta. El es
todo para todos, y mira a los hombres como hijos de un padre comun que a todos
guiere salvar. El simbolo total no es para él sino un profundo sentido de dulzura y
amor: él deja a Dios los secretos de la justicia, y no entiende sino la caridad. El mira
a los malvados como a enfermos que es preciso compadecer y curar. EIl mundo, con
SuS errores y sus vicios, es para él un hospital de Dios, y él quiere ser el enfermero.
No se considera mejor que nadie; dice s6lo: en tanto me encuentre bien, serviré a los
demas, y cuando llegue el momento de caer y morir, otros vendran a tomar mi
lugar y me ayudaran. IX El nimero nueve He aqui el ermitafio del tarot; he aqui el
numero de los iniciados y los profetas. Los profetas son solitarios, puesto que su
destino es no ser escuchados jamas.

Ellos ven mas que los demas; ellos previenen las desgracias que traera el
porvenir. Por tanto, se les aprisiona o se les mata, se les escarnece o se les destierra
como a leprosos, dejandoles morir de hambre. Luego, cuando aquellos
acontecimientos llegan, se dice: son ellos quienes nos han traido la desgracia. Ahora,
como sucede siempre en vispera de grandes desastres, nuestras calles estan llenas
de profetas. Yo les he encontrado en las prisiones; he visto cmo mueren olvidados
en la miseria. Toda la gran ciudad ha visto a uno, cuya profecia silenciosa consistia
en recorrer incesantemente y cubierto de harapos los palacios del lujo y la riqueza.
He visto a uno cuyo rostro irradiaba como el de Cristo; tenia las manos callosas y el
traje propio de un obrero; amasaba epopeyas con barro. Juntaba la espada del
derecho al cetro del deber, y sobre esta columna de acero y oro, inauguraba el signo
creador del amor. Un dia, en una gran asamblea del pueblo, descendié a la calle
llevando en su mano un pan que rompia en pedazos y distribuia diciendo: jPan de
Dios, hazte pan para todos! Conozco otro que grita: No quiero adorar al Dios del
demonio; no quiero un verdugo por mi Dios. jY han pensado que blasfemaba! No
era asi, pero la energia de su fe se desbordaba en palabras imprudentes e inexactas.
Y continuaba diciendo, en medio de la locura de su caridad ofendida: Todos los
hombres son solidarios y penan los unos por los otros en la misma forma en que
reciben unos por otros. El castigo del pecado es la muerte. El pecado en si mismo es
también un castigo, y el mas grande de ellos. Asi, un gran crimen no es sino una
gran desgracia. El peor de los hombres es aquel que se cree mejor que los demas.
Los hombres apasionados son excusables, ya que son pasivos. Pasion quiere decir
sufrimiento y redencién por el dolor. Lo que llamamos libertad no es sino una
fuerza todopoderosa de atraccidon divina. Los martires decian: vale mas obedecer a



Dios que a los hombres. ElI mas imperfecto de los actos de amor vale mas que la
mejor palabra de piedad. No juzguéis, hablad s6lo lo necesario, amad y actuad.
Otro mas ha venido y ha dicho: Protestad contra las malas doctrinas con las buenas
obras, pero no os separéis de nadie. Reconstruid todos los altares, purificad todos
los templos, Y aprestaos para la visita del espiritu de amor. Que cada uno ore segun
su rito y comulgue con los suyos, pero sin condenar a los demas. La practica de una
religién nunca es despreciable, por el contrario, es signo de un pensamiento grande
y santo. Orar juntos es comulgar con una misma esperanza, una misma fe y una
sola caridad. El simbolo nada es por si mismo. Es la fe la que lo santifica. La religion
es el lazo de unidon mas sagrado y fuerte de toda asociacién humana; hacer un acto
religioso es hacer un acto humanitario. ;Cuando llegaran por fin los hombres a
comprender que no hace falta disputar sobre aquello que ignoramos? ;Cuando
sentirdn que un poco de caridad vale mas que una gran cantidad de dominio e
influencia? ; Cuando respetara todo el mundo lo que Dios mismo respeta en la mas
infima de sus criaturas: la espontaneidad de la obediencia y la libertad del deber?

Entonces, no habra mas que una religion en el mundo, la religién cristiana y
universal, la verdadera religién catdlica que nunca renegara por restricciones de
lugar o de personas. Muijer, dijo el Salvador a la samaritana, en verdad te digo que
llegara el dia en que los hombres no adoraran a Dios ni en Jerusalén ni sobre esta
montafia, pues Dios es espiritu, y sus verdaderos adoradores deberan servirle en
espiritu y en verdad. X Numero absoluto de la kabala Es la clave de los sefirots (ver
Dogmay Ritual de Alta magia) XI EI nUmero once El once es el nimero de la fuerza;
es el de la lucha y el martirio. Todo hombre que muere por una idea es un martir,
puesto que para €l las aspiraciones del espiritu triunfan sobre los pavores del
animal. Todo hombre que cae en la guerra es un martir, puesto que muere por los
demas. Todo hombre que muere de miseria es un martir, puesto que es un soldado
herido en la batalla de la vida. Aquellos gue mueren por el derecho son tan santos
en su sacrificio como las victimas del deber, y, en las grandes luchas de la
revolucion contra el poderio, los martires han caido por igual en ambos lados. El
derecho constituye la raiz del deber, asi que es nuestro deber luchar por nuestros
derechos. (Qué es un crimen? Es la exageracion de un derecho. El asesinato y el
robo son negaciones de la sociedad; es el despotismo aislado de un individuo que
usurpa la realeza y hace la guerra a sus riesgos y a sus peligros. Sin duda el crimen
debe ser reprimido, y la sociedad debe defenderse, pero, ¢(quién es acaso
suficientemente justo, grande y puro, para tener la pretensién de castigar? paz
entonces a todos los caidos en la guerra, aun si ésta no es legitima, puesto que han
jugado su cabeza y han perdido; han pagado ya y no debemos reclamarles mas.
iHonor a todos aquellos que combaten con lealtad y bravura!, jque la verglenza
guede solo para los traidores y los cobardes! Cristo murié entre dos ladrones y llevé



a uno de ellos junto con El, al cielo. El reino de los cielos es para aquellos que luchan,
y se le gana a brazo limpio. Dios ha dado al amor una fuerza todopoderosa. EI ama
el triunfo sobre el odio, pero vomita la tibieza. El deber esta en vivir, jaungue no sea
mé&s que un instante! Es bello haber llegado a reinar un dia, una hora sola, hemos
llegado a estar bajo la espada de Damocles o sobre la hoguera de Sardanapalo! Pero
es mas bello haber tenido a sus pies todas las coronas del mundo y haber exclamado:
Seré el rey de los pobres, y mi trono estara sobre el Calvario. Hay un hombre mas
fuerte que aquel que mata, y es el que muere para salvar. No existen crimenes
aislados, ni expiaciones solitarias. No existen virtudes personales, ni sacrificios
perdidos.

Cualquiera que no sea irreprochable, es complice de todo mal, y cualquiera
gue no sea absolutamente perverso puede participar en todo bien. Es por ello que
un suplicio es siempre una expiacion humanitaria, y toda cabeza que rueda sobre
un cadalso puede ser cubierta de honores y saludada como la de un martir. Es por
ello también que el mas noble y santo de los martires ha podido, tomando
conciencia, encontrarse digno de la pena que le ha sido asignada y decir, saludando
a la espada préxima a terminar con su vida: i Que se haga justicia! Victimas puras
de las catacumbas romanas, protestantes y judios masacrados por indignos
cristianos. Monjes de L'Abbaye y los Carmelitas, victimas del reino del terror,
monarquistas incinerados, revolucionarios sacrificados a su turno, soldados de
nuestros grandes ejércitos, que habéis sembrado el mundo con vuestros huesos,
vosotros todos los que habéis sido penosamente muertos, luchadores, osados de
todas clases, valientes hijos de Prometeo, que no habéis temido ni al rayo ni a los
buitres, honor a vuestras cenizas dispersas. jPaz y veneracion a vuestra memoria!
iHabéis sido los héroes del progreso, los martires de la humanidad! XIl EI nimero
doce El doce es el numero ciclico; es el del simbolo universal. He aqui una
traduccién en verso del simbolo magico y catdlico sin restriccion: Creo en un solo
Dios todopoderoso, Padre nuestro, Creador eterno del cielo y la tierra. Creo en el
Salvador Rey, cabeza de la humanidad, hijo, verbo y esplendor de la divinidad.
Viva concepcién del Amor eterno, Divinidad visible y vibrante luz. Deseado por el
mundo, en todo tiempo y lugar, pero sin ser un Dios separado de Dios, Descendio
entre nosotros para liberar la tierra. y ha santificado en la imagen de su madre a la
mujer. Es El el hombre celestial, un hombre sabio y dulce, nacido para sufrir y morir,
como nosotros. Acusado por la envidia, proscrito por la ignorancia, EI ha muerto
sobre la cruz para darnos la vida. Todos los que le reconozcan por guia y apoyo,
podran, por su doctrina, ser Dios como El. El ha resucitado para reinar sobre las
edades, y debe dispersar los nubarrones de la ignorancia. Sus preceptos, que algun
dia seran fuertes y bienentendidos, seran el juicio para los vivos y los muertos. Creo
en el Espiritu Santo, cuyos Unicos intérpretes son la mente y el corazon de los santos



y profetas. Es un soplo de vida y de fecundidad, que procede del Padre y de la
humanidad. Creo en la familia Unica y siempre santa de los justos, que el cielo
reune en su temor. Creo en la unidad del simbolo, del lugar, del Pontifice y del culto
en honor de un solo Dios. Creo que para nosotros la muerte se traduce en
renovacion, y que en nosotros, como en Dios, es eterna la vida. XIIl EI nUmero trece
El trece es el nimero de la muerte y del nacimiento; el de la herencia y la propiedad,
de la familia y la sociedad, de la guerra y los tratados. Las bases de la sociedad estan
constituidas por la interaccion del derecho, el deber y la fe compartida. El derecho
es la propiedad, el intercambio es la necesidad, y la buena fe es el deber. Aquel que
pretende recibir mas de lo que da, o que quiere recibir sin dar, es un ladrén. La
propiedad es el derecho para dispensar una parte de la fortuna comun; no es un
derecho de destruccion ni de secuestro. Destruir o secuestrar el bien publico no es
poseerlo; es robarlo. He dicho el bien publico, puesto que el verdadero propietario
de todas las cosas es Dios, quien desea que todo sea de todos, quienquiera gue
seamos, no podremos llevamos al morir ni uno solo de los bienes de este mundo.
Asi, lo que nos pertenece un dia no es en realidad nuestro. Solamente nos ha sido
dado en préstamo. En cuanto al usufructo, éste es resultado del trabajo; pero el
trabajo por si solo no es garantia segura de la posesion, y puede sobrevenir la
guerra, el incendio o la devastacion, destruyendo la propiedad. jHaced, pues, buen
uso de las cosas que son perecederas, vosotros que pereceréis antes que ellas! Sabed
gue el egoismo provoca el egoismo, y que la inmoralidad del rico respondera por
los crimenes a los pobres. ;Qué desea el pobre, si es honesto?

El desea el trabajo. Usad de vuestros derechos, pero cumplid vuestro deber:
el deber del rico es repartir la riqueza; un bien que no circula, estd muerto; no
atesoréis, pues, la muerte. Un sofista ha dicho: la propiedad es el robo. Y sin duda él
se ha referido a la propiedad guardada, sustraida al cambio, sin participacion en la
utilidad comun. Si tal ha sido su forma de pensar, él ha podido ir todavia mas lejos
y afirmar que tal supresién de la vida publica es un verdadero asesinato. Es el
crimen del acaparamiento, que el instinto social ha visto siempre como un crimen
de lesa humanidad. La familia es una asociacion natural que resulta del matrimonio.
El matrimonio es la unién de dos seres que el amor redne y que se prometen mutua
devocion en interés de los hijos que deberdn nacer. Dos esposos que tienen un hijo y
se separan, son dos impios. ¢Podrian ellos cumplir la sentencia de Salomén y
separar también a su hijo? Prometerse amor eterno es una puerilidad: el amor
sexual es, sin duda, una emocion divina, pero es accidental, involuntario y
transitorio. Pero, la promesa de reciproca devocion es la esencia del matrimonio y el
principio de la familia. La sancion y garantia de esta promesa debe ser una absoluta
confianza. Todo acto de celos es una sospecha, y toda sospecha es un ultraje. El
verdadero adulterio es el de la confianza: la mujer que se queja de su esposo a otro


A
Nota adhesiva
Accepted definida por A

A
Nota adhesiva
None definida por A

A
Nota adhesiva
Completed definida por A

A
Nota adhesiva
None definida por A

A
Nota adhesiva
Accepted definida por A


hombre, el marido que confia a una mujer que no es la suya las tristezas o las
esperanzas de. su corazén, ellos traicionan verdaderamente la fe conyugal. Las
sorpresas de los sentidos no son infidelidades sino por causa de los habitos del
corazbn que se abandona en mayor o menor grado al conocimiento del
placer. Fuera de esto, no son mas que fallos humanos que deberian
ocultarse con vergienza; son indecencias que hace falta prevenir rehuyendo las
ocasiones, pero que nunca se deberian tratar de sorprender; las costumbres son la
proscripcion del escandalo. Todo escandalo es una torpeza. No se es indecente
por tener érganos que el pudor no permite nombrar, pero es obsceno cuando se
los ensefia. Maridos: jesconded las llagas de vuestros asuntos domésticos; no
desnudéis a vuestras esposas ante la risotada publica! Mujeres: no hagais alarde
de las miserias del lecho conyugal: esto equivale a inscribiros como prostitutas ante
la opinion publica. Hace falta una gran dignidad de corazon para guardar la fe
conyugal; es como un acto de heroismo que sélo las almas grandes pueden llegar
a comprender por entero. Los matrimonios que se rompen no son tales; son
acoplamientos. La mujer que abandona a su esposo, ;qué podra llegar a ser?, no
sera ya esposa, hi viuda; qué serad entonces sino una apostata del honor, forzada a
llevar una vida licenciosa, ya que no es virgen pero tampoco es libre. Un
marido que abandona a su esposa la prostituye, y merece recibir el infame
nombre que se da a los amantes de las muchachas del arroyo. EI matrimonio
es, pues, sagrado e indisoluble, puesto que existe en realidad. Pero no podra
existir asi, sino para seres con una alta inteligencia y nobleza de corazén. Los
animales no se casan, y los hombres que viven como animales estan sujetos a las
fatalidades de su naturaleza. Ellos emprenden sin cesar ensayos desafortunados
para actuar en forma razonable. Sus promesas son nada mas que ensayos,
amagos de promesa, sus matrimonios, ensayos Yy amagos de unidén
matrimonial; sus amores, ensayos y amagos del amor. Ellos desean siempre, pero
nunca quieren; cada dia emprenden algo, pero nunca lo terminan. Para tales
gentes, las leyes no son aplicables sino desde el lado represivo. Seres como ellos
podran llegar a tener una prole, pero nunca tendran una familia; el matrimonio y la
familia son derechos del hombre perfecto, del ser humano emancipado, inteligente
y libre. Interrogad también a los anales de los tribunales y leed las historias de
los parricidas. Levantad el negro velo que cubre sus cabezas cortadas y
preguntadles lo que han pensado sobre el matrimonio y la familia; qué crianza
han tenido y qué caricias les han ennoblecido... Luego estremeceos, todos
vosotros que negais a vuestros hijos el pan de la inteligencia y el amor,
vosotros que no confirmdis la autoridad paterna con la virtud del buen
ejemplo... jEsos miserables han sido huérfanos por el espiritu y el corazon, y
no han hecho mas que vengarse de su nacimiento...! Vivimos un siglo donde
la familia es méas ignorada que nunca en cuanto a lo que posee de augusta y
sagrada: el interés material mata la inteligencia y el amor; las lecciones de la
experiencia no se tienen en cuenta y se negocia con las



cosas de Dios. La carne insulta al espiritu, el fraude rie en las narices de la honradez.
Hace falta un mayor ideal y una justicia suficiente; la vida humana ha llegado a ser
huérfana de los dos lados. jCoraje y paciencia! Esta centuria ira a parar adonde van
los grandes culpables! j Ved cdmo se encuentra de triste! El tedio es el velo gris que
cubre su cabeza... la carreta rueda hacia el patibulo y la muchedumbre le sigue
temblorosa... Bien pronto un siglo mas sera juzgado por la historia y se escribira
sobre una gran tumba llena de ruinas: jAqui ha llegado a su fin el siglo parricida! jel
siglo verdugo de su Dios y de su Cristo! En la guerra se tiene el derecho de matar
para evitar la propia muerte: pero en la batalla de la vida, el mas sublime de los
derechos es el de morir para evitar tener que matar. La inteligencia y el amor
deberan resistir a la opresion hasta la muerte, nunca hasta el asesinato. jHombre de
buen corazén: la vida de aguel que te ha ofendido esta en tus manos, asi aquél se
convierte en maestro de la vida de quienes no disponen de la suya propia... No le
incorpores a tu gloria: concédele la gracia! Pero, ¢estara prohibido matar el tigre que
nos amenaza? Si se trata de un tigre con rostro humano, mas bello seria dejarse
devorar, aunque de cualquier forma, aqui la moral nada nos prescribe. Pero, ¢si el
tigre amenazara a nuestros hijos?.. Entonces, que la naturaleza misma dé la
respuesta. Hermodio y Aristogitdn tuvieron fiestas y estatuas consagradas a ellos
en la Grecia antigua. La Biblia ha consagrado igualmente los nombres de Judith y
Ehod, y una de las figuras mas sublimes del libro santo es la de Sansén, ciego y
encadenado, que sacude las columnas del templo gritando: «jQue yo muera junto
con los filisteos! ;Creéis acaso que si Jesus antes de morir hubiese ido a Roma para
asesinar a Tiberio, hubiera salvado el mundo como lo hizo, perdonando a sus
verdugos y muriendo por todos, incluso por Tiberio? Bruto, al matar a César, ¢llegd
acaso a salvar la libertad romana? Y Cherea, al eliminar a Caligula no hizo mas que
abrir campo a Claudio y a Neron. Protestar contra la violencia por la violencia, es
justificarla y obligarla a reproducirse. Pero triunfar del mal por el bien, del egoismo
por la abnegacién, de la ferocidad por el perddn: este es el secreto del cristianismo y
el de la victoria eterna.

He visto el lugar donde aun sangraba la tierra por la muerte de Abel, y sobre
este sitio corria un arroyo de lagrimas. Y miriadas de hombres avanzaban,
conducidos por los siglos, y dejaban caer sus lagrimas en aquel arroyo. Y la
eternidad, que yacia taciturna, contemplaba las lagrimas que caian, las contaba una
a una, y nunca eran suficientes para lavar una sola mancha de la sangre. Pero, entre
dos multitudes y dos edades, vino el Cristo, con pélida y radiante figura. Y planto la
vifia de la fraternidad en la tierra de la sangre Y las lagrimas, y éstas, absortas por
las raices del divino arbol, llegaron a ser la deliciosa savia de los racimos que
embriagaran de amor a los hijos del porvenir. XIV El nimero catorce El catorce es el
numero de la fusién, de la asociacion y la unidad universal, y es por cuanto este



numero representa, que haremos aqui una llamada a las naciones, comenzando por
la més antigua y santa de ellas. Hijos de Israel: ;Por qué permanecéis inmoviles en
medio del movimiento de las naciones, como si guardaseis las tumbas de vuestros
padres? Vuestros padres no se encuentran aqui, ellos han resucitado: jel Dios de
Abraham, de Isaac y Jacob no es el Dios de los muertos! ¢Por qué imprimis siempre
a vuestra generacion la sangrante marca del cuchillo? Dios no quiere separaros mas
de los otros hombres, asi que sed hermanos nuestros y compartid con nosotros la
hostia de paz, sobre los altares que la sangre nunca llegard a manchar. La ley de
Moisés se ha cumplido: leed vuestros libros y comprended que habéis sido un
pueblo ciego y duro, como ya lo dicen todos vuestros profetas. Pero también habéis
sido un pueblo valiente y perseverante en vuestra lucha. jHijos de Israel, llegad a
ser hijos de Dios: comprended y amad! Dios ha borrado de vuestra frente el signo
de Cain y los pueblos al veros pasar no dicen mas: jAlli van los judios!, sino que
exclaman: jLugar a nuestros hermanos! jsitio a nuestros primogénitos en la fe! Y
nosotros iremos todos los afos a celebrar la pascua junto a vosotros en la nueva
Jerusalén. Y encontraremos reposo sobre vuestras vifias y vuestras higueras, puesto
gue seguiréis siendo aun los amigos del viajero, en recuerdo de Abraham, de Tobias
y de los &ngeles que les visitaron. Y también en recuerdo de aquel que dijo: Aquel
gue reciba al mas pequefio de entre vosotros, me recibe a mi. Asi como tampoco
rehusariais dar asilo en vuestra casa y en vuestro corazon a vuestro hermano José, a
guien vendisteis a las naclOnes. Puesto que llegd a ser poderoso en la tierra de
Egipto, donde fuisteis a buscar el pan en los dias de escasez y esterilidad. Y él
recordo a su padre Jacob, y reconocio a su hermano menor, Benjamin, y os perdoné
vuestra envidia, y os abraz6 llorando. Hijos de los creyentes, nosotros cantaremos a
vuestro lado: No hay otros Dios distinto a Dios y Mahoma es su profeta. Decid, al
lado de los hijos de Israel: No hay mas Dios que Dios, y Moisés es su profeta. Y
decid, junto con los cristianos: | No hay otro Dios que Dios, y Cristo es su profeta!

Mahoma es la sombra de Moisés, Moisés es el precursor de Jesus. ;Qué es un
profeta? Es un representante de la humanidad que busca a Dios. Dios es Dios, el
hombre es el profeta de Dios, en cuanto nos induce a creer en El. La Biblia, el Coran
y el Evangelio son tres versiones distintas del mismo libro. Sélo existe una Ley,
como s6lo existe un Dios. Oh, mujer idealizada, oh, recompensa de los elegidos,
jeres acaso mas bella que Maria? Oh, Maria, hija del Oriente, casta como el amor
puro, grande como toda aspiracion maternal, ven Y ensefia a los hijos del Islam los
misterios del cielo y los secretos de la belleza. Invitales al festin de la nueva alianza
donde, sobre tres tronos radiantes de pedrerias, seran colocados tres profetas. El
arbol proporcionara con sus ramas encorvadas un dosel a la mesa celestial. La
esposa serd blanca como la luna y bermeja como la sonrisa de la aurora. Todos los
pueblos acudiran para verla y no temeran mas el paso del abismo, pues sobre él



extenderd el Salvador su cruz y tenderd su mano a quienes vacilaren, y a aquellos
gue hubieren caido, la esposa extendera su velo embalsamado Y les llevara hacia
ella. Pueblos: jUnid vuestras manos Y aplaudid al dltimo triunfo del amor! {Sélo la
muerte permanecera extinguida, y solo el ipfierno sera quemado para siempre! jOh,
naciones de Europa, a quienes Oriente tiende las manos, unios para repeler al 0so
nérdico! iQue la ultima guerra lleve al triunfo de la inteligencia y del amor, que el
comercio entrelace los brazos del mundo, y que una nueva civilizacién inspirada en
la fuerza del Evangelio relna a todos los ejércitos de la tierra bajo el cayado del
mismo pastor! Tales han de ser las conquistas del progreso; tal es el fin hacia el cual
nos lleva el movimiento total del mundo. El progreso es el movimiento; y el
movimiento es la vida. Negar el progreso es afirmar la nada y deificar a la muerte.
El progreso es la Unica respuesta que la razon puede oponer frente a las objeciones
relativas a la existencia del mal. Todo no esta bien ahora, pero todo estara bien un
dia. Dios ha comenzado su obra y la terminara. Sin el progreso, el mal seria
inmutable, como Dios. El progreso explica la ruina y consuela a Jeremias en su pena.
Las 'naciones se suceden como los hombres, y nada es esta ble, puesto que todo
marcha hacia la perfeccién. El gran hombre que muere, deja a su patria el fruto de
sus obras; una gran nacion al extinguirse sobre la tierra se transfigura en una
estrella para iluminar la oscuridad de la historia. Lo que ella ha plasmado por sus
acciones permanece grabado en el libro eterno; asi, afiade una pagina mas a la biblia
del género humano. No digais que la civilizacion es mala; en tanto que ella sea
semejante al calor himedo que madura las cosechas, ella desarrolla con rapidez los
principios de vida y los principios de muerte; al mismo tiempo mata y vivifica. Ella
viene a ser como el angel del juicio, que quita a los malvados de en medio de los
justos. La civilizacion transforma en &ngeles de luz a los hombres de buena
voluntad, y rebaja al egoista por debajo de la bestia; es asi la corrupcién de los
cuerpos y la emancipacion de las almas. El mundo impio de los gigantes ha elevado
al cielo el alma de Enoch; por sobre las bacanales de la Grecia primitiva, se eleva el
espiritu armonioso de Orfeo. SOcrates y Pitagoras, Platon y Arist6teles, resumen y
explican todas las aspiraciones y todas las glorias del mundo antiguo. Las fabulas
de Hornero permanecen aun mas verdaderas que la historia, y nada nos queda de
la grandeza de Roma, fuera de los escritos inmortales que produjera el siglo de
Augusto. ;Podria Roma haber dejado de quebrantar el mundo con sus convulsiones
guerreras, sin haber dado a luz su Virgilio? El cristianismo es fruto de las
meditaciones de todos los sabios de Oriente, que reviven en Jesucristo. Asi, la luz de
las mentes se ha elevado alli donde se eleva el sol en el mundo; Cristo ha
conquistado a Occidente y los dulces rayos del sol de Asia han llegado a los
témpanos del Norte. Removidos por este desconocido calor, columnas de hombres
nuevos se han extendido sobre el mundo extenuado; las almas de los pueblos
desaparecidos han irradiado sobre los pueblos rejuvenecidos y han potenciado en



ellos el espiritu de vida. Hay en el mundo una nacidon que se llama franqueza y
libertad, ya que estas dos palabras son sinénimos del nombre de Francia. Esta
nacion ha sido siempre, bajo cualquier circunstancia, mas catdlica que el Papa y mas
protestante que Lutero. La Francia de las cruzadas, la Francia de los trovadores y
las canciones, la Francia de Rabelais y Voltaire, la Francia de Bossuet y Pascal; ella
es la sintesis de los pueblos; es ella la que consagra la alianza de la fe y la razén, de
la revolucion y el poder, de la mas tierna creencia y la mas fiera dignidad humana. j
Ved cdmo avanza, coOmo se agita, como lucha, como se engrandece! A menudo
herida y engafiada, nunca abatida del todo, entusiasta de sus triunfos, audaz en sus
reveses, ella rie, canta, muere y ensefia al mundo la fe en la inmortalidad. La vieja
guardia no se rinde, pero nunca llega a morir. En ella se apoya el entusiasmo de
nuestros hijos, que desearian ser algun dia, ellos también, soldados de la vieja
guardia. Napoleén es mas que un hombre: es el genio mismo de Francia, un
segundo salvador del mundo, que también ha dado la cruz como signo a sus
apostoles. Santa Helena y el Gélgota son los hitos de la nueva civilizacion. Son los
dos pilares de un inmenso arcano que forma el arco iris del ultimo diluvio y tiende
un puente entre dos mundos. ¢Podria acaso pensarse que un pasado sin esta
aureola y sin esta gloria seria capaz de recuperar y consumir tanto porvenir? ;O
pensariais acaso que el aguijon de un tartaro puede llegar a destruir algun dia el
pacto de nuestras glorias, el testamento de nuestras libertades? jMejor decid que
volveremos a convertirnos en nifos y entraremos de nuevo en el seno materno!
Avanza, avanza, ha dicho la voz divina al judio errante: jAvanza, avanza, grita el
destino del mundo a Francial... Y, ¢hacia donde vamos? A lo desconocido, podria
ser el abismo; jno importa! jPero volver hacia el pasado, hacia los cementerios del
olvido, hacia los pafnales que ha desgarrado nuestra propia infancia, hacia la
estupidez y la ignorancia de las primeras edades... jjamés, jamas! XV El ndmero
quince Quince es el nimero del antagonismo y la catolicidad. El cristianismo se
reparte ahora en dos iglesias: la iglesia civilizadora y la iglesia barbara, la iglesia
progresista y la iglesia estacionaria.

Una es activa, otra es pasiva; una ha gobernado a las naciones y las gobierna
siempre, dado que los reyes le temen; la otra ha sufrido todos los despotismos y no
puede ser sino un instrumento de servidumbre. La iglesia activa realiza a Dios ante
los hombres y sélo admite la divinidad del Verbo humano como intérprete del
Verbo divino. ;Qué viene a ser, después de todo, la infalibilidad del Papa, sino una
autocracia de la inteligencia apoyada por el sufragio universal de la fe? Bajo esta
Optica, se dira, el Papa tendria que ser el primer genio de su siglo. ;Por qué? Mas
vale, en realidad, que sea un espiritu corriente y ordinario. Su supremacia no llega a
ser mas divina sino en la medida en que sea mas humana. ;Acaso los
acontecimientos no hablan més alto que los rencores y que la ignorancia irreligiosa?



¢No estamos viendo a la Francia catdlica sostener con una mano al papado que se
debilita y con la otra la espada para combatir a la cabeza de los ejércitos del
progreso? Catdlicos, israelitas, turcos, protestantes, combaten ya bajo una misma
bandera; la media luna se ha aliado a la cruz latina, y todos juntos luchamos contra
la invasion de los barbaros y contra su ortodoxia embrutecedora. Hay un hecho
cumplido para siempre: al admitir los nuevos dogmas, la silla de San Pedro acaba
de mostrarse solemnemente progresista. La patria del cristianismo catdlico es la
misma de las ciencias y de las bellas artes, y el Verbo eterno del Evangelio, vivo y
encarnado en una autoridad visible, sigue siendo la luz del mundo. jSilencio, pues,
a los fariseos de la nueva sinagoga! Silencio a las odiosas tradiciones de la
Escolastica, al sacerdocio arrogante, al jansenismo absurdo, y a todas las
interpretaciones supersticiosas y vergonzosas del dogma eterno, tan justamente
estigmatizadas por el genio despiadado de Voltaire! Voltairel y Napoledn han
muerto catélicos, ;sabéis acaso lo que sera el catolicismo del futuro? jSera el dogma
evangeélico, probado como el oro por la critica disolvente de Voltaire y realizado en
el gobierno del mundo por el genio de un Napoledn cristiano! jA quienes no
quieran avanzar, los acontecimientos les arroliaran, pasaran sobre ellos! Inmensas
calamidades pueden todavia sobrevenir al mundo. Algun dia, los ejércitos del
Apocalipsis van a desencadenar las cuatro plagas. El santuario sera purificado, y la
santa y austera pobreza enviara a sus apostoles para sostener todo lo que vacile,
reedificar lo que ha sido destruido y aplicar el 6leo santo sobre todas las
contusiones. El despotismo y la anarquia, estos dos monstruos bafiados en sangre,
se destrozaran y aniquilaran el uno al otro, luego de haberse sostenido mutuamente
por un tiempo mediante la misma intriga de su lucha. Y el gobierno del porvenir
sera aquel cuyo modelo nos ha mostrado la naturaleza en la familia, en el ideal
religioso por la jerarquia de los pastores. Los elegidos deberdn reinar con Cristo
durante un milenio, dicen las tradiciones apostélicas, es asi que durante una
sucesion de centurias, la inteligencia y el amor de los hombres escogidos y
dedicados a los cargos del poder, vendran a administrar los bienes e intereses de la
familia universal. Asi, pues, y segun la promesa del Evangelio, no habra sino un
solo rebafio y un solo pastor. XVI El nimero dieciséis 1

No afirmamos que Voltaire haya muerto como un buen catélico, solo
decimos que murié como catdlico.

Dieciséis es el numero del templo. Veamos lo que sera el templo del futuro.
Cuando el espiritu de inteligencia y de amor sea revelado, toda la trinidad se
manifestara en su verdad y en su gloria. La humanidad llegara a ser el reino, y en su
calidad de resucitada reunira la gracia y la poesia de la infancia, el vigor de la
juventud con su razon y la sabiduria de la edad madura en sus actos. Todas las



formas que han investido sucesivamente al pensamiento divino, volveran a nacer,
perfectas e inmortales. Todos los bosquejos que el arte de los pueblos ha forjado a
través de los siglos, se reuniran y formaran una imagen completa de Dios. Jerusalén
volvera a levantar el templo de Jehova, en base al modelo profetizado por Ezequiel,
y Cristo, como un nuevo y eterno Salomén, tendra alli su gloria, bajo el artesonado
de cedro y ciprés, y realizard sus bodas con la santa libertad, joven esposa del
Cantar de los cantares. Pero Jehova deberd hacer a un lado sus truenos para
bendecir con sus dos manos al novio y la novia; aparecera sonriente entre los dos
esposos Yy se regocijara de ser llamado padre. Para entonces, la poesia oriental con
sus magicas evocaciones, aun le llamara Brahma y Japiter. La India ensefiara a
nuestra embelesada audiencia las fabulas maravillosas de Vishnud, y nosotros
colocaremos sobre la frente ain sangrante de nuestro bien amado Cristo la triple
corona de perlas del mistico Trimurti. Venus, purificada bajo el velo de Maria, no
llorard ya mas a su Adonis perdido. El esposo ha resucitado para no morir mas, y el
jabali infernal ha encontrado la muerte, después de su pasajera victoria. jElevaos de
nuevo, templos de Delfos y Efeso! |El Dios de la luz y de las artes ha llegado a ser el
Dios del mundo, y el Verbo divino quiere que se le llame Apolo! Diana no estara ya
mas viuda en los solitarios campos de la noche; su media luna plateada se hallara
bajo los pies de la esposa. Pero Diana no ha sido vencida por Venus; {SU Endimion
acaba de despertar y la virginidad va a tener el orgullo de ser madre! Sal de la
tumba, oh Fidias, y regocijate de la destruccién de tu primer Jupiter: es ahora
cuando vas a producir un Dios. jOh, Roma! jQue tus antiguos templos vuelvan a
surgir al lado de tus basilicas; que seas aun la reina del mundo y el panteén de las
naciones; que Virgilio sea coronado por la mano de San Pedro en el capitolio, y que
el Olimpo y el Carmelo rednan a sus divinidades bajo el pincel de Rafael!
iTransfiguraos, pues”, antiguas catedrales de nuestros padres; proyectad hasta las
nubes vuestras flechas vivamente cinceladas, y que vuestras piedras narren, en
animadas figuras, las sombrias leyendas del Norte, amenizadas por los apbélogos
dorados y maravillosos del Coran! Que Oriente adore a Jesucristo en sus mezquitas
y que, sobre los minaretes de una nueva santa Sofia, se eleve la cruz al lado de la
media luna. Que Mahoma libere a la mujer para dar al creyente las huries de sus
suefos, y que los martires del Salvador acaricien castamente a los bellos angeles de
Mahoma. jToda la tierra revestida con los ricos ornamentos que todas las artes le
han preparado, no serd mas que un magnifico templo, y el hombre sera su eterno
sacerdote! Todo lo que ha sido bello, dulce y verdadero en los siglos pasados
revivira con gloria para esta transfiguracion del mundo.

Y la forma bella permanecera, inseparable de la idea verdadera, asi como el
cuerpo llegard a ser un dia inseparable del alma cuando ésta, activando todas sus
potencias, se fabrique un cuerpo a su Imagen. Seré este el reino del cielo sobre la



tierra, y los cuerpos seran templos del alma, de igual forma que el universo
regenerado sera el templo de Dios. Y cuerpos y almas, pensamiento y forma vy el
universo entero, seran la luz, el Verbo y la revelacion permanente y visible de Dios.
iAmén! jQue asi sea! XVII El nUmero diecisiete Diecisiete es el nUmero de la Estrella;
es el de la inteligencia y el amor. jAudaz inteligencia guerrera, complice del divino
Prometeo, hija mayor de Lucifer; salud a ti y a tu audacia! iTU has querido saber
para tener, tu has desafiado todos los truenos y afrontado todos los abismos! {TQ,
inteligencia, que has amado a los pobres pecadores hasta el delirio, méas alla del
escandalo y la reprobacion! iDivino derecho del ser humano, alma y esencia de la
libertad, salud a ti Ellos te han perseguido arrojando a tus pies los suefios mas
gueridos por su imaginacion, los mas amados fantasmas de su corazon. jPor tu
causa, ellos han sido rechazados y proscritos; por ti han sufrido prision, privaciones,
hambre, sed, abandono de aquellos a quienes amaban y las sombrias tentaciones de
la desesperanza! jTu has sido su derecho y ellos te han conquistado! jAhora, ellos ya
pueden creer y llorar, someterse y orar! jRepentinamente, Cain se ha vuelto mas
grande que Abel: es el legitimo orgullo satisfecho, que esta en el derecho de hacerse
humilde! Creo, pues bien sé cOmo y por qué es preciso creer; creo, puesto que amo,
puesto que nada temo. jAmor! jAmor! Redentor y reparador sublime; jtu que
puedes fabricar tanta felicidad con tanta pena, td, el verdugo de la sangre y las
lagrimas, ta que eres la virtud misma y el salario de la virtud; fuerza en la
resignacion, libertad en la obediencia, alegria en el dolor, vida en la muerte, salud!
iSalud y gloria a ti! jSi la inteligencia es una lampara, tu eres la llama; si ella es el
derecho, tu eres el deber; si ella es la nobleza, tu eres la felicidad! jAmor, lleno de
dignidad y de pudor en tus misterios, amor divino, amor escondido, amor intenso y
sublime, Titan, que tomas entre sus manos el cielo y le obligas a descender; secreto
inefable y dltimo de la cristiana viudez, amor eterno, amor infinito, ideal que basta
para crear los mundos, amor! jAmor! iGloria y bendicién para ti! jGloria a las
inteligencias que ocultan su luz para no ofender a los ojos enfermos! jGloria al
derecho que se transforma por entero en deber y llega a ser devocion! jA las almas
solitarias que aman y se consumen sin ser amadas! jA los que sufren y no hacen
sufrir a nadie, a los que perdonan la ingratitud y aman a sus enemigos! jOh,
dichosos aguellos mas que nunca, los que se han empobrecido por ellos mismos y
se han agotado para darse! jDichosas aquellas almas que viven en tu paz! jDichosos
aquellos puros y sencillos corazones que no se consideran mejores que nadie!
iHumanidad, madre mia, humanidad, hija y madre de Dios, humanidad concebida
sin pecado, lIglesia universal, Maria! jDichoso el que todo lo ha osado para
conocerte y comprenderte y que siempre esta dispuesto a sufrir por servirte y
amarte!



XVIII

El ndmero dieciocho Este niumero es el del dogma religioso, que es todo
misterio y poesia. El Evangelio nos narra que a la muerte del Salvador el velo del
templo se rasgo, pues con su muerte se ha manifestado el triunfo de la devocién, el
milagro de la caridad, el poder divino en el hombre, la humanidad divina y la
divinidad humana, el ultimo y mas grande de todos los arcanos, la ultima palabra
de todas las iniciaciones. Pero el Salvador sabia que no seria comprendido en un
principio, y habia dicho: Vosotros no estéis ahora en condiciones de resistir toda la
luz de mi doctrina, pero cuando el espiritu de verdad se manifieste, él os ensefiara
toda la verdad y os explicara el sentido de lo que os he dicho. Asi, el espiritu de
verdad es también el espiritu de ciencia e inteligencia, el espiritu de fuerza y de
consejo. Es este espiritu el que se ha manifestado solemnemente en la iglesia
romana, al expresar los cuatro articulos de su decreto de fecha 12 de diciembre de
1845: 1.° Si la fe es superior a la razon, la razon debe apoyar las inspiraciones de la fe.
2°. Lacienciay la fe tienen cada una su terreno separado, y ninguna de las dos debe
usurpar las funciones de la otra. 3°. Lo propio de la fe y de la gracia no es debilitar,
sino, por el contrario, desarrollar y afirmar a la razon. 4°. El concurso de la razén, al
examinar no las decisiones de la fe, sino las bases naturales y racionales de la
autoridad que decide, lejos de hacer dafio a la fe, no sabe mas que serle Util; o sea,
gue la fe, al ser perfectamente razonable en sus principios, no debe temer, sino, al
contrario, desear el sincero examen de la razén. Un decreto como éste, representa
toda una revolucion religiosa que se ha cumplido; es la inauguracién del reino del
Espiritu Santo sobre la tierra. XIX EI nimero diecinueve Es el numero de la luz. Es
la existencia de Dios comprobada por la idea misma de Dios. Alli es preciso afirmar
que el Ser universal e inmenso es como una tumba donde se agita, por un
movimiento automatico, una forma siempre cadavérica y muerta, o, en cambio,
admitir el principio absoluto de la inteligencia y de la vida. ¢La luz universal esta
viva 0 muerta? (Se inclina fatalmente hacia las obras de la destruccién, o esta
dirigida en forma providencial hacia un alumbramiento inmortal? Si no existe Dios,
la inteligencia no seria mas que una decepcion, pues careceria de un absoluto y su
ideal se convertiria en una mentira. Sin Dios, el ser no es sino una nada que se
afirma, y la vida una muerte que se disfraza. La luz seria una noche siempre
engafada por el milagro de los suefios. Asi, el primero y mas esencial de todos los
actos de fe no es otro que éste: El Ser es; y el ser del ser, la verdad del ser, es Dios. El
Ser esta vivo con inteligencia, y la inteligencia viva del Ser absoluto es Dios. La luz
es real y vivificante; la realidad y la vida de toda luz es Dios.

El Verbo de la razén universal es una afirmacion, y no una negacién. jCiegos
aquellos que no perciben que la luz fisica es un instrumento de la mente! Sélo el



pensamiento puede ver la luz y crearla, poniéndola a su servicio. jLa afirmacién del
ateismo es el dogma de la noche eterna; la afirmacion de Dios es el dogma de la luz!
Nos detendremos aqui, en el nimero diecinueve, a sabiendas de que el alfabeto
sagrado tiene veintidds letras; pero las dieci nueve primeras son las claves de la
teologia oculta, y las tres ultimas son las claves de la naturaleza. Nos referiremos a
ellas en la tercera parte de esta obra. *** Resumamos lo que se ha dicho de Dios,
citando una bella invocacion de la liturgia israelita. Es una pagina del
Kether-Malkuth, poema cabalistico del rabino Salomdn, hijo de Gabirol: "TU eres
uno, el comienzo de todos los nimeros y el fundamento de todos los edificios; Tu
eres uno, y en el secreto de tu Unidad se pierden los hombres mas sabios, pues
nunca llegan a conocerla. Tu eres uno, y tu Unidad jamas disminuye, ni aumenta, ni
sufre alteracion alguna. T eres uno, pero no como el uno que se puede calcular, ya
gue tu Unidad no admite multiplicacién, ni cambio, ni forma. Tu eres Uno, a quien
ni una sola de mis fantasias podria fijar un limite, ni dar una definicién; es por ello
gue velaré sobre mi conducta, preservdndome de faltar por mi lengua. TU eres uno,
en fin, cuya excelencia es tan alta que no podria caer de ninguna manera, y que
nunca podria dejar de existir.» "Tu existes, pero ni la vista ni el entendimiento de los
mortales pueden abarcar tu existencia, ni ubicar en Ti el donde, el cobmo y el porqué.
TU existes, pero existes en Ti mismo, ya que ningun otro podria existir contigo;
existes desde antes de los tiempos y sin lugar alguno. En fin, TU existes, pero tu
existencia es tan oculta y profunda, que nadie puede descubrirla ni penetrar en su
secreto.» "Tu vives, pero no desde un tiempo conocido Yy fijo; Tu estas vivo, pero no
por un espiritu o un alma, sino que eres el alma de todas las almas; estas vivo, pero
no como las vidas de los mortales que podrian compararse a un soplo y cuyo fin
sera el alimento del mafiana. Estéas vivo, y aquel que pueda acercarse a tus misterios,
gozara de las delicias eternas y vivira a perpetuidad.» {Tu eres grande, y al lado de
tu grandeza todas las grandezas se aminoran, y lo que hay de mas excelente llega a
ser defectuoso. Tu eres grande por encima de toda imaginaciéon y te elevas por
sobre todas las jerarquias celestiales. Eres grande, mas alla de toda grandeza, y te
exaltas sobre toda alabanza. Tu eres fuerte y entre todas tus criaturas no existe
niguna que pueda hacer tus obras, ni cuya fuerza pueda compararse a la tuya. Eres
fuerte; a Ti pertenece esta fuerza invisible que no cambia ni se altera jamas. Eres
fuerte y por tu magnanimidad concedes el perdon en el tiempo de tu célera mas
ardiente, y te muestras paciente hacia los pecadores. Eres fuerte, y tus misericordias,
gue han existido desde siempre, se extienden sobre todas tus criaturas. Tu eres la
eterna luz, que las almas puras llegaran a ver, y que el velo del pecado escondera a
los ojos de los pecadores. Tu eres la luz que se oculta en este mundo y es visible en
el otro, donde se muestra la Gloria del Sefior. Tu eres soberano, y los ojos del
entendimiento, que deseadan verte, siempre estardn asombrados de no captar sino
una parte y nunca el todo. TUeres el Dios de los dioses, testimonian todas tus



criaturas, y en honor a tu gran nombre, todas ellas deben rendirte culto. TU eres
Dios, y todos los creados por ti son tus servidores y adoradores; Tu gloria no se ve
empafada cuando se adora a otros, ya que la intencion es siempre la de dirigirse a
Ti. Los hombres son como ciegos, cuyo fin es seguir el gran camino, y ellos se
pierden; uno de ellos se ahoga en un pozo, el otro cae en una fosa profunda, todos
en general creen que han accedido a suos deseos y, sin embargo, se han fatigado en
vano. Pero tus servidores son como clarividentes que marchan por un camino
seguro, y jamas se extravian ni a derecha ni a izquierda, hasta que entran al atrio del
palacio del Rey. Tu eres Dios. Tu deidad sostiene a todos los seres, y tu Unidad
asiste a todas las criaturas. Eres Dios, y no hay diferencia entre tu deidad, tu unidad,
tu eternidad y tu existencia; pues todo es un mismo misterio. Y aunque los nombres
varien, todo viene a ser lo mismo. Tu eres sabio, y esta ciencia, que es la fuente de
vida, emana de ti mismo; en comparaciéon con tu conciencia, todos los hombres
sabios son como estupidos. Tu eres sabio, y el Anciano de los ancianos y la ciencia
misma se alimentan siempre alrededor tuyo. Eres sabio, y no has aprendido tu
ciencia de nadie, ni la has adquirido de otro distinto a Ti. Tu eres sabio, y a la
manera .de un arquitecto o un obrero, has reservado una voluntad divina de tu
ciencia, en un tiempo dado, para crear al ser de la nada; en la misma forma que la
luz que sale de los ojos es sacada de su centro mismo, sin ningun utensilio ni
instrumento alguno. Esta divina voluntad ha cavado, trazado, purificado y
fundamentado; ha ordenado a la nada abrirse, al ser ocultarse y al mundo
expandirse. Ella ha medido los cielos con su palma; su poder ha ensamblado la
boveda de las esferas y con los rayos de su fuerza ha separado la cortina de las
criaturas del Universo y tocando con su poder el borde de la creacion, ha unido la
parte superior a la inferior.» (Tomado de las plegarias de Kipur). *** Hemos dado a
estas arduas especulaciones cabalisticas la Unica forma que les conviene: la de la
poesia, que es la inspiracién del corazén. Las almas creyentes no necesitaran
hipdtesis racionales dentro de esta nueva explicacion de las figuras biblicas. Pero
aquellos corazones sinceros afligidos por la duda y que atormenta la critica de
nuestro siglo, comprenderan, al leerla, que la misma razon sin la ayuda de la fe no
encontraria en el libro sagrado sino escollos, y si los velos que cubren el texto divino
proyectan una gran sombra, ella estd tan maravillosamente distribuida por las
oposiciones de la luz, que se convierte en la Unica imagen inteligible del ideal
divino. Ideal incomprensible como el infinito, e indispensable como la esencia
misma del misterio. ***



ARTICULO 11

Solucién al segundo problema La verdadera religion La religion existe en la
humanidad, como en el amor. Ella es Unica, como él. Como él, ella puede existir o
no existir en talo cual alma; pero, se la acepte o se la niegue, ella existe en la vida y
en la humanidad como en la naturaleza, y es indiscutible ante la ciencia e incluso
ante la razén. La verdadera religion es aquella que siempre ha existido, existe y
existird siempre. Se puede afirmar que la religion es esto o aquello: la religién es lo
gue es. Es ella misma, y las falsas religiones son las supersticiones que la imitan, que
toman prestado de ella, mentirosas sombras de su ser. Puede decirse de la religion
lo que se afirma del verdadero arte: los barbaros ensayos en la pintura o la escultura
son tentativas de la ignorancia para llegar a la verdad. El arte se prueba por si
mismo, irradia con su propio esplendor y es Unico y eterno como la belleza. La
verdadera religion es bella, y es por este divino carécter que ella se impone a los
respetos de la ciencia y al asentimiento de la razén. La ciencia no sabria afirmar o
negar sin temeridad aquellas hipétesis del dogma que son verdades por la FE; pero
esta en capacidad de reconocer a ciencia cierta la religion Unica y verda dera, es
decir, aquella que merece entre todas este nombre de religién, al reunir en si todos
los caracteres que informan a esta grandiosa y universal aspiracion del alma
humana. Una sola cosa, que es evidentemente divina para todos, se manifiesta en el
mundo. Es la CARIDAD. La obra de la verdadera religion esta en producir,
conservar y dar expansion al espiritu de caridad. Para conseguir dicho fin, hace
falta que ella posea en si misma todos los signos de la caridad, de suerte que se la
pueda llamar con toda propiedad una caridad organizada. Y, ;cuéales son los signos
de la caridad? Es San Pablo quien nos los indicara: La caridad es paciente.
Paciente como Dios, puesto que es eterna como EIl. Ella sufre todas las
persecuciones sin llegar jamas a perseguir a nadie. Ella es AMABLE y AMOROSA;
atrae hacia si al pequefio, y no rechaza al grande. Ella NO es celosa; ;de qué o de
guién podria serlo? ;Acaso no tiene ella la mejor parte, de que nunca sera
despojada? Ella NO ES REVOLTOSA ni intrigante. Ella carece de orgullo. No
tiene ambicién, ni egoismo, ni colera. No supone nunca el mal ni triunfa jamas
por la injusticia, ya que tiene puesta toda su alegria en la VERDAD. Ella TODO
LO SUFRE, sin tolerar nunca el mal, Ella TODO LO CREE. Su FE es sencilla,
sumisa, jerarquica y universal. Ella TODO LO SOSTIENE y nunca impone un
peso que no hubiera soportado la primera. La religion es paciente: es la religion
de los grandes trabajadores del pensamiento; es la religion de los martires. Ella
es AMABLE como Cristo y los apéstoles, como Vicente de Paul y Fenelon.

Ella no envidia las dignidades ni los bienes de la tierra. Es la religion de los
padres del desierto, de San Francisco de Asis, y San Bruno, de las hermanas de la
caridad y los hermanos de San Juan de Dios. Ella no es revoltosa ni intrigante. Ella



ora, hace el bien y espera. Ella es HUMILDE y DULCE. No inspira sino la devocion
y el sacrificio. Ella posee, en fin, todos los signos de la caridad, ya que es la
caridad misma. Los hombres, por el contrario, se muestran IMPACIENTES,
perseguidores, CELOSOS, CRUELES, AMBICIOSOS, INJUSTOS, y lo hacen incluso
en nombre de esta religiéon a la que ellos podran calumniar, pero nunca haran
mentir. Los hombres pasan y la verdad es eterna. Hija de la caridad y creadora
a su turno de ella, la verdadera religion es en esencia realizadora; ella cree los
milagros de la fe, ya que los realiza a diario en cuanto practica la caridad. Porque
una religién que vive la caridad bien puede vanagloriarse de realizar todos los
suefios del amor divino. En esta forma, la fe de la iglesia jerarquica transforma
en ella el misticismo en realismo, por la eficacia de sus sacramentos. Por
muchos simbolos y muchas figuras que existan, si éstos no se apoyan en la gracia,
no podran dar realmente lo que prometen. La FE Ilo anima todo,
CONVIERTE de alguna manera todo en forma visible y palpable. Las
mismas parabolas de Jesucristo poseen un cuerpo y un alma. En ellas se muestra a
Jerusalén la casa del rico malvado. Los simbolismos dispersos de las
religiones primitivas, dados de lado por la ciencia y privados de la vida de
la FE, se asemejan a osamentas blanquecinas, como las que cubrian los
campos de Ezequiel. EI espiritu del Salvador, que es espiritu de FE
y caridad, ha insuflado sobre esta materia inerte, y TODO lo que estaba
MUERTO ha recobrado una VIDA tan real que no reconoceriamos en los
VIVOS DE HOY a los CADAVERES DE AYER. Y no es necesario reconocerles,
puesto que el mundo ha sido renovado, y ya San Pablo ha quemado, en Efeso,
los libros de los hierofantes. ;Fue la suya una acciébn béarbara, un gran
atentado contra la ciencia? No, puesto que su intencion era quemar los
antiguos sudarios de los resucitados, para ayudarles a olvidar la muerte.
¢Por qué, pues, hoy nos tornamos hacia los origenes -cabalisticos del
dogma? ;Por qué relacionamos las figuras de la Biblia con las alegorias de
Hermes? (Es para condenar a San Pablo? ;O acaso para llenar de dudas a
los creyentes? Ciertamente no. Pero tampoco los creyentes tendrian
necesidad de nuestro libro. Ellos no lo leeran, ni  querran
comprenderlo. Sin  embargo, queremos mostrar, frente a la locura
inmensa de aquellos que no admiten que la FE se liga a la razon de
todos los siglos, a la ciencia de todos los sabios. Queremos
forzar la libertad humana hacia el respeto de la autoridad divina, a la
razon, para que reconozca las bases de la FE, para que a su turno, la FE y
la autoridad nunca mas lleguen a proscribir la libertad ni la razon. ***



ARTICULO III

Solucion del tercer problema Razén de los misterios Siendo la fe
una aspiracion hacia lo desconocido, el objeto de la fe es, absoluta y
necesariamente, el misterio. Para formular sus aspiraciones, la fe se ve obligada a
tomar de lo conocido imagenes y aspiraciones. Pero ella utiliza de manera
singular estas formas, y las reine de una manera que no es posible para el
orden comun. Tal es la razon profunda del aparente absurdo del simbolismo.
Veamos un ejemplo: Si la fe afirma que Dios es impersonal, se podria concluir de
ello que Dios no es més que una palabra o, en el mejor de los casos, una cosa. Si
ella afirma que Dios es una persona, se representaria de ello un infinito
inteligente, bajo la forma, necesariamente delimitada, de un individuo. Ella
nos dice: Dios es Uno, en tres personas, con lo cual expresa que es concebible en
El la unidad y el nimero. La férmula del misterio excluye necesariamente la
inteligencia misma de esta férmula, en tanto que ha sido prestada del Verbo de las
cosas conocidas, pues, si pudiéramos comprenderla, ella no estaria expresando lo
desconocido, sino lo conocido. Entonces perteneceria a la ciencia mas que a la
religion o a la fe. El objeto de la fe es como un problema matematico donde la
incognita escapa a los procedimientos de nuestra algebra. La matematica absoluta
se limita a probar la necesidad y, por consiguiente, la existencia de este
principio desconocido, que se representa por una incégnita intraducible. La
ciencia avanzara en su indefinido progreso, pero éste siempre se referird a lo
finito, y nunca podra encontrar en este lenguaje la expresion de lo infinito. Asi,
el misterio es eterno. Hace falta aportar a la lI6gica de lo conocido una profesién de
fe, para hacer brotar de ella y de sus bases positivamente logicas el
reconocimiento de la imposibilidad para explicar lo desconocido a través de la
I6gica. Para los israelitas, Dios estaba separado de la humanidad; El no habitaba en
las criaturas, lo cual representa un egoismo infinito. Para los musulmanes, Dios
es una palabra, ante la cual debemos prosternarnos, sobre la fe de Mahoma. Para
los cristianos, Dios se halla revelado en la humanidad, El se prueba a través
de la caridad, y reina mediante el orden de la jerarquia constituida. La jerarquia
es asi guardiana del dogma. Ella quiere que se respete en éste la letra y el
espiritu. Los sectarios que, en nombre de su razén, o mejor, de su sinrazén
individual, se han atrevido a tocar el dogma, han perdido al hacerlo el espiritu
de caridad y se han excomulgado ellos mismos. EI dogma catélico -es decir,
universal- merece este bello nombre en cuanto resume todas las aspiraciones
religiosas del mundo; afirma la Unidad de Dios, junto con Moisés y Mahoma, y
reconoce en El la Trinidad infinita de la eterna generacion, siguiendo a Zoroastro,
Hermes y Platon; concilia con el Verbo Unico de San Juan los numeros
vivientes de Pitdgoras, y esto pueden constatarlo la ciencia y la razén. Asi, este
dogma es el mas perfecto ante la misma razén y ante la ciencia y el mas completo
gue hasta ahora ha logrado producirse en


A
Resaltado


el mundo. Si la ciencia y la razon estan de acuerdo en ello, no les pedimos nada mas.
Dios existe, no hay sino un solo Dios, y El castiga a quienes obran el mal, ha dicho
Moisés. Dios esta por doquier, esta dentro de nosotros, y lo que hacemos de bien a
los seres humanos lo hacemos a El, dijo Jesus. Temed!, tal es la conclusion del
dogma de Moisés. jAmad!, es la conclusién del dogma de Jesus. El ideal de la vida
de Jesus en la humanidad es la encarnacion. La encarnacién necesita la redencion y
la logra, en nombre, ya no de la solidaridad, sino de su reverso, o sea, la comunién
universal, principio dogmatico del espiritu de caridad. Sustituir el arbitrio humano
por el legitimo despotismo de la ley, colocar, en otros términos, la tirania en lugar
de la autoridad, ha sido la obra de todos los protestantismos y de todas las
democracias. Lo que los hombres llaman libertad, no es mas que la sancién de una
autoridad ilegitima, o mejor, la ficcion del poder no sancionado por la autoridad.
Juan Calvino protestaba contra los inquisidores de Roma, para darse a si mismo el
derecho de quemar a Miguel Servet. Todo pueblo que se haya liberado de un Carlos
| 0 un Luis XVI ha tenido que sufrir un Robespierre o un Cronwell, y siempre hay
un antipapa, mas o menos absurdo, detras de todos los movimientos contra el
papado legitimo. La divinidad de Jesucristo no existe sino dentro de la Iglesia
catblica, a la cual ha transmitido jerarquicamente su vida y sus poderes divinos.
Esta divinidad es sacerdotal y real por comunién, pero fuera de ella toda afirmaciéon
de la divinidad de Jesucristo es id6latra, ya que El no sabria ser un Dios separado de
los otros. Poco importa para la verdad catélica el nUmero de los protestantes. ¢Si
todos los hombres fueran ciegos, acaso seria ésta una razén para negar la existencia
del sol? La razon, al ir en contra del dogma, prueba ampliamente que ella no lo ha
inventado, pero se ve forzada a admirar la moral que resulta de este dogma. Asi, si
la moral es una luz, hace falta que el dogma sea un sol; la claridad no proviene de
las tinieblas. Entre los dos abismos del politeismo y el deismo absurdo y limitado,
no hay sino un posible camino en el medio: el misterio de la Santisima Trinidad.
Entre el ateismo especulativo y el antropomorfismo, no hay mas que un término
medio: el misterio de la encarnacion. Entre la fatalidad inmoral y la responsabilidad
draconiana que lleva a la condenacién de todos los seres, no hay més que un medio:
el misterio de la redencion. La Trinidad es la fe. La encarnacién es la esperanza. La
redencion es la caridad. La Trinidad es la jerarquia. La encarnacion es la divina
autoridad de la Iglesia. La redencion es el sacerdocio Unico, infalible, indefectible y
catolico. La Iglesia catdlica posee asi un dogma invariable y, por su misma
constitucion, se halla en la imposibilidad de corromper la moral; ella no innova,
sino que explica. Asi, por ejemplo, el dogma de la Inmaculada Concepcién no es
nuevo, sino gque esta contenido por entero en el Teotokdn del concilio de Efeso, y
éste a su vez es una rigurosa consecuencia del dogma catdlico de la encarnacion.
Por lo mismo, la Iglesia catdlica no hace las excomuniones, sino que se limita a
declararlas. y sélo ella puede hacerlo, puesto que sélo ella es guardiana de la



unidad.

Por fuera de la nave de Pedro, no existe sino el abismo. Asi, los protestantes
son como aquellos que, fatigados por el cabeceo, se arrojaran ellos mismos al mar
para escapar a marearse. Es acerca de la catolicidad, tal como esta constituida en la
Iglesia romana, que haria falta aplicar lo dicho por Voltaire de Dios, con tanto
atrevimiento. Si ella no existiera, haria falta inventaria. Pero si existiera un hombre
capaz de inventar el espiritu de caridad, también habria inventado a Dios. La
caridad no se inventa. Ella se nos revela por sus obras, y es asi como podemos
exclamar junto con el Salvador del mundo: jDichosos los puros de corazén, pues
ellos veran a Dios! Comprender el espiritu de caridad es llegar a la inteligencia de
todos los misterios. ***

ARTICULO IV

Solucién al cuarto problema La religiébn probada con las objeciones en su
contra Las objeciones que se pueden presentar contra la religiébn se pueden
establecer en nombre de la ciencia, de la razén o de la fe. La ciencia no puede negar
el hecho de la existencia de la religidon, de su institucién y de su influencia sobre los
acontecimientos histéricos. Le esta prohibido tocar el dogma: el dogma pertenece
por entero a la fe. Por lo comun, la ciencia presenta contra la religiébn una serie de
hechos que ella tiene el derecho de apreciar, y que, en efecto, aprecia en mucho,
pero estos hechos son condenados por la religion alin mas enérgicamente que por la
misma ciencia. Al hacer esto, la ciencia da la razon a la religion y se la niega a si
misma; no es légica al acusar el desorden que toda pasion odiosa introduce en la
mente de los hombres, y la necesidad incesante que ellos tienen de ser enderezados
y guiados por el espiritu de caridad. La razén, por su parte, examina el dogmay lo
encuentra absurdo. Mas, si esto no fuera asi, la razén le comprenderia; y si lo
comprendiera, éste no seria ya méas una férmula de lo descono cido. Esto seria como
una demostracion matematica del infinito. Seria un infinito finito, lo desconocido
conocido, lo inconmensurable medido, lo indecible nombrado. O sea, que para que
el dogma deje de ser absurdo frente a la razén, tendria que tornarse el mas
monstruoso e imposible de todos los absurdos, ante la fe, la ciencia, la misma razén
y el sentido comun, todos ellos juntos. Nos quedan las objeciones de la fe disidente.
Los israelitas, que son nuestros padres en materia de religion, nos reprochan haber
atentado contra la unidad de Dios, haber cambiado la ley inmutable y eterna,
adorar la criatura en lugar del Creador. Estos graves reproches se basan en una
nocion absolutamente falsa del cristianismo. Nuestro Dios es el mismo Dios de
Moisés, Dios unico, inmaterial, infinito, Unico digno de adoracién y siempre el
mismo. Al igual que los judios, consideramos que El se encuentra omnipresente por



doquier, pero con la diferencia de que, al contrario de ellos, creemos que El se
encuentra vivo, pensante y amante en la humanidad, y le adoramos en sus obras.
No hemos cambiado su Ley, pues el decalogo de los israelitas es la misma ley de los
cristianos. La Leyes inmutable, puesto que se basa en los eternos principios de la
naturaleza, pero el culto necesita adaptarse a las necesidades de los hombres, y
puede ser modificado por ellos. Lo que el culto significa es, pues, inmutable. Pero el
culto cambia como las lenguas. El culto es una lengua, es una ensefanza; es, pues,
preciso modificarla cuando las naciones dejan de entenderla. Hemos asi traducido y
no destruido el culto de Moisés y de los Profetas. Al adorar a Dios en la Creacion no
estamos adorando la Creacion por si misma. Al pregonar la divina humanidad el
cristianismo ha revelado la divinidad humana.

El Dios de los judios era un Dios inhumano, puesto gue ellos no le veian en
sus obras. En esta forma somos mas israelitas que ellos mismos. Lo que ellos creen,
lo creemos junto con ellos y mejor que ellos. Nos acusan de habernos separado,
pero son ellos quienes lo han hecho de nosotros. Pero nosotros les esperamos con el
corazon y los brazos extendidos. Pues, como ellos, somos los discipulos de Moisés.
Como ellos, venimos de Egipto, y detestamos la servidumbre. Pero nosotros hemos
entrado en la tierra prometida, en tanto que ellos se obstinan en permanecer y morir
en el desierto. Los musulmanes son los bastardos de Israel, o mejor aun, los
hermanos desheredados, como Esaul. Su creencia es ilégica, puesto que admiten a
JesUs como un gran profeta, y tratan a los cristianos como infieles. Ellos reconocen
la inspiracién divina de Moisés, pero no ven a los judios como hermanos. Creen
ciegamente en su profeta ciego, el fatalista Mahoma, el enemigo del progreso y de la
libertad. No negamos, sin embargo, a Mahoma la gloria de haber proclamado la
Unidad de Dios entre los idblatras arabes. En el Cordn hay péaginas puras y
sublimes. Y es leyendo estas paginas que podemos decir, junto con los hijos de
Ismael: No hay otro Dios, sino Dios, y Mahoma es su profeta. Hay tres tronos en el
cielo para los tres profetas de las naciones, pero, al final de los tiempos, Mahoma
sera reemplazado por Elias. Los musulmanes nada reprochan a los cristianos, pero
les llaman. Les llaman infieles y «giaours», es decir, perros. Nada tendriamos que
responder a esto. No hace falta refutar a los turcos ni a los arabes. Hace falta
instruirles y civilizarles. Por ultimo, quedarian los cristianos disidentes, o sea,
aquellos que han roto el lazo de la unidad y se han declarado extrafios a la caridad
de la Iglesia. La ortodoxia griega, ese gemelo de la iglesia romana que no ha crecido
luego de su separacion, que no cuenta para los hechos importantes de la religién y
gque, luego de Photius, no ha llegado a inspirar ninguna otra elocuencia; iglesia
transformada del todo en temporal, cuyo sacerdocio no es mas que una funcién
regulada por la politica imperial del Zar de todas las Rusias; momia curiosa de una
iglesia primitiva, aun coloreada y dorada por todas sus leyendas y ritos, que los



popes ya no comprenden; sombra de una iglesia viva, que ha preferido detenerse
cuando esta iglesia viva ha avanzado y no es mas que su silueta borrosa y sin
cabeza. Luego estan los protestantes, aquellos eternos reguladores de lo anarquico,
que han roto el dogma y continuamente pretenden reemplazarlo con
razonamientos, como al tonel de las Danaides: estos religiosos llenos de fantasia,
cuyas innovaciones son todas negativas, y, sin embargo, han formulado para su
propio uso un desconocido -0 demasiado conocido-- entre los misterios mejor
explicados, un infinito mas definido, una inmensidad mas restingida, una fe mas
dudosa, y todo ello forma una quintaesencia del absurdo, han dividido a la caridad
y tomado los actos anarquicos por principios de una jerarquia imposible por
definicion; estos hombres que pretenden realizar la salvacién sélo por la fe, puesto
gue la caridad se les escapa, y nada podran realizar, ni siquiera sobre la tierra, pues
sus llamados sacramentos no son otra cosa que tonterias alegoéricas y no pueden
conceder la gracia, ya que ni ven ni tocan a Dios. Todo ello, en una palabra, no
puede ser el signo de la omnipotencia de la fe, sino el forzado testimonio de la
eterna impotencia de la duda.

Es, pues, contra la misma fe que la reforma ha protestado. En lo Unico que los
protestantes han tenido razén ha sido en denunciar el celo inconsiderado y
perseguidor, que pretendia forzar las conciencias. Ellos han reclamado el derecho
de dudar, el derecho de ser menos religiosos o incluso de dejar de serio, y han
vertido su sangre por conseguir este triste privilegio; lo han conquistado, lo tienen,
pero no por ello debemos dejar de llorarles y de amarles. Cuando la necesidad de
creer surja de nuevo en ellos, cuando su corazdn proteste a su vez contra la tirania
de la razén falseada, cuando dejen a un lado las frias abstracciones de su arbitrario
dogma, y las vanas observancias de su culto sin efecto, cuando les espante su propia
comunidn sin presencia real, sus iglesias sin divinidad, su moral sin perdon, al
sentirse enfermos de nostalgia hacia Dios, se volverdn como el hijo prodigo y
vendran a arrojarse a los pies del sucesor de Pedro diciendo: Padre, hemos pecado
contra el cielo y contra ti, y no somos dignos de ser llamados tus hijos, pero
cuéntanos entre los mas humildes de tus servidores. No haremos mencion de la
critica de Voltaire. Su gran espiritu se halla sin duda dominado por un ardiente
amor de la verdad y la justicia, pero le falta aquella rectitud de corazén que brinda
la inteligencia de la fe. Voltaire no podia admitir la fe, puesto que no sabia amar. El
espiritu de caridad no pudo revelarse a su alma sin ternura y ha llegado a criticar
amargamente un fuego del que no podia sentir el calor y una lampara cuya luz no
percibia. Si la religion fuese lo que él vio, habria mil razones para atacarla, y haria
falta ponernos de rodillas ante el heroismo de su arrojo. Voltaire seria entonces el
mesias del sentido comun, un Hércules destructor del fanatismo... Pero este hombre
reia demasiado para poder comprender sus propias palabras: dichosos aquellos que



lloran, y la filosofia de la risa no ha tenido jamas nada en comun con la religion de
las lagrimas. Voltaire ha parodiado la Biblia, el dogma, el culto, y luego ha silbado,
vilipendiado y abucheado su parodia. Los Unicos que pueden sentirse ofendidos
son aquellos que entienden la religién bajo la parodia volteriana. Se parecen los
volterianos a las ranas de la fabula, que saltaban sobre un lefio y se burlaban de la
majestad real. Ellas bien podian considerar al lefio como un rey, asi como también
podrian recordarnos aquella caricatura romana que hizo reir a Tertuliano, que
representaba al Dios de los cristianos bajo la figura de una cabeza de asno. Los
cristianos se encogieron de hombros al ver tal tonteria, y rogaron a Dios por los
pobres ignorantes que asi pretendian insultarles. EI conde Joseph De Maistre, en
una de sus elocuentes paradojas, después de haber representado al verdugo como
un ser sagrado y una permanente encarnacion de la justicia divina sobre la tierra,
proponia que se hiciera levantar, por manos del verdugo, una estatua al patriarca
de Ferney. Hay mucha profundidad en esta idea. En efecto, Voltaire también ha
sido para el mundo un ser providencial y fatal, al mismo tiempo, dotado de
suficiente insensibilidad para llevar a cabo su terrible funcién. En el dominio de la
inteligencia, ha sido un ejecutor de grandes obras, un exterminador, armado de la
justicia misma de Dios. Dios ha mandado a Voltaire, entre el siglo de Bossuet y el de
Napoledn, para negar todo lo que separa a estos dos genios y reunirles en uno sélo.
Es asi un Sansén del espiritu, siempre dispuesto a derribar las columnas del templo;
pero para convertirle, a su pesar, en rueda de molino del progreso religioso, la
Providencia parece haber cegado su corazon. ***

ARTICULO V

Solucién del ultimo problema Separar la religion de la supersticion y el
fanatismo La supersticion, de la voz latina superstes, lo que sobrevive, es el simbolo
gue sobrevive a la idea. Es la forma preferida a la cosa, es el rito sin razon, es la fe
gue ha llegado a ser insensata por haberse aislado. Es, por consiguiente, el cadaver
de la religién, la muerte de la vida, el embrutecimiento que sustituye a la
inspiracion. El fanatismo es la supersticién apasionada. Su nombre viene del griego
fanum, que significa templo, es asi el templo colocado en el lugar de Dios, es el
interés humano y temporal del ministro que sustituye al honor del sacerdocio, es la
pasion miserable del hombre que explota la fe del creyente. En la fabula del
jumento cargado de religuias, La Fontaine nos cuenta cdmo este animal creyo ser
adorado, pero no nos dice que algunas gentes creyeron adorar efectivamente al
animal. Estos eran los supersticiosos. Si alguno se hubiese reido al contemplar
aquello, probablemente le habrian asesinado, ya que de la supersticion al fanatismo
no hay sino un paso. La supersticion es la religién interpretada por la ignorancia
brutal; el fanatismo es la religion que sirve de pretexto al furor. Aquellos que



confunden de entrada la religion misma con la supersticion y el fanatismo, toman
prestado a la ignorancia sus ciegas prevenciones y al fanatismo sus injusticias y su
colera. Inquisidores o septembrinos, ;(qué importa el nombre? La religion de
Jesucristo condena y ha condenado siempre a los asesinos. ***

RESUMEN DE LA PRIMERA PARTE

En forma de didlogo La fe, la Ciencia, la Razén La Ciencia: Nunca me haréis
creer en la existencia de Dios. La Fe: Carecéis del privilegio de creer, pero nunca
podréis probar que Dios no existe. La Ciencia: Para probarlo, primero hace falta que
yo sepa lo que Dios es. La Fe: Jamas lo sabréis. Si lo supierais, entonces podriais
enseflarmelo, y cuando yo lo supiera, dejaria de creer. La Ciencia: ¢(Es que acaso
cregis sin saber en lo que creéis? La Fe: jOh!, no juguemos con las palabras. Sois vos
la que no sabe lo que yo creo, y lo creo precisamente porque no lo sabeis. ;Acaso
tenéis la pretension de ser infinita? ;No os veis a cada instante limitada por el
misterio? El misterio es para vos una ignorancia infinita, que reduciria a la nada lo
finito de vuestro saber si yo no le iluminase con mis ardientes inspiraciones vy, al
tiempo que decis: «no sé», no exclamara: «pues yo comienzo a creer». La Ciencia:
Pero vuestras aspiraciones y su objeto ni son ni pueden ser para mi mas que
hipétesis. La Fe: Sin duda, pero ellas son certezas para mi, porque sin tales hipotesis
dudaria incluso de vuestras certezas. La Ciencia: Pero si comenzais alli donde yo
me detengo, lo haréis en forma bastante temeraria siempre. Mis progresos
atestiguan que avanzo sin cesar. La Fe: /Y qué importan vuestros progresos, si
avanzo siempre delante de veis? La Ciencia: ;A vanzar vos? Ansiosa de eternidad,
vos habéis despreciado demasiado la tierra, vuestros pies se han adormecido. La Fe:
Hago que me transporten mis hijos. La Ciencia: jCiegos que llevan a otro ciego,
tened cuidado con los precipicios! La Fe: No, mis hijos no son ciegos; por el
contrario, ellos gozan de doble vision: por tus o0jos ven lo que tu les puedes
demostrar sobre la tierra, y por los mios lo que puedo mostrarles del cielo. La
Ciencia: /Y qué piensa la razon? La Razén: Pienso, oh queridas institutrices, que
vosotras podéis realizar un apélogo semejante al del paralitico y el ciego. La Ciencia
reprocha a la Fe el no saber andar sobre la tierra, y la Fe dice que la Ciencia nada
conoce del cielo, de las aspiraciones ni la eternidad. En lugar de querellaros,
deberiais uniros: que la Ciencia ayude a la Fe a caminar, y que ésta consuele a la
Ciencia, ensefidndola a esperar y amar. La Ciencia: Esta idea es bella, pero es una
utopia. La Fe sOlo me contara absurdos, y querré avanzar sin ella. La Fe: ;(Qué
llaméis vos absurdos? La Ciencia: Llamo absurdos a todas las proposiciones
contrarias a mis demostraciones como, por ejemplo, que tres hacen uno, que un
Dios se ha hecho hombre, lo cual es como decir que lo infinito se ha vuelto finito,
gue aquel que es eterno ha podido morir, o que Dios ha castigado a su hijo inocente



por el pecado de los hombres culpables... La Fe: No os adelantéis. Dichas por vos
tales afirmaciones son en realidad absurdos. ;Podriais acaso conocer lo que es el
niamero en Dios, vos que no conocéis a Dios? ;Podriais razonar sobre las
operaciones de lo desconocido? ¢Podriais comprender los misterios de la Caridad?
Debo ser siempre absurda para vos ya que si comprendieseis todo esto, mis
afirmaciones se verian explicadas por vuestros teoremas y, en esta forma, yo seria
igual a vos y vos igual a mi o, mejor dicho, yo no existiria més, y la Razon,frente a lo
infinito, se detendria cegada siempre por vuestras dotes mas infinitas que el espacio.
La Ciencia:Al menos no usurpéis nunca mi autoridad, no me desautoricéis en mis
dominios. La Fe: Nunca lo he hecho, y no podria hacerlo jamas. La Ciencia:
¢ Entonces, no habéis creido nunca, para dar un ejemplo, que una virgen ha podido
ser madre sin dejar de ser virgen, y esto, en lo tocante al plano fisico, natural,
positivo, desafiando asi todas las leyes naturales? ;Acaso no sois vos quien afirma
gue un pedazo de pan es no s6lo un Dios, sino un verdadero cuerpo humano, con
sus huesos y sus venas, sus 6rganos y su sangre, de suerte que convertis a vuestros
hijos al comer de este pan en un verdadero pueblo de antrop6fagos? La Fe: No
existe un cristiano que no se rebelara frente a lo que acabais de decir. Ello prueba
suficientemente que no habéis comprendido mis ensefianzas, sino en una forma
positiva y burda. L.o sobrenatural que yo afirmo se encuentra por encima de la
naturaleza y no podria, por tanto, oponerse a ella; la palabra de fe sélo es
comprendida por la Fe. Al ser repetidas por vos, se desnaturalizan. Yo me sirvo de
vuestras palabras, ya que otras no poseo; pero, ya que considerais absurdos mis
discursos, debéis concluir que doy a vuestras palabras un significado que se 0s
escapa. El Salvador, al revelar el dogma de la presencia real, ha puntualizado: no
cuenta aqui la carne, sino mis palabras, que son vida y espiritu. No os hablo, pues,
del misterio de la encarnacién como un hecho anatémico, ni de la transustanciacion
como de una manipulacion quimica. ¢Entonces, con qué derecho les llamais
absurdos? Mi razén no se afirma en nada conocido por vos; ¢con qué derecho
entonces me acusais de sinrazén? La Ciencia: Comienzo a comprenderoso, mejor
aun, adarme cuenta de que jamas os comprenderé. Asi, es mejor que
permanezcamos separadas. La Fe: Soy menos orgullosa, y reconozco que podéis
serme de utilidad. Pero también es posible que sin mi estuvierais bien triste y
desesperada, Y no deseo separarme de vos mas que si la Razén consintiera en ello.
La Razon: Guardaos bien de hacerlo. Os soy necesaria a ambas. Y yo, ¢qué haria sin
vosotras? Tengo necesidad de saber y de creer si quiero ser justa. Pero nunca debo
confundir lo que sé con lo que creo. Saber no es creer ni creer es saber. El objeto de
la ciencia es lo conocido. De esto la fe no tiene por qué ocuparse y lo deja por entero
a su cuidado. El objeto de la Fe es lo desconocido; la Ciencia podra buscarlo, pero
no llega a definirlo; asi, ella estd forzada, al menos por ahora, a aceptar las
definiciones de la Fe que ella por si sola no puede criticar. S6lo si la Ciencia



renuncia a la Fe, renuncia entonces a la esperanza y al amor, cuya existencia y
necesidad son evidentes para ambas. La Fe, considerada como hecho psicoldgico,
entra en el campo de la Ciencia, y la Ciencia, como manifestacién de la luz divina en
la inteligencia humana, se incluye en el dominio de la Fe. Luego ambas deberian
admitirse y respetarse mutuamente, sostenerse y prestarse mutua ayuda, pero sin
invadir ninguna el terreno de la otra. La forma de unirlas es evitar el confundirlas.
Nunca deberia haber contradiccion entre ellas, ya que se valen de las mismas
palabras y hablan la misma lengua. La Fe: Y bien, hermana Ciencia, ;qué decis vos?
La Ciencia: Digo que estamo.s separadas por un deplorable malentendido y que, en
consecuencia, deberiamos avanzar juntas, pero ;ja cual de vuestros diferentes
simbolos vais a relacionarme? ¢;Seré judia, catélica, cristiana o protestante? La Fe:
Permaneceréis como Ciencia y seréis universal.

La Ciencia: Es decir, catblica, en el buen sentido de la palabra, pero ;qué
debo entonces pensar de las diferentes religiones? La Fe: Juzgadlas segun sus obras.
Buscad la verdadera caridad y cuando la hayais encontrado, preguntad a qué culto
pertenece. La Ciencia: No sera ciertamente al de los inquisidores y los verdugos de
san Bartolomé. La Fe: Sera el de san Juan de L'Aumadnier, san Francisco de Sales, san
Vicente de Paul, Feneldn y tantos otros. La Ciencia: Admitiréis que si la religién ha
producido algun bien, también se ha encargado de hacer bastante mal. La Fe:
Cuando se mata en nombre de un Dios que ha dicho: no mataras, cuando se
persigue en nombre de aquel que ha mandado perdonar a los enemigos, cuando se
propaga la tiniebla en nombre de aquel que sélo querria ver brillar la luz, y que la
lampara no se esconda, (0s parece justo atribuir un crimen a la misma ley que lo
condena? Decid mejor, si queréis ser justa, que a pesar de la religién, mucho mal se
ha realizado sobre la tierra. Pero, al mismo tiempo, ¢cuantas virtudes no ha hecho
nacer, cuantas devociones y sacrificios ignorados? ;Has contado acaso todos esos
nobles corazones de ambos sexos que han renunciado a todas las alegrias para
ponerse al servicio de todos los dolores? ;Las almas dedicadas al trabajo y a la
oracién, que han vivido haciendo el bien? ;{Quién si no ha fundado asilos para los
huérfanos y los ancianos, hospicios para los enfermos, retiros para los arrepentidos?
Estas instituciones, tan gloriosas como modestas, son las obras reales de la Iglesia,
consignadas en sus anales. Las guerras de religién, y los suplicios de los sectarios,
pertenecen a la politica de los siglos barbaros. Los sectarios de entonces eran por si
mismos asesinos. ¢Habéis olvidado acaso al verdugo de Miguel Servet y la masacre
de nuestros sacerdotes renovada incluso en nombre de la humanidad y la razén por
los revolucionarios enemigos de la inquisicion y de san Bartolomé? Los hombres
han sido crueles siempre. Pero esto ocurre cuando han olvidado la religién que
bendice y perdona. La Ciencia: jOh, Fe! Perdonadme entonces si no puedo creer,
pues ahora sé por qué vos sois creyente. Respeto vuestras esperanzas Y comparto



vuestros deseos, pero es buscando como yo encuentro, y hace falta que dude para
buscar. La Razén: Trabajad, pues, y buscad, oh, Ciencia, pero respetando los
oraculos de la Fe. Puesto que vuestra duda genera un vacio en el conocimiento
universal, permitid que sea la Fe quien lo nene. Avanzad, pues, sin mezclaros una
con otra, pero apoyadas mutuamente y asi no os extraviaréis jamas.



PARTE SEGUNDA
MISTERIOS FILOSOFICOS CONSIDERACIONES PREVIAS ",

Se dice que la belleza es el esplendor de la verdad. Asi, la belleza moral
reside en la bondad. Es bello ser bueno. Para ser bueno con inteligencia hace falta
ser justo. Para ser justo es preciso actuar con razén. Para actuar con razén hace falta
tener la ciencia de la realidad. Para tener la ciencia de la realidad hace falta poseer la
conciencia de la verdad. Y para tener conciencia de la verdad, hara falta tener una
exacta nocion del ser. El ser, la verdad, la razén y la justicia, son el objeto comun de
la busqueda de la ciencia y de las aspiraciones de la fe. La formulacién, sea ella real
o hipotética, de un poder supremo, transforma la justicia en Providencia, y la
nocién divina, bajo tal punto de vista, llega a ser accesible a la misma ciencia. La
ciencia estudia el ser en sus manifestaciones parciales; la fe le supone, o mejor, le
admite a priori en su generalidad. La ciencia busca la verdad en todas las cosas,
mientras que la fe relaciona todas las cosas con una verdad universal y absoluta. La
ciencia constata realidades en su detalle, la fe les explica mediante una realidad de
conjunto que la ciencia no puede constatar, pero que la existencia misma de los
detalles parece obligarla a reconocer y admitir. La ciencia somete la razon de las
personas y las cosas a la raz6n matematica universal; la fe busca por encima de los
mismos supuestos matematicos una razon inteligente y absoluta. La ciencia
demuestra la justicia por la precisiéon; la fe concede una precision absoluta a la
justicia, al subordinarla a la Providencia. Se ve aqui todo lo que la fe toma prestado
a la ciencia, y todo lo que la ciencia a su turno concede a la fe. Sin la fe, la ciencia
permaneceria limitada por una duda absoluta, y se hallaria eternamente detenida
en un empirismo azaroso de un escepticismo razonador; sin la ciencia, la fe tendria
gue construir sus hipoétesis del azar y no podria mas que prejuzgar a ciegas las
causas de los efectos que ella ignora. La gran cadena que enlaza a la ciencia con la fe
es la analogia. La ciencia esta obligada a respetar una creencia cuyas hipotesis son
analogas a las verdades demostradas. La fe, que todo lo atribuye a Dios, estara
obligada a admitir la ciencia como una revelacion natural que, por la manifestacion
parcial de las leyes de la razdn eterna, brinda una escala de proporciones a todas las
aspiraciones y a todos los intentos del alma por penetrar el dominio de lo
desconocido. Es, pues, la fe la Unica que puede dar una solucion a los misterios de la
ciencia y, por contraposicion, es la ciencia la Unica que demuestra la razon de ser de
los misterios de la fe. Por fuera de la unién y del concurso de estas dos fuerzas vivas
de la inteligencia, no quedaria a la ciencia sino el escepticismo y la desesperanza, y
a la fe la temeridad y el fanatismo. Al insultar a la ciencia, la fe blasfemaria; al



desconocer a la fe, la ciencia abdicaria. Escuchémosla, pues, hablar de comun
acuerdo:

El ser existe por doquier, dice la ciencia; €l es multiple y variable en sus
formas, Unico en su esencia e inmutable en sus leyes. Lo relativo demuestra la
existencia de lo absoluto. Existe inteligencia en el ser, y es dicha inteligencia la que
anima y modifica la materia. La inteligencia existe por doquier, dice la fe. La vida
no puede ser fatal en ningun sitio, puesto que estd sometida a leyes. Estas leyes
expresan la sabiduria suprema, lo absoluto en cuanto a inteligencia, el supremo
regulador de las formas, el ideal vivo de todos los espiritus, Dios. En su identidad
con la idea, el ser es la verdad, dice la Ciencia. En su identidad con el ideal, la
verdad es Dios, responde la fe. En su identidad con mis demostraciones, el ser es la
realidad, dice la ciencia. En su identidad con mis legitimas aspiraciones, la realidad
es mi dogma, dice la fe. En su identidad con el Verbo, el ser es la razén, dice la
ciencia. En su identidad con el espiritu de caridad, la mas alta razén es mi
obediencia, dice la fe. En su identidad con el motivo de los actos razonables, el ser
es la justicia, dice la ciencia. En su identidad con el principio de la caridad, la justicia
es la Providencia, responde la fe. Sublime acuerdo de todas las certezas con todas
las esperanzas, de lo absoluto en inteligencia con lo absoluto en amor. El Espiritu
Santo, el espiritu de caridad, debe conciliarlo todo y transformarlo todo en su
propia luz. ;No es él mismo el espiritu de inteligencia, de ciencia, de consejo y de
fuerza? El vendrd, dice la liturgia catdlica, y sera como una nueva creacion que
cambiard la faz de la tierra. «Burlarse de la filosofia es ya filosofar», dijo Pascal,
aludiendo a esa filosofia escéptica y dudosa que no reconoce la fe. y si existiese una
fe que despreciara a la ciencia, diriamos que burlarse de una fe tal seria un acto de
verdadera religion, ya que la religion, al ser toda caridad, no tolera la burla; pero
tendria razon si culpara a ese amor por la ignorancia y dijese a esa fe temeraria:
iPuesto que desconoces a tu hermana, no eres la hija de Dios! Verdad, realidad,
razén, justicia, Providencia, tales son los cinco rayos de la estrella flameante en el
centro de la cual la ciencia ha escrito la palabra Ser, a la que la fe afladira el nombre
inefable de Dios. ***

Solucion de los problemas filoséficos Primera serie Pregunta: ;Qué es la
verdad? Respuesta: Es la idea que es idéntica con el ser. P.: ;Qué es la realidad? R.:
Es la ciencia que es idéntica con el ser. P.: ;Qué es la raz6n? R.: Es aquel verbo que
es idéntico con el ser. P.: ;Qué es la justicia? R.: Es el motivo de los actos idénticos al
ser. P.: ;{Qué es lo absoluto? R.: Es el ser. P.: ;{Se concibe cosa alguna por encima del
ser? R.: No, pero podemos concebir en el ser mismo alguna cosa de sobreminente y
trascendental. P.: /Y, qué es esto? R.: La razén suprema del ser. P.: ;La conocéis y
podriais definirla? R.: S6lo puede afirmarla la fe, y la llama Dios. P.: ;Hay alguna



cosa por encima de la verdad? R.. Sobre la verdad conocida se encuentra la

desconocida. P.: ;Como podemos suponer esta verdad en forma razonable? R.:

Mediante la analogia y la proporcién. P.. ;Cémo podriamos definirla? R.: Por los

simbolos de la fe. P.: ;{Puede afirmarse de la realidad lo mismo que de la verdad? R.:

Exactamente lo mismo. P.. ;Hay alguna cosa por encima de la raz6n? R.: Sobre la

razén finita prevalece la razon infinita. P.: ;Qué es la razon infinita? R.: Es la razén

suprema del ser, que la fe llama Dios. P.: ;Hay alguna cosa por encima de la justicia?
R.: Si, segun la fe. En el plano divino estaria la Providencia, y en el plano humano el

sacrificio. P.: (Qué es el sacrificio? R.: Es el abandono benévolo y espontaneo del

derecho. P.: (Es razonable el sacrificio? R.: No. Es una especie de locura por encima

de la razon, a la cual ésta se ve obligada a admirar. P.: ;Como podriamos llamar al

ser humano que actla de acuerdo a la verdad, la realidad, la moral y la justicia? R.:

Un ser humano moral. P.: ¢ Y si, para imitar la grandeza y bondad de la Providencia,
éste hace mas que su deber y sacrifica su derecho en bien de los demas? R.: Seria

entonces un héroe. P.: ;Cudl es el principio del verdadero heroismo?

R.: Es la fe. P.: {Qué la sostiene? R.: La esperanza. P.: ;Y qué la regula? R.: La
caridad. P.: ;Qué es el bien? R.: Es el orden. P.: ¢ Y, qué es el mal? R.: El desorden. P.:
¢ Qué es el placer permitido? R.: El gozo del orden. P.: ; Y el placer prohibido? R.: El
gozo del desorden. P.: ;Qué consecuencias traen uno y otro? R.: La vida y la muerte
en el orden moral. P.: (El infierno, con todos sus horrores, encuentra razon de ser
dentro del dogma religioso? R.: Si, ya que es la rigurosa consecuencia de un
principio. P.: Y ;cual es ese principio? R.: La libertad. P.: ;Qué es la libertad? R.: Es
el derecho de hacer nuestro deber, con la posibilidad de no hacerlo. P.: ;Qué es
faltar al deber? R.: Es perder el derecho. Asi, al ser eterno el derecho, su pérdida
significa una pérdida eterna. P.: (Es posible reparar una falta? R.: Si, por medio de la
expiacion. P.: ;Qué es la expiacion? R.: Es una sobrecarga de trabajo. Asi, el que ha
sido perezoso ayer, hoy debera realizar una doble tarea. P.: ;Qué debemos pensar
de aquellos que se imponen sufri mientos por voluntad propia? R.: Si es para hacer
frente al brutal atractivo del placer, ellos son sabios; si lo hacen para sufrir en lugar
de otros, ellos son generosos; pero si lo hicieren sin razén y sin medida, se pueden
calificar de imprudentes. P.: Asi, al tratarse de la verdadera filosofia y colocar ante
ella a la religidn, ¢es sabio lo que ordena esta ultima? R.: Podéis verlo vos mismo. P.:
Pero, en fin, ;qué pasaria si estuviésemos engafiados en nuestras esperanzas eternas?
R.: La fe no admite esta duda. Pero la filosofia puede responder a ella, que todos los
placeres no valen lo que un dia de sabiduria, y que todos los triunfos de la ambicion
no equivalen a un solo instante de heroismo y de caridad. Segunda serie P.: ;Qué es
el hombre? R.: Es un ser inteligente y corpdreo, hecho a imagen de Dios y del
mundo: uno en esencia, triple en sustancia, mortal e inmortal.



P.: Decis triple en sustancia: ¢es que acaso el hombre tiene dos almas o dos
cuerpos? R.: No. Pero hay en él un alma espiritual, un cuerpo material y un
intermediario plastico. P.: ;Cual seria la sustancia de dicho intermediario? R.: Ella
es luz, en parte volatil y en parte fija. P.: ;Cudl es la parte volatil de esta luz? R.: Es el
fluido magnético. P.: ;Y la parte fija? R.: El cuerpo fluidico o humoral. P.: ;Se ha
demostrado la existencia de dicho cuerpo? R.: Si, mediante las experiencias mas
curiosas y concluyen tes. De ello hablaremos en la tercera parte de esta obra. P.:
¢Estas experiencias son articulos de fe? R.: No, ellas pertenecen al dominio de la
ciencia. P.: Pero, ¢la ciencia se ocupa entonces de ello? R.: Se preocupa desde ahora,
y por ello hemos escrito este libro que ahora leéis. P.: ;Seria posible tener algunas
nociones sobre este interme diario plastico? R.: Estda formado de luz astral y
terrestre y transmite al cuerpo humano un doble magnetismo. El alma, al
influenciar esta luz por su deseo, puede disolveda o coagulada, proyectada o
atraeda; ella es el espejo de los suefios y la imaginacion; ella influencia todo el
sistema nervioso y produce asi los diferentes movimientos del cuerpo. Esta luz
puede dilatarse indefinidamente y comunicar sus imagenes a considerables
distancias; ella magnetiza los cuerpos sometidos a la accion del hombre y puede, al
encerrarse, atraerlos hacia él. Ella puede asumir todas las formas evocadas por el
pensamiento y, en las pasajeras coagulaciones de su parte radiante, aparecer a la
vista e incluso ofrecer cierta especie de resistencia al tacto. Pero estas
manifestaciones y estos usos del intermediario plastico son anormales, como
instrumento luminoso de precision, no puede producidos sin ser inducido a ello, y
provocan necesariamente bien la aluci nacion natural o, en algunos casos, la locura.
P.. (Qué es el magnetismo animal? R.: Es la accion de un intermediario plastico
sobre otro para disolverlo o coagulado. Al aumentar la elasticidad de ]a luz vital y
su fuerza de proyeccidn, es posible enviade tan lejos como se quiera, y recuperado
totalmente cargado de imagenes, pero es preciso que esta operacion sea favorecida
por el suefio de] sujeto que la realiza, el cual se produce coagulando de antemano la
parte fija de su intermediario. P.: (El magnetismo es contrario a la moral o a la
religién? R.: Si, cuando se abusa de él. P.: ;Qué es abusar en este caso? R.: Es
servirse de él en forma desordenada o para un fin desordenado. P.: ;Qué es un
magnetismo desordenado? R.: Es una emision fluidica malsana y hecha con mala
inten cion, por ejemplo, para conocer los secretos de otros, o para obtener fines
injustos. P.: ;Qué es, pues, el resultado de todo ello? R.: El forzar, tanto para el
magnetizador como para €] mag netizado, este instrumento fluidico de precision.
Es a ello que debemos atribuir las locuras e inmoralidades que se advierten en
muchas gentes que trabajan con el magnetismo. P.. ;Cuales son, pues, las
condiciones requeridas para magnetizar en forma conveniente?

R.: La salud de la mente y del cuerpo, la recta intencién y una practica



discreta. P.: ;Qué resultados ventajosos pueden ser obtenidos a través del
magnetismo bien encaminado? R.: La curacion de enfermedades nerviosas, el
analisis de los presentimientos, el restablecimiento de la armonia fluidica y el
descubrimiento de ciertos secretos de la naturaleza. P.: Explicadnos todo esto de
una manera. mas completa. R.: Asi lo haremos en la tercera parte de esta obra, que
tratara en particular sobre los misterios de la naturaleza. ***



PARTE TERCERA
LOS MISTERIOS DE LA NATURALEZA EL GRAN AGENTE MAGICO

Hemos hablado de una sustancia que se encuentra expandida en todo el
infinito. La sustancia Unica que constituye cielo y tierra, segun sean sus grados de
polarizacion en materia sutil o fija (densa). Es esta la sustancia a la que Hermes
Trismegisto llama el gran Telesma. Puesto que es ella quien produce el esplendor, la
podemos denominar luz. Es esta la sustancia que Dios ha creado antes de todas las
cosas cuando dijo: Hagase la luz. Ella es a la vez sustancia y movimiento. Es un
fluido y una perpetua vibracion. La fuerza que la pone en movimiento y que es
inherente a ella se llama magnetismo. En el infinito, esta sustancia Unica es el éter o
la luz etérea. En los astros que ella magnetiza, llega a ser luz astral. En los seres
organizados, luz o fluido magnético. En el ser humano, ella conforma el cuerpo
astral o intermediario pléstico. La voluntad de los seres inteligentes obra
directamente sobre esta luz, y, por su intermedio, sobre toda la naturaleza,
sometida a las modificaciones de la inteligencia. Esta luz es el comun espejo de
todos los pensamientos y de todas las formas; ella guarda las imagenes de todo lo
gue ha sido, los reflejos de los mundos pasados y, por analogia, los disefios de los
mundos futuros. Es ella el instrumento de la taumaturgia y la adivinacion, como
explicaremos en esta parte de la obra.



Libro Primero
LOS MISTERIOS MAGNETICOS
CAPITULO PRIMERO

La clave del Mesmerismo Mesmer ha vuelto a encontrar la ciencia secreta de
la naturaleza; él no la ha inventado. La sustancia primera, Unica y elemental de la
gue proclama su existencia en sus aforismos, era ya conocida por Hermes y
Pitagoras. Sinesius, quien la canta en sus himnos, encontrd su revelacion entre los
platonicos recuerdos de la escuela de Alejandria: «Una sola fuente, una sola raiz de
luz irradia y se expande en tres ramas de esplendor. Un aliento circula alrededor de
la tierra y vivifica, bajo innumerables formas, todas las partes de la sustancia
animada» (Himnos de Sinesius, 11). Mesmer ha encontrado en la materia elemental
una sustancia que es indiferente tanto al reposo como al movimiento. Al someterse
al movimiento, ella es volatil, y al caer en el reposo, ella es fija. Pero él no ha
comprendido que el movimiento es inherente a la sustancia primera, ya que éste
resulta no de su indiferencia sino de su combinada aptitud hacia un movimiento y
un reposo que se equilibran el uno por el otro. El reposo absoluto no existe en la
materia viviente universal, mas la materia fija atrae a la volatil con intencién de
fijarla, en tanto que la materia volatil socava a la fija para volatilizarla. Asi, el
pretendido reposo de sus particulas en apariencia fijas no es mas que una lucha
encarnizada y una gran tension de las fuerzas tluidicas que se inmovilizan y se
neutralizan entre si. Es por ello que, de acuerdo a Hermes, lo que esta arriba es
como lo que esta abajo, y la misma energia que dilata el vapor, fortalece y endurece
el hielo. Todo, pues, obedece a las leyes de la vida inherentes a la sustancia primera;
esta sustancia actla y reposa, se disuelve o0 coagula siguiendo una constante
armonia; es doble y andrdgina, por lo cual ella misma se abraza y se fecunda; ella
lucha, ella triunfa, ella destruye o renueva, pero sin abandonarse nunca a la inercia,
pues significaria la muerte para ella. Es a dicha sustancia primera a la que se refiere
el hermético relato del Génesis al decir que el Verbo de los Elohim creé la luz y le
ordend ser. Los. Elohim han dicho: Hagase la luz, y la luz fue hecha. Esta luz, cuyo
nombre hebreo es (Aour), constituye la materia aurea, el oro vivo y fluido de la
filosofia hermética. Su principio positivo es su azufre; su principio negativo es su
mercurio, y ambos principios equilibrados forman lo que ellos denominan nuestra
sal. Todo ello da lugar al Sexto aforismo de Mesmer que reza: «La materia es
indiferente a estar en movimiento o en reposo.» Aqui se establece que: La materia
universal necesita del movimiento para su doble imantacién, y busca fatalmente el
equilibrio. Y puede deducirse que: La regularidad y variedad en el movimiento
resultan de las diversas combinaciones del equilibrio.



Un punto equilibrado en todos sus lados permanecera inmdévil, por aquella
misma fuerza que le dota de movimiento. Lo fluido es una materia en enorme
movimiento, siempre agitado por la variedad de sus equilibrios. Lo sélido es la
misma materia con poco movimiento o en aparente reposo, ya que se encuentra
mas o menos sOlidamente equilibrada. No existe ningun cuerpo sélido que no
pueda ser pulverizado, desvanecerse en humo y llegar a ser invisible, si su
equilibrio molecular cesara de golpe. No existe tampoco ningun cuerpo fluidico que
no pueda transformarse en materia tan dura como el diamante, si sus moléculas
constitutivas entran de lleno en equilibrio. Gobernar las fuerzas magnéticas
equivale asi a crear o destruir los cuerpos, darles forma aparente o reducirlos a la
nada, ejerciendo asi la fuerza todopoderosa de la naturaleza. Nuestro cuerpo astral
€S cComo un iman que mueve o pone en reposo la luz astral, bajo la influencia de la
voluntad. Es, pues, un cuerpo luminoso que reproduce con la mayor facilidad las
formas correspondientes a las ideas. Es el espejo de la imaginacion. Dicho cuerpo se
nutre de luz astral, en forma analoga a como el cuerpo organico se nutre de los
productos de la tierra. Durante el suefio, él absorbe la luz por inmersion y, durante
la vigilia, por una especie de respiraciéon o pulsacion mas o menos lenta. Al
producirse los fenbmenos del sonambulismo natural, el cuerpo astral se ve
sobrecargado por un alimento que digiere con dificultad; entonces la voluntad, a
pesar de estar disminuida por la torpeza del suefio, hace que el cuerpo astral repose
en forma instintiva sobre los 6rganos para liberarle, produciendo, de esta manera,’'
una reaccion, de cierta forma, mecanica, que equilibra la energia del cuerpo astral
por los movimientos de los miembros. Es' por esto que resulta tan peligroso
despertar al sonambulo subitamente, ya que el cuerpo astral al verse obstaculizado
puede retirarse de improviso hacia su sitio habitual y abandonar enteramente los
organos, que encuentran la muerte al verse separados de su fuente de vitalidad o
anima. El estado de sonambulismo, sea natural o ficticio, resulta asi muy peligroso,
ya gue reune los fendmenos propios de la vigilia con los del suefio, constituyendo
una especie de extrafio puepte entre dos mundos. El alma tendera a remover los
mecanismos de la vida individual, ya que, al sentirse inmersa en la corriente de la
vida universal, experimentard un inexpresable bienestar y dejara gustosa los
ligamentos nerviosos que la mantienen suspendida por debajo de esta corriente. Si
la voluntad se sumerge en ella con un apasionado esfuerzo o si se deja llevar por
entero, el individuo puede volverse idiota, paralizarse sus miembros o, incluso,
llegar a morir. Las visiones y alucinaciones proceden de lesiones hechas al cuerpo
astral o de su pardlisis local, en tanto que éste deja de irradiar y sustituye con
imagenes condensadas de cierta forma las realidades captadas por la luz. Mientras
gue el cuerpo astral irradie con toda su fuerza, si ésta llega a ser demasiada, puede
necesitar condensarse alrededor de un sitio fortuito o enfermo, como lo hace la
sangre sobre las excrecencias de la carne, y en este caso, las quimeras de nuestro



cerebro toman cuerpo e incluso parecen tomar vida animada, y aparecemos ante
nosostros mismos radiantes o deformes, segun estemos proyectando el ideal de
nuestro deseo o el de nuestro temor. Las alucinaciones se asemejan a las
ensofaciones de personas desveladas y siempre suponen un estado analogo al del
sonambulismo. Pero, por el contrario, en el sonambulismo es el suefio quien toma
prestados a la vigilia sus fendmenos; la alucinacion es una vigilia sometida en parte
a la influencia astral del suefio.

Nuestros cuerpos fluidicos se mueven y reposan mutuamente, de acuerdo a
leyes parecidas a las de la electricidad. Es esto lo que produce las simpatias y
antipatias instintivas. Asi, ellos se equilibran entre si y es por ello que las
alucinaciones son ,a menudo contagiosas. Las proyecciones anormales cambian las
corrientes luminosas; la perturbacion propia de un enfermo va a afectar a otras
naturalezas que sean bastante sensibles, estableciendo asi un circulo de ilusiones, y
toda una locura es asi ocasionada en forma grupal. Esta es la historia dé las
apariciones extrafias y de tantos prodigios populares; asi se explican muchos
«milagros» de los médium americanos, y también el vértigo de los que se dedican a
hacer dar vueltas a las mesas, que parecen reproducir en nuestros dias el éxtasis de
los derviches giratorios. Los brujos lapones con sus tambores magicos y los
malabaristas hechiceros de las tribus salvajes logran resultados parecidos mediante
procedimientos semejantes; sus dioses 0 sus demonios no existen para nada. Los
locos y los idiotas son mas sensibles al magnetismo que las personas sanas de mente.
No es dificil comprender la razdn: hace falta poca cosa para desviar por completo la
atencién de un ebrio, y se puede atacar mas facilmente una enfermedad cuando
todos los 6rganos estdn dispuestos de antemano a sufrir cualquier impresion o a
manifestar cualquier tipo de desorden. Las enfermedades fluidicas tienen sus crisis
fatales. Toda tensién anormal del sistema nervioso lleva a la tensién contraria, al
seguir las leyes necesarias del equilibrio. Un amor exagerado se torna asi en
aversion, y todo odio exaltado toca muy de cerca al amor. 'La reaccién se produce
subitamente, con el impetu y la violencia propias de la enajenacion. Entonces, frente
a la ignorancia que se entristece o se indigna, la ciencia se resigna y calla. Hay dos
amores: el del corazén y el de la cabeza. El primero, nunca se exalta, sino mas bien
se recoge y va aumentando lentamente a través de la prueba y el sacrificio; el amor
de la cabeza es nervioso por naturaleza y apasionado, sélo vive de entusiasmo,
rehlsa hacer frente al deber y convierte el objeto amado en cosa conquistada, es
egoista, exigente, inquieto y tiranico y arrastra fatalmente consigo el suicidio que
conlleva la catéstrofe final o el adulterio como remedio y evasion. Dichos
fendmenos son constantes como la naturaleza, inexorables como la fatalidad. Una
joven artista, llena de porvenir y coraje, tenia por marido a un hombre honesto, un
buscador de la ciencia, un poeta al que s6lo podria reprochar un exceso de amor



hacia ella; ella le dejo, ultrajandole y contintda odiandole. Sigue siendo, sin embargo,
una mujer honesta, pero el mundo implacable la juzga y la condena. No es ahora
culpable, por lo visto, sino que su falta, si se nos permitiera reprocharle alguna,
seria la de haber amado locamente y con demasiada pasién a su marido. Pero, se
dird entonces, ¢acaso el alma humana no es libre? No, no lo es en cuanto que se
haya abandonado al piélago de las pasiones. S6lo la sabiduria puede ser libre. Las
pasiones desordenadas son el dominio de la locura, y la locura es la fatalidad. Lo
gue hemos afirmado del amor, también podemos aplicarlo a la religion, que es el
mas poderoso, pero también el mas embriagador de los amores. La pasion religiosa
también tiene sus excesos y sus reacciones fatales. Se puede recibir éxtasis o
estigmas, como en el caso de San Francisco de Asis, y también se puede caer en los
abismos del exceso y la impiedad. Las naturalezas apasionadas son amantes
exaltados, se mueven o reposan con energia. Hay dos formas de magnetizar: la
primera consiste en obrar por medio de la voluntad sobre el cuerpo astral de otra
persona, cuya voluntad y cuyos actos quedan, por consiguiente, subordinados a
dicha operacion. La segunda consiste en influenciar sobre la voluntad de una
persona, bien sea por medio de la intimidacion o de la persuasion, para que su
voluntad, asi impresionada, modifique a nuestro agrado el cuerpo astral y los actos
de dicha persona.

Se magnetiza por irradiacion, por el contacto, por la mirada y por la palabra.
Las vibraciones de la voz modifican el movimiento de la luz astral y son un
poderoso vehiculo de magnetismo. El soplo calido magnetiza positivamente, el
soplo frio magnetiza negativamente. Asi, al insuflar el aliento célido y prolongado
sobre la parte superior de la columna vertebral, por debajo del cerebelo, esto puede
ocasionar fendmenos de tipo erdético. Si se pone la mano derecha sobre la cabezay la
mano izquierda sobre los pies de una persona envuelta en lana o seda, ésta sentira
gue todo su ser es atravesado por una chispa magnética, y esto puede ocasionar una
reaccion nerviosa en su organismo con la rapidez del rayo. Los llamados pases
magnéticos no tienen otro objeto que dirigir la voluntad del magnetizador y
confirmarla mediante acciones concretas. Son, pues, simbolos y nada mas. El acto
de la voluntad es expresado, pero no conducido por tales simbolos. El carbdn en
polvo absorbe y retiene la luz astral. Esta es la explicacién del espejo magico de
Dupotet. Las figuras trazadas con dicho carb6n se muestran luminosas para una
persona magnetizada y adquieren, si ésta las produte segun la direccion indicada
por la voluntad del magnetizador, las formas mas graciosas, o las mas espantosas.
La luz astral, o mejor, vital, del cuerpo astral, al ser absorbida por el carbon, se
vuelve de carga negativa. Es por ello que algunos animales, como los gatos, al ser
atormentados por la electricidad, van a revolcarse en el carbén. Algun dia, la
medicina utilizara esta propiedad y muchas personas nerviosas encontrardn en su



aplicacion un gran alivio.
CAPITULO SEGUNDO

La Viday la Muerte El suefio y la Vigilia El suefio es una muerte incompleta:
la muerte es el perfecto suefo. La naturaleza nos somete al suefio para habituamos
a la idea de la muerte y, mediante los suefios, nos advierte sobre la existencia de
otra vida. La luz astral en la cual nos sumergimos en el suefio es como un océano
donde flotan innumerables imagenes, restos de vidas pasadas, reflejos y espejismos
de las que transcurren, presentimientos de aquellas que aun no han comenzado.
Nuestra disposicion nerviosa atrae hacia nosotros entre todas estas iméagenes,
aquellas que mas se adaptan a nuestra agitacion y a nuestro particular modo de
actuar, en la misma forma en que un imén, al ser colocado entre residuos metalicos
de diversa indole, atraera y escogera, sobre todo, las limaduras de hierro. Los
suefios nos revelan la salud o la enfermedad, la calma o la agitacion de nuestro
cuerpo astral y, por consiguiente, de todo nuestro sistema nervioso. Ellos formulan
nuestros presentimientos mediante la analogia de las imagenes. Pues todas las
ideas tienen un doble sentido para nosotros, en relacion a nuestra doble vida. Existe
un lenguaje del suefio, que nos es imposible transcribir en estado de vigilia, e
incluso recordar las palabras. El lenguaje del suefio es similar al de la naturaleza,
jeroglifico en sus simbolos y enormemente ritmico en sus sonidos. El suefio puede
ser lucido o vertiginoso. La locura es un estado permanente de sonambulismo
vertiginoso. Asi, una violenta conmocion puede despertar a un loco, pero también
puede matarle. Las alucinaciones, en cuanto ellas arrastran momentaneamente a la
inteligencia, son accesos pasajeros de locura. Toda fatiga de la mente induce al
suefo; pero si esta fatiga va acompafiada de excitacion nerviosa, el suefio puede ser
incompleto o tomar las caracteristicas del sonambulismo. Muchas veces nos
adormecemos sin damos cuenta en medio de la vida real y entonces, en lugar de
pensar, sofiamos. ;Por qué si no tenemos reminiscencias de cosas que nunca hemos
realizado? Es que las hemos sofiado estando despiertos. Este fendmeno del suefio
involuntario e inconsciente, que se instala de golpe dentro de la vida real, se
produce con frecuencia en aquellos que sobreexcitan su organismo nervioso por
excesos, bien sea de trabajo, de falta de suefio, de bebida o de cualquier exaltacion.
Asi, algunos enfermos de monomania estan dormidos mientras que realizan sus
actos sin razén, y luego al despertar no tienen conciencia de nada. Al ser arrestado
por los gendarmes, Papavoine les dijo tranquilamente estas palabras memorables:
Habéis tomado al otro en mi lugar. Era asi el sonambulo quien hablaba. Edgar Allan
Poe, ese desdichado hombre de genio que tenia el habito de la embriaguez, ha
descrito en forma terrible el sonambulismo propio de la monomania. Tan pronto
Nos muestra un asesino que escucha y cree que todo el mundo puede oir a través de



las paredes de la tumba latir el corazon de su victima, como un envenenador que, a
fuerza de decirse: No temo, estoy seguro, ya que nunca me denunciaré a mi mismo,
termina por sofiar en voz alta que se denuncia y, en .efecto, asi sucede. EI mismo
Poe no ha inventado los hechos ni los personajes de sus extrafias novelas: él los ha
sofiado estando despierto y es por esto que logra darles el color de la mas espantosa
realidad. El doctor Briere de Boismont, en su importante obra sobre las
Alucinaciones, relata la historia de un inglés, muy razonable desde pequefio, que
cree haber encontrado un hombre con el cual entabla conocimiento, que le lleva a
comer a su taberna y luego, al invitarle a visitar en su compafia la iglesia de san
Pablo, intenta pretipitarle desde lo alto de la torre, donde han subido juntos. . Desde
ese momento, el inglés vivia obsesionado por ese desconocido, a quien sélo él podia
ver y siempre encontraba cuando estaba solo y acababa de cenar. Los abismos
atraen; la embriaguez llama a la embriaguez; la locura posee atractivos invencibles
para la locura. Cuando un ser humano sucumbe al suefio, experimenta horror por
todo aquello que podria despertarle. Lo mismo ocurre con los alucinados, los
sonadmbulos estaticos, los maniacos y epilépticos, y todos aquellos que se
abandonan al delirio de una pasion. Ellos han escuchado la mausica fatal, han
penetrado en la danza macabra y se ven arrastrados por el torbellino del vértigo.
Les hablamos y nada entienden, les advertimos y nada comprenden, pero nuestra
voz les importuna; ellos han sofiado el suefio de la muerte. La muerte es como una
corriente que arrastra, un remolino que absorbe, pero desde su fondo, el menor
movimiento puede hacemos remontar. La fuerza de repulsién es igual a la de
atraccion, y es frecuente que en el momento mismo de expirar se adhiera el
moribundo a la vida con desesperacién. También a menudo, y quizé en razon de la
misma ley de equilibrio, se pasa del suefio a la muerte: en este caso, por
complacencia extrema con el suefio. Una pequefa nave se balancea cerca de las
riberas del lago. U n nifio entra en ella. El agua danza con el brillo de mil reflejos en
suentorno y le llama; la cadena que aguanta el barco se tensa y parece romperse; un
pajaro maravilloso alza su vuelo desde la ribera y planea cantando sobre las
enjoyadas olas; el nifio quiere seguirle, lleva su mano a la cadena y desata el
eslabdn... La antigliedad adivind ya el misterio de la atraccion de la muerte y lo
representd en la fabula de Hylas. Fatigado luego de una larga navegaciéon, Hylas
atraca en una isla llena de flores y al acercarse a una fuente para beber un poco de
agua, un espejismo gracioso se le presenta: ve una ninfa que le tiende los brazos, los
Suyos se enervan y no son capaces de levantar el cantaro que se ha vuelto muy
pesado. La frescura de la fuente le adormece, los perfumes de la ribera le embriagan
y se siente suspendido sobre el agua como un loto, como un nifilo que jugara
destrozando un madero; el cantaro lleno de agua se precipita hacia el fondo e Hylas
le sigue, para morir sofando en las ninfas que le acarician, sin escuchar la voz de
Hércules que le recuerda los trabajos de la vida y que recorre la ribera gritando mil



veces: jHylas! jHilas! Otra fabula concerniente a esto nos llega desde las sombras de
la iniciacion orfica, y es la de Euridice, vuelta a la vida por los milagros de la
armoniay el amor. Euridice, con su enorme sensibilidad, herida en el dia mismo de
su boda, se refugia en la tumba, estremecida de pudor. Pronto escucha la lira de
arreo, y lentamente retorna hacia la luz; pero las terribles divinidades del Erebus le
cierran el paso. Ella quiere seguir al poeta o, mejor, a la poesia que adora..., pero,
para desgracia de su amante, la corriente magnética cambia y puede percibir de una
sola mirada aquello que ella Unicamente debe esperar, el amor sagrado, el amor
virginal, el amor mas fuerte que la tumba que sélo busca la devocién y huye
perdido frente al egoismo del deseo. arreo lo, sabe, pero por un instante lo olvida.
Euridice, con su blanca vestidura de novia, se encuentra tendida sobre el lecho
nupcial, y él esta investido con su traje de gran hierofante, de pie, con la lira en su
mano, la cabeza coronada por el laurel sagrado, y canta, con los o0jos vueltos hacia el
Oriente. El canta, y las luminosas flechas de su amor atraviesan las sombras del
antiguo caos, y las olas de dulce claridad fluyen desde el negro pecho de la madre
de los dioses, al cual se afianzan dos hermanos, Eros y Auteros... Adonis vuelve a la
vida al escuchar el llanto de Venus y se reanima como una flor regada por el
brillante rocio de sus lagrimas; Castor y Polux, a quienes ni la muerte ha podido
desunir, se aman a su turno en la tierra y en los abismos infernales... Entonces, arreo
llama dulcemente a su Euridice, su dulce y bienamada Euridice: jAh! miseram
Euridicem anima fugiente vocabat, jEuridicem! toto referebant flumine ripae.

Y mientras canta, la palida estatua que la muerte habia esculpido se colorea
con los primeros matices de la vida, y sus blancos labios empiezan a enrojecer como
la aurora... arreo la ve, tiembla, balbucea, el himno va a expirar en sus labios, pero
ella palidece de nuevo; entonces, el gran hierofante saca de su lira acentos
desgarradores y sublimes, no mira mas que hacia el cielo, llora, implora, y Euddice
abre los ojos... iDesgraciado! iNo la mires, canta sin cesar, no espantes la mariposa
de Psique que quiere posarse sobre esta flor!... Pero el insensato ha visto la mirada
de la resucitada, el gran hierofante cede ante la embriaguez del amante, su lira cae
de sus manos, mira a Euridice y se lanza hacia ella..., la toma entre sus brazos sélo
para encontrarla helada, sus ojos se han cerrado de nuevo, sus labios estan mas
palidos y frios que nunca, su sensibilidad la ha resquebrajado y el delicado lazo del
alma se ha roto de nuevo y para siempre... Euridice estd muerta, y los himnos de
arreo no podran volverla mas a la vida. En nuestra obra Dogma y Ritual de la Alta
Magia. nos hemos atrevido a afirmar que la resurreccion de los muertos no es un
fendmeno imposible en el orden mismo de la naturaleza, y con ello no hemos
pretendido negar ni contradecir en manera alguna la ley fatal de la muerte. Una
muerte que puede ser interrumpida no es sino una letargia y un adormecimiento,
pero es por estos estados que la muerte comienza siempre. El estado de profunda



guietud que sobreviene entonces a la agitacion de la vida conduce al alma
adormecida y relajada, y no podemos hacerla regresar, forzarla a sumergirse de
nuevo en la vida, sino mediante la violenta excitacion de todos sus afectos y sus
deseos. Cuando Jesus, el Salvador del mundo, vivia sobre la tierra, la tierra se hizo
mas bella y deseable que el cielo y, no obstante, fue preciso que Jesus lanzara un
grito y diera una sacudida para volver a la vida a la hija de Jairo. Es con lagrimas y
estremecimientos como logra sacar de la tumba a su amigo Lézaro. jTan dificil es
interrumpir a un alma fatigada que duerme su suefio pri mordial! De cualquier
forma, el rostro de la muerte no presenta la misma serenidad para todas aquellas
almas que lo contemplan, bien sea porque consideran inalcanzada la meta de su
vida o por llevar consigo la codicia desenfrenada o el odio insatisfecho, y la
eternidad aparece frente al alma ignorante o culpable tan infinita en su proporcion
de penuria, que ella intenta regresar a la vida mortal. jCuantas almas agitadas de
esta forma por la pe_adilla del infierno se habran refugiado en sus cuerpos helados
y cubiertos ya por el marmol de la tumba! Se han encontrado esqueletos retorcidos,
convulsionados, y se ha dicho: he aqui a hombres que fueron enterrados vivos. A
menudo, esto es una equivocacion, y casi siempre se trata de aquellos espantados
ante la muerte, resucitados en su sepultura, para quienes el abandono a la angustia
frente a la eternidad ha significado la repeticibn de su agonia. Un famoso
magnetizador, el barén Dupotet, nos cuenta en su secreto libro acerca de la Magia
gue es posible matar por magnetismo, igual que por la electricidad. Esta revelacion
no suena extrafa al conocedor de las analogias de la naturaleza. Es cierto que la
dilatacién o la contraccion extrema del cuerpo astral de un individuo puede
producir la separaciéon entre el alma y el cuerpo. A veces basta con provocar en
alguien una violenta célera o un gran temor para causar su muerte instantanea. Ha
llegado a nosotros una historia de la que no podemos garantizar sus visos de
autenticidad. La narraremos aqui, teniendo en cuenta que puede haber algo de
cierto en ella. Gentes que dudaban al mismo tiempo de la religién y del magnetismo,
del tipo de los incrédulos que estan abiertos a la supersticion y al fanatismo, habian
conseguido por dinero que una pobre chica se prestara para sus experiencias. Esta
era de naturaleza nerviosa e impresionable, fatigada de antemano por los excesos
de una vida mas que irregular, y habia perdido el gusto por la existencia. Asi, se la
duerme y se le ordena ver; ella llora y se debate. Se le habla de Dios, y todo su
cuerpo tiembla... -No -dice ella-, no; me da miedo, no quiero mirarle. -Mirale, asi lo
guiero. Entonces ella abre los 0jos; sus pupilas se dilatan, ella se estremece. -,Qué
ves? -No sabria decirlo. jOh, por piedad!, jpor piedad!, jdespertadme! -No. Mira y
dinos lo que ves. -Veo una negra noche en la que se mueven como llevadas por un
torbellino centellas de todos los colores, en torno a dos 0jos inmensos que giran sin
cesar. De estos 0jos salen rayos que caen girando vertiginosamente y llenan todo el
espacio... j Oh! jEsto me hace dafo! jDespertadme! -No. Mira bien. -;Qué queréis



gue mire ahora? -Mira hacia el Paraiso. -No, no me esta permitido llegar alli; la gran
noche me detiene y me abate siempre. -Bien, entonces mira hacia el infierno. Aqui la
sonambula se agita convulsivamente. -jNo!, ino!, grita entre sollozos, ino quiero;
siento vértigo, caeré, joh!, jretenedme!, jretenedme! -No, desciende. -;Addnde
gueréis que descienda? -Al infierno. -jPero es horrible! {No!, jno!, jno quiero ir alli!
-Ve. -jPiedad! -Ve. Asi lo ordeno. Los gestos de la sondmbula se tornan
impresionantes a la vista; sus cabellos se crispan sobre su cabeza; sus 0jos,
completamente abiertos, estan completame.nte blancos; su pecho se contrae y deja
escapar una especie de estertor. -Ve alli, yo lo quiero asi, repite el magnetizador.
-Alli estoy, dice entre dientes la desgraciada, cayendo agotada; luego, ella ya no
responde. Su cabeza inerte cuelga sobre su espalda, sus brazos caen a lo largo de su
cuerpo; se acercan a ella, la tocan; demasiado tarde, intentan revivirla, el crimen
esta hecho, la mujer ha muerto, y los autores de esta experiencia sacrilega so6lo
pueden agradecer a la incredulidad publica en materia de magnetismo el hecho de
no ser perseguidos. La autoridad constata su muerte, atribuyéndola a la ruptura de
un aneu risma. El cuerpo no presenta huella alguna de violencia, se le hace enterrar
y todo se ha acabado.

He aqui otra anécdota, que nos han transmitido los compafieros de la vuelta
a Francia: Dos comparieros se alojaron en la misma posada y compartian el mismo
cuarto. Uno de ellos tenia el habito de hablar dormido y respondia en tal estado a
las preguntas que su camarada le dirigia. Una noche, lanza de imprevisto tales
gritos que su compariero despierta y le pregunta qué sucede. -;Pero acaso no lo ves?
-dice el durmiente-. (| No ves aquella piedra inmensa que se esta desprendiendo de
la montafia? Va a caer sobre mi y me va a destrozar... -jY bien, salvate! -Imposible;
tengo los pies atrapados entre zarzas que se estrechan de continuo... jAh!, jsocorro!
He aqui la gran piedra que cae ahora sobre mi. -Toma, pues, esto -dice su
compafero-, arrojando a su cabeza su almohada con intencién de despertarle. Un
grito terrible, extrafiamente estrangulado en la garganta, una convulsion, un
suspiro, luego... nada. El bromista se levanta, tira de los brazos a su amigo, le llama,
se llena a su turno de temor, grita, acuden de la casa... el desgraciado sonambulo ha
muerto. ***

CAPITULO TERCERO



Misterios de las alucinaciones y de la evocacién de los espiritus Una
alucinacion es una ilusion, producida por un movimiento irregular de la luz astral.
Como ya lo dijimos anteriormente, se trata de la union de los fenGmenos propios
del suefo a los de la vigilia. Nuestro intermediario o cuerpo astral, aspira y respira
la luz astral o el alma vital de la tierra, de igual manera que nuestro cuerpo fisico
denso respira el aire de la atmdsfera. Y asi como en ciertos sitios el aire se torna
impuro e irrespirable, existen circunstancias y fendmenos que pueden hacer de la
luz astral algo malsano y no asimilable. Por lo mismo, asi como un aire especifico
puede parecer demasiado vivo a algunos y convenir perfectamente a otros, lo
mismo ocurre con la luz magnética. El cuerpo astral se asemeja a una estatua
metélica que siempre estuviera fundiéndose. Si el molde es defectuoso, ésta
serddeforme; si el molde se rompe, ésta saldra de él. EI molde del cuerpo astral es la
fuerza vital polarizada y equilibrada. Nuestro cuerpo fisico, mediante el sistema
nervioso, atrae y retiene la forma fugitiva de la luz, pero la fatiga local o la
sobreexcitacion parcial del sistema pueden ocasionar deformidades tluidicas. Tales
deformidades constituyen en forma parcial el espejo de la imaginacién, y ocasionan
alucinaciones-habituales, propias de los videntes estaticos. El cuerpo astral, hecho a
imagen y semejanza de nuestro ser material denso, cuyos 6rganos reproduce en
forma luminosa, tiene una vista, un oido, un olfato, un gusto y un tacto que le son
propios. Al estar sobreexcitado, puede comunicar, mediante vibraciones, con el
sistema nervioso, de suerte que la alucinacién sea completa. Entonces, la
imaginaciéon parece triunfar sobre la naturaleza misma y llega a producir
fendmenos ciertamente extrafos. El cuerpo material, al inundarse de fluido, parece
gue participara de las cualidades fluidicas,y escapa a las leyes de gravedad,
llegando a ser, por cortos lapsos de tiempo, invulnerable o incluso invisible, dentro
de un circulo de alucinados por contagio. Se sabe que los convulsionistas de
Saint-Médard se hacen torturar, dar de golpes, triturar y crucificar, sin
experimentar ningun dolor, y que ellos levitan sobre la tierra y caminan cabeza
abajo, al tiempo que comen duras espinas que pueden luego digerir. Consideramos
un deber consignar aqui 10 que hemos publicado en el diario L'Estafette sobre los
prodigios del médium americano' Home, y sobre varios fendmenos del mismo
orden. No hemos sido nunca testigos presenciales de los milagros de Mr. Home,
pero contamos con informacién directa y de buena fuente. La hemos recibido en
una casa donde dicho médium fue recibido y cuidado estando enfermo, y tratado
con gran indulgencia, puesto que se llego a tomar su enfermedad como un signo
afortunado. Esto ocurrié en casa de una dama nacida en Polonia, pero francesa
triple, por la nobleza de su corazén, el encanto personal de su espiritu y la
celebridad de su nombre en toda Europa. La publicacién de dichos informes en
L'Estafette nos atrajo por entonces, sin que supiéramos por qué, las injurias de un
sefior de nombre De Pene, conocido mas tarde por su desgraciado duelo.. Esto nos



ha recordado la fabula de La Fontaine acerca del loco que arrojaba piedras al sabio.
El sefior De Pene nos trataba como a un clérigo que ha colgado los habitos y nos
Ilamaba malos catélicos. Nos hemos mostrado como buenos cristianos al llorarle y
perdonarle y, ya que es imposible ser un cura renegado sin haber sido nunca un
cura, hemos dejado pasar esta injuria que nada tenia que ver con nosotros.

Los fantasmas en Paris Mr. Home la semana pasada decidi6é volver a irse de
Paris, este Paris donde los mismos angeles y los demonios, si apareciesen bajo
cualquier forma, no serian considerados mucho tiempo como seres maravillosos y
pronto se verian obligados a retornar al cielo o al infierno, para escapar al olvido o
al abandono de los seres. humanos. Mr. Home, con aire triste y desilusionado,
contaba con el permiso de una noble dama cuya calurosa acogida habia sido una de
sus primeras felicidades en Francia. Madame de B... ese dia, como siempre, quiso
ser amable con él e invitarle a cenar; el misterioso personaje habia aceptado la
invitacion, hasta que alguien le habia informado que se esperaba también a un
cabalista conocido en el mundo de las ciencias ocultas por la publicacion de un libro
titulado: Dogma y Ritual de la Alta Magia; Mr. Home habia cambiado s.u expresion
al enterarse de esto y, sin poder ocultar su nerviosismo, balbuced que no podria
guedarse, ya que la cercania de este profesor de magia le causaba un terror
invencible. Todo lo que se le argumenté para convencerle de asistir fue inutil. No
quiero juzgar a ese hombre -decia-, no digo que él sea bueno ni malo, no sé nada de
él, pero su atmosfera me sienta mal. Cerca de él me sentiria sin fuerza y como sin
vida. Y luego de dar estaexplicacion,Mr. Home se apresuro a saludar y a partir. Este
terror de ciertos hombres de prestigio en presencia de los verdaderos iniciados en la
ciencia no es un hecho nuevo en los anales del ocultismo. Ya Filostrato nos ha
narrado la historia del Estagirita que temblaba al saber que se aproximaba
Apolonio de Tyana. Nuestro admirable cuentista, Alejandro Dumas, ha
dramatizado esta anécdota magica en ese bello resumen de todas las leyendas que
ha servido de prélogo a su gran epopeya novelesca del Judio errante. La escena
tiene lugar en Corinto; se trata de una boda al estilo antiguo, con bellos nifios
coronados de flores que portan las antorchas nupciales y cantan epitalamios
graciosos, enriguecidos con imagenes voluptuosas como los poemas de Catulo. La
novia es muy bella, con sus castos simbolos como la Polymnia antigua; es amorosa
y deliciosamente provocadora en medio de su pudor, como una Venus de Corregio
0 una Gracia de Canova. Quien va a esposarla es Clinias, un discipulo del célebre
Apolonio de Tyana. ElI maestro ha prometido asistir a la boda de su discipulo, pero
tarda en llegar, y la bella novia respira mas a gusto, pues teme a Apolonio. Sin
embargo, el dia no ha termi, nado, ha llegado la hora del lecho nupcial y, de
improviso, Meroe comienza a temblar y palidece, mira obstinadamente hacia la
puerta, extiende su mané con espanto y dice entrecortada: j«Helo aqui! jEs él!» En



efecto, es Apolonio. He aqui al mago, he aqui al maestro; ha pasado la hora de los
hechizos, el prestigio cae ante la ciencia verdadera. Se busca entonces a la bella
desposada, la blanca Meroe, y no se encuentre sino a una mujer vieja, la hechicera
Canidia, devoradora de nifios pequefos; Clinias se ha -desengafiado y agradece a
su maestro; estd a salvo. El vulgo se equivoca siempre acerca de la magia y
confunde a los adeptos con los hechiceros. La verdadera Magia, es decir, la ciencia
tradicional de los magos, es la enemiga mortal de la hechiceria; ella es quien impide
o hace que terminen los falsos milagros que son hostiles a la luz y fascinan a
pequefios grupos de testigos preparados de antemano o crédulos. El aparente
desorden en las leyes de la naturaleza es una ficcidén, y no constituye maravilla
alguna. La verdadera maravilla, el verdadero prodigio que siempre brilla ante los
ojos de todos es la armonia constante de los efectos y las causas: éstos son los
esplendores del orden eterno. No sabriamos afirmar si Cagliostro realizé algun
milagro delante de Swedenborg, pero ciertamente eludiria la presencia de Paracelso
y de Henri Khunrath, si estos grandes hombres hubiesen sido sus contemporaneos.

Estamos muy lejos, sin embargo, de pensar en denunciar a Mr. Home como
un hechicero de baja calafia, o como un charla-. tan. EI famoso médium americano
es dulce e ingenuo como un nifio. Es un pobre ser totalmente sensitivo, sin intriga 'y
sin defensa; por todo ello, es juguete de una terrible fuerza, cosa que él ignora, y el
primero de los timados es, ciertamente, él mismo. El estudio de los extrafios
fendmenos que ocurren alrededor de este joven hombre es de la més alta
importancia. Se trata aqui de retomar en forma seria algunas cosas que fueron
negadas muy a la ligera en el siglo XVIII y abrir ante la ciencia y ante la razén
horizontes menos estrechos que los de una critica burguesa que niega todo aquello
gue no es capaz de comprender. Los hechos son inexorables, y la verdadera buena
fe nunca debe temer examinarlos. La explicacion de estos hechos, que todas las
tradiciones se obstinan en afirmar y que se reproducen delante nuestro con molesta
publicidad, esta explicacion, antigua como los hechos mismos, rigurosa como las
matematicas, aunque por vez primera sacada de las sombras donde la mantenian
celosamente escondida los hierofantes de todos los tiempos, vendria a ser un gran
acontecimiento cientifico si llegara a obtener suficiente luz y publicidad. Es un
acontecimiento que nos vemos limitados a preparar, ya que no se nos permitira la
audaz esperanza de realizarlo. He aqui, pues, los hechos en toda su singularidad.
Los hemos constatado y los reproducimos con la mas rigurosa exactitud,
absteniéndonos de antemano de toda explicacion o comentario. Mr. Home esta
sujeto a éxtasis que le ponen, segun él afirma, en contacto directo con el alma de su
madre y, por intermedio de ella, con todo el mundo espiritual. Asi él describe, como
lo hacian los sondmbulos de Cahagnet, a personas que nunca ha visto y que son
reconocidas por aguellos que las evocan; llega incluso a decir su nombre y a



responder de parte suya a preguntas que sélo pueden ser comprendidas por las
almas evocadas y quienes las formulan. Al encontrarse en un apartamento, se dejan
oir ruidos inexplicables; golpes violentos que resuenan sobre los muebles o los
muros; en ocasiones, las puertas y ventanas se abren como si estuvieran movidas
por una tempestad; incluso llega a escucharse el ruido del viento y la lluvia fuera, y
al salir, el cielo esta sin nubes y no se siente el méas ligero golpe de viento. Los
muebles se desplazan y elevan sin que nadie los toque. Los lapices escriben solos.
Su escritura es la misma de Mr. Home y cometen los mismos errores que él. Los
presentes tienen la sensacion de ser tocados y asidos por manos invisibles. Dichos
contactos, que por lo visto escogen con preferencia a las damas, carecen de seriedad
e incluso a veces de conveniencia en su localizacion. Pensamos que se comprendera
bien lo que queremos decir. Manos visibles y tangibles salen, o parecen salir de las
mesas, pero para ello es necesario que éstas se hallen cubiertas. El agente invisible
precisa de ciertos aparatos, como vemos en las manos mas habiles de los sucesores
de Houdini. Estas manos se muestran sobre todo en la oscuridad; son calidas y
fosforescentes o frias y oscuras. Escriben tonterias o tocan el piano, y cuando hacen
esto ultimo, es indispensable luego hacer venir al afinador, ya que su contacto
resulta siempre fatal para la justeza del instrumento. Uno de los personajes mas
notables de Inglaterra. Sir Edward Bulwer Lytton, entre otros, ha visto y tocado
estas manos; poseemos el testimonio escrito y firmado por su propia mano. El
mismo declara haber tomado estas manos y haber tirado de ellas con toda su fuerza,
con el objeto de hacer salir de algun sitio incégnito el brazo al que por naturaleza
deberian estar ligadas, pero la fuerza invisible ha sido mas poderosa que la del
novelista inglés y las manos se han escapado. Un gran sefior ruso que fue el
protector de Mr. Home, cuya prestancia y buena fe no dan lugar a la mas minima
duda, el conde A. B.., ha visto también y ha asido las manos misteriosas
vigorosamente. Segun él, éstas tenian una forma perfecta de manos humanas,
calientes y vivas al tacto, s6lo que era como si no tuvieran huesos, y, al ser
apresadas por el conde con mucha fuerza, ellas no luchaban por escaparse, sino que
daban la impresion de irse achicando y desaparecian de algun modo hasta que
nada quedaba en su lugar. Otras personas que han visto y tocado estas manos
afirman que los dedos parecen como inflados y rigidos, y los comparan a guantes
de caucho que estuvieran por dentro inflados con un fluido célido y fosforescente.
A veces, en lugar de las manos, son pies los que aparecen, aungque nunca totalmente
al descubierto. El espiritu que posiblemente carezca de calzado respeta en ello por
lo menos la delicadeza de las damas y no muestra nunca su pie desnudo, sino
cubierto por un pafio o alguna ropa interior. La aparicion de estos pies fatiga y
asusta mucho a Mr. Home. El busca entonces la cercania de otra persona que sea de
buena salud y se agarra a ella como si temiera desvanecerse; y la persona que ha
escogido el médium se siente de improviso en un singular estado de agotamiento y



debilidad. Un gentilhombre polaco que asistia a Una de las sesiones de Mr. Home
habia colocado a sus pies un lapiz y un papel y habia pedido un signo de la
presencia del espiritu. Durante algunos instantes nada ocurrid, pero de pronto el
lapiz fue arrojado al otro extremo del aposento. El gentilhombre se agachd, recogi6
el papel y encontré en él tres extrafios signos cabalisticos que nadie llego a
comprender entre los alli presentes. S6lo Mr. Home experiment6 al verlos una gran
contrariedad y manifesté cierto temor. Pero rehusé entrar en explicaciones sobre la
naturaleza y significado de dichos signos. Se los guardd entonces y se los puso
luego en manos de aquel profesor de alta magia a quien el médium temia tanto
acercarse. Los hemos visto y he aqui su descripcién minuciosa: Estan trazados con
fuerza, de forma que el lapiz por poco no ha rasgado el papel. Su distribucién sobre
la hoja de papel no tiene ningun orden ni alineacion. El primero es el signo que los
iniciados egipcios colocaban de ordinario en la mano de Tifon: una Tau en doble
trazo vertical abierto en forma de compas, una cruz ansada con un anillo circular en
su parte superior; por debajo del anillo, un doble trazo horizontal y bajo éste, un
doble trazo oblicuo en forma de V invertida. El segundo signo representa la cruz
del gran hierofante, atravesada por tres barras horizontales jerarquicas. Este
simbolo, heredado de la méas remota antigliedad, es aun hoy atributo de nuestro
soberano pontifice y remata el extremo superior de su baculo. Pero el signo trazado
en el papel tenia de particular que la rama superior, la cabeza de la cruz, era doble y
formaba de nuevo la terrible V tifoniana, signo del antagonismo y la separacién, del
odio y el combate eterno. El tercer signo es el que los F.". masones llaman la cruz
filoséfica, una cruz con cuatro brazos iguales y un punto en cada uno de sus
angulos. Pero, en lugar de cuatro puntos, solamente aparecian dos, colocados sobre
los dos angulos de la derecha, otra vez sefialando la separacion y la negacion. El
profesor, a quien se nos permitird distinguir aqui del narrador llamandole en
tercera persona con el objeto de no fatigar a nuestros lectores dando la impresion de
hablar de nosotros, el profesor en fin, el maestro Eliphas Levi, ha dado a las
personas reunidas en el salébn de Madam B... la explicacién cientifica de las tres
figuras y he aqui sus palabras: «Estos tres signos pertenecen a la serie de jeroglificos
sagrados y primitivos conocidos solamente por los iniciados de primer orden. El
primero es el simbolo de Tifén y expresa la blasfemia del espiritu maligno al
establecer el dualismo en el principio creador.» La cruz ansada de Osiris semeja un
lingam invertido y representa la fuerza paterna y activa de Dios (la linea vertical
gue sale del circulo), la cual fecunda a la fuerza pasiva (linea horizontal). Duplicar
la linea vertical equivale, pues, a afirmar que la naturaleza tiene dos padres; es
colocar el adulterio en el lugar de la divina maternidad y afirmar la fatalidad ciega
en lugar de un primer principio inteligente, lo cual traeria como resultado el eterno
conflicto de las apariencias en el seno de la nada. Asi, todo ello constituye el méas
antiguo, auténtico y terrible de todos los estigmas del infierno. Significa el dios ateo,



es la firma de Satanas. Este primer signo es hieratico y se relaciona con los simbolos
ocultos del mundo divino. El segundo puede ubicarse dentro de los jeroglificos
filosoficos, y representa la medida de ascenso de la idea y la extension progresiva
de la forma. Es una triple Tau invertida, es el pensamiento humano que afirma en
ocasiones lo absoluto en los tres mundos, y este absoluto se corona aqui por una
bifurcacién, es decir, por el simbolo de la duda y el antagonismo. De suerte que si el
primer signo quiere decir: No existe Dios, éste tendria como riguroso significado:
La verdad jerarquica no existe. En el tercero, o sea, la cruz filosofica, han visto todas
las iniciaciones el simbolo de la naturaleza y de sus cuatro formas elementales; los
cuatro puntos representan las cuatro letras indecibles e incomunicables del
Tetragrama oculto, esta secreta férmula del gran arcano G.". A'. Los dos puntos de la
derecha representan la fuerza, o el rigor, mientras que los de la izquierda
representan el amor, o la misericordia. Y las cuatro letras deben ser leidas de
derecha a izquierda, comenzando por la mas alta de la derecha, y yendo de ésta a la
mas baja de la izquierda, y de manera similar para las otras dos, formando asi la
cruz de san Andrés. La supresion de los dos puntos de la izquierda expresa asi la
negacién de la cruz, negacién de la misericordia y del amor. La afirmacién del reino
absoluto de la fuerza y de su antago nismo eterno, de lo alto a lo bajo y de lo bajo a
lo alto. Expresa, pues, la glorificacion de la revuelta y la tirania. Es el simbolo
jeroglifico del vicio inconfesable que se atribuyé en su momento y se reproché a los
Templarios; es el simbolo del desorden y la desesperanza eternos. Tales son las
primeras revelaciones de la ciencia oculta de los magos acerca de estos fendmenos y
manifestaciones extranaturales. Ahora nos esta permitido relacionar estos extrafios
signos con otras apariciones y fendmenos contemporaneos de escritura, lo cual
constituye un verdadero progreso del cual la ciencia deberia tomar nota antes de
llevarles al tribunal de la razén publica. Es, pues, importante no dejar a un lado
ninguna investigacion o indicio. En los alrededores de Caen, en Tilly-sur-Seulles, se
han producido hace ya algunos afios una serie de inexplicables hechos bajo la
influencia de un médium o un extatico llamado Eugenio Vintras. Algunas
circunstancias ridiculas y un proceso por estafa, han hecho caer en el olvido y aun
en el desprecio a este taumaturgo, atacado con violencia frecuentemente por medio
de panfletos cuyos autores eran antiguos admiradores de su doctrina, ya que el
médium Vintras complicé méas aln todo queriendo dogmatizar. Sin embargo, hay
algo que vale la pena destacar, en medio de todas las invectivas de que es objeto:
sus adversarios, al pretender condenarle, reconocen la verdad de sus milagros y se
contentan con atribuirlos al demonio. ;Cuéles son, pues, los milagros auténticos de
Vintras? Sobre este tema nos encontramos mejor informados que nadie, como
pronto se vera. En procesos verbales firmados por testigos honorables, artistas,
médicos y sacerdotes, algunos de ellos irreprochables, se nos han comunicado estos
milagros. Hemos interrogado a testigos oculares y aun mas, hemos visto con



nuestros propios 0jos. Las cosas merecen, pues, contarse con mas detalles. Existe en
Paris un escritor algo excéntrico llamado Madrolle. Es un anciano, cuya familia y
relaciones son honorables. Al comienzo, él ha escrito en un sentido catolico nuly
exaltado, recibiendo por ello las felicitaciones calurosas de la autoridad eclesiéstica,
e incluso algunos brevis emanados de la Santa Sede; luego, él conoci6 a Vintras y,
arrastrado por el prestigio de sus milagros, se convirtié en un sectario determinista,
enemigo irreconciliable del clero y de la jerarquia. Por la época en que Eliphas Levi
publicé su Dogma y Ritual de la Alta Magia, recibié un folleto del sefior Madrolle,
gue le caus6é mucha sorpresa. Alli el autor sostenia con énfasis las mas inauditas
paradojas, en el desordenado estilo de los extaticos. Para él, la vida bastaba para
expiar los mas terribles crimenes, puesto que ella era la consecuencia de una
interrupcion de la muerte. Asi, los hombres més malvados, al ser los mas desgracia
dos de todos, ofrecian con ello a Dios la mas sublime expiacién. Se oponia con
vehemencia a toda represion y a toda condena: «Una religion que condena, es una
religién condenada», afirmaba con furor. En seguida, bajo el pretexto de caridad, se
concedia la mas absoluta licencia, hasta llegar a decir que «el acto de amor mas
imperfecto y menos representativo en apariencia, vale més que la mejor de las
oraciones». Era asi una especie de marqués de Sade convertido en predicador. Mas
adelante, negaba la existencia del diablo con una seguridad llena de elocuencia:
«jEs acaso posible concebir un diablo tolerado y autorizado por Dios! {Suponéis de
antemano que Dios le haya hecho y que le permita encarnizarse sobre criaturas tan
débiles y tan dispuestas a equivocarse! jUn Dios del diablo, en fin, secundado,
prevenido y apenas superado en sus venganzas por un diablo de Dios... !» El resto
del folleto se expresaba en términos semejantes... Con esto, el profesor de magia se
guedd poco menos que horrorizado y se hizo averiguar la direccion del sefior
Madrolle. No exento de pena, fue a entrevistar a este singular panfletario, y he aqui
un resumen de lo que fue su conversacién: Levi: Sefior, he recibido de vos un folleto,
y vengo para agradecer vuestro envio y para testimoniaros al mismo tiempo mi
sorpresa y mi pesadumbre. Madrolle: jVuestra pesadumbre! Por favor, queréis
explicaros, no lo comprendo. L.: Lamento vivamente, sefior, veros cometer errores
en los que yo mismo he podido caer en el pasado. Pero, por lo menos, contaba con
la excusa de la inexperiencia y la juventud. Vuestro folleto carece de alcance, puesto
gue carece de medida. Sin duda, vuestra intencion ha sido protestar contra los
errores de la creencia y contra los abusos de la moral, pero ocurre que es a la
creencia y a la moral misma a quienes atacdis. La misma exaltacion que desborda de
vuestro corto escrito os debe hacer mucho dafio y algunos de vuestros mejores
amigos han debido de estar inquietos por vuestra salud... M.: jSin duda, asi es! Se ha
dicho y aun se dice que estoy loco. Pero no es cosa de hoy que los creyentes
tengamos que sufrir la locura de la cruz. Estoy, en verdad, muy exaltado, sefior mio,
ya que vos mismo lo estariais en mi lugar, puesto que es imposible permanecer frio



en presencia de prodigios... L.: jOh!, joh! Hablais de prodigios y esto me interesa.
Veamos, aqui entre amigos de buena fe, ¢cuales son estos prodigios? M.: jEh! De
cuales seria sino de los del gran profeta Elias, que ha vuelto sobre la tierra bajo el
nombre de Pierre Michel. L.: Comprendo. Os referis a Eugenio Vintras. He oido
hablar de sus obras. Pero ;hace él verdaderamente milagros? M.: Que si hace
milagros, sefidr... (Aqui el sefior Madrolle dio un salto en su silla, elevando los ojos
y las manos al cielo y termind por sonreir con tal condescendencia que se parecia a
una profunda piedad.) - Pues los mas grandes, - Los mas sorprendentes,

- Los mas innegables, - Los mas verdaderos milagros que hayan sido hechos
sobre la tierra desde Jesucristo... jCOmo! Millares de hostias que aparecen sobre
altares en los cuales no habia ninguna, el vino que llena los calices vacios, y no se
trata de una ilusién, sino de un delicioso vino... Las musicas celestiales que se dejan
oir, losperfumes de otro mundo que se esparcen, en fin, la sangre... {Verdadera
sangre humana, que los médicos han examinado!... jUna sangre, os digo, que
rezuma y a veces riega las hostias dejando en ellas misteriosos signos! j Os puedo
decir que la he visto, la he oido correr, la he tocado e incluso la he probado! jY
gueréis que permanezca tranquilo frente a la autoridad eclesiéstica que encuentra
més comodo negarlo todo que examinar la menor cosal... L.: Permitidme, sefior; es
precisamente en materia de religion que la autoridad no puede equivocarse nunca...
En religién, el bien es la jerarquia, el mal es la anarquia, a la que sin duda se
reduciria la influencia del sacerdocio si vos partis del principio de que es preciso
dar créedito al testimonio de vuestros sentidos antes que a las decisiones de la Iglesia.
¢No es acaso ella mas visible que todos vuestros milagros? Aquellos que ven
milagros y que no ven a la Iglesia, son mas dignos de lastima que un ciego, puesto
gue no les queda otro recurso que dejarse llevar... M.: Sefior, conozco estas cosas tan
bien como vos. Pero Dios no puede estar en desacuerdo con El mismo; no puede
permitir que la buena fe sea engafada y que la misma Iglesia no sepa decir otra cosa
sino que estoy ciego, cuando tengo mis ojos... Escuchad lo que dicen las cartas de
Jean Huss, en la carta cuarenta y tres, hacia el final: «Un doctor me ha dicho: me
someteré del todo al Concilio, y todo lo que alli se decida sera bueno y legitimo para
mi. Y afade: ;aun si el Concilio dijese que no tenéis mas que un 0jo, teniendo los
dos, seria necesario admitir que no se ha equivocado? -Cuando el mundo entero
llegue a afirmar tal cosa, puesto que cuento todavia con el uso de mi razén, no
podria estar conforme con ello sin ofender mi conciencia.» Asi, os diré como Jean
Huss: por encima de la Iglesia de los concilios, se encuentra la verdad y la razén. L:
Os interrumpo, mi querido sefior. Habéis sido catélico antes y hoy ya no lo sois mas;
las conciencias son libres. S6lo quiero deciros que la institucion de la infalibilidad
jerarquica en materia de dogma es mucho mas razonable y més verdadera sin duda
alguna que todos los milagros del mundo. jDe lo contrario, qué no haria falta para



poder conservar la paz! iNo os parece que lean Huss hubiese sido aun méas grande
al sacrificar uno de sus ojos en pro de la concordia universal, antes que inundar a
Europa de sangre? jOh!, sefior, por mi que la Iglesia decida, si asi lo quiere, que
estoy tuerto; j sélo le pediria una gracia Y es que me dijera de cual ojo, a fin de
poderlo cerrar y de mirar con el otro, con una ortodoxia irreprochable! M.: Veo que
no soy ortodoxo en la misma forma que vos. L.: Ya lo creo que no. j Pero, veamos los
prodigios! Vos los habéis visto, tocado, sentido y probado, pero veamos, dejando a
un lado la exaltacion: ;Podriais contar me detalladamente uno de ellos, incluso en
sus minimos hechos, que vos consideréis un milagro evidente? Espero no ser
indiscreto al suplicaros que lo hagais. M.: En ningun caso, pero: ;cual podria
escoger? jHay tantos! Bien, afadié el sefior Madrolle luego de un momento de
reflexion, no sin un ligero dejo de emocion en su voz: el profeta se encontraba en
Londres y alli estdbamos nosotros... jY bien! Si vos le pidiéseis s6lo con vuestro
pensamiento que os enviara de inmediato la comunidén vy, si en un lugar designado
por vos, en vuestra casa, dentro de un pafio o de un libro, encontraseis al buscar una
hostia, ¢qué diriais? L: Declararia este hecho como inexplicable por los
instrumentos ordinarios de analisis.

M.: i Y bien! Sefior, grito el sefior Madrolle con aire triunfante, jhe aqui lo que
a menudo me ocurrel... Cuando lo quiero, es decir ,cuando soy digno y estoy
preparado! | Si, sefior mio, encuentro la hostia cuando la pido; la encuentro,
palpable y real, ornamentada a menudo con pequefios corazones milagrosos que se
diria han sido pintados por Rafael! Eliphas Levi, quien se sentia incomodo al
discutir de estos hechos en los cuales se insinuaba una especie de profanacion de las
cosas mas dignas de reverencia, pidid entonces permiso para retirarse al antiguo
escritor catélico y salié, meditando sobre la extrafa influencia de Vintras, que habia
confundido de tal forma la vieja creencia y aquella anciana y sabia cabeza. Algunos
dias después, el cabalista fue despertado a temprana hora por un visitante
desconocido. Era un hombre de cabellos blancos, vestido completamente de negro,
con la fisonomia de un devoto sacerdote y, en suma, un aire muy respetable. El
eclesiastico portaba una carta de recomendacion que decia: «Querido maestro: 0s
envio a un sabio erudito que quisiera conversar con vos en el lenguaje propio de la
magia. Recibidle como a mi mismo (quiero decir, como yo le he recibido),
guitandole de en medio lo mejor que podais.» Siempre vuestro en la sacrosanta
Kabala. Ad. Desbarrolles. -Sefior abate -dijo sonriendo Eliphas luego de haberla
leido-, estoy por completo a vuestro servicio y nada debo rehusar al amigo que me
escribe. ¢ Asi que habéis visto a mi excelente discipulo Desbarrolles? -Si, sefior, y he
encontrado en él a un hombre muy sabio y amable. Tanto él como vos sois dignos
de la verdad que se esta manifestando de nuevo mediante milagros sorprendentes y
por las positivas revelaciones del arcangel san Miguel. -Es un honor para nosotros,



sefior abate. ¢ Asi que el querido Desbarrolles os ha asombrado con su ciencia? -jOh!
Ciertamente posee en grado considerable los secretos de la quiromancia; sélo le ha
bastado examinar mi mano y casi me ha narrado toda la historia de mi vida. -El es
perfectamente capaz de eso. ¢(Pero, ha entrado en grandes detalles? -Suficientes,
sefior, como para convencerme de sus extraordinarios conocimientos. -;Os ha dicho
gue erais el antiguo cura de Mont-Louis, en la didcesis de Tours, que erais el
discipulo mas fiel del extatico Eugenio Vintras? ¢ y que os llamais Charvoz? Fue
este un verdadero golpe teatral: el viejo sacerdote, al oir mencionar estas tres frases
consecutivas, dio tres saltos en su silla; cuando pronuncié su nombre, palidecid y se
levant6 como movido por un resorte. -,Es verdad gue sois un mago entonces?, grito.
Si, Charvoz es mi nombre, pero no es el nombre que uso. Me hago llamar La-Paraz...
-Lo sé. La-Paraz es el nombre de vuestra madre. Habéis dejado, sefior abate, una
posicion bien envidiable: la de un cura de cantén y la de un amable presbitero, para
asumir la agitada exi stencia de un sectario... . -jDiréis la de un gran profeta! -Sefior
abate, creo por completo en vuestra buena fe, pero permitidme que examinemos un
poco la misién y el caracter propio de vuestra laborprofética. -Si, sefior; el examen a
la luz del dia, la luz de la ciencia, esto es lo que pedimos. jVenid a Londres, sefior, y
vereéis! Los milagros son alli cosa de todos los dias.

-¢Querriais darme de antemano algunos detalles concisos y exactos sobre
dichos milagros? -jOh!, todos los que querais. y con esto, el viejo sacerdote empezd
a narrar cosas que todo el mundo consideraria imposibles, pero que no lograron
impresionar al profesor de alta magia. Como, por ejemplo: Un dia, Vintras, en un
acceso de entusiasmo, predicaba delante de su altar heterodoxo; veinticinco
personas asistian a su prédica; un caliz vacio, que conocia muy bien el abate
Charvoz, se encontraba sobre el altar: él mismo lo habia traido de su iglesia de
Mont-Louis y estaba por ello perfectamente seguro de que el vaso sagrado no tenia
doble fondo ni conductos misteriosos. Para probaros, dijo Vintras, que Dios mismo
es quien me inspira, EI me dice que el céliz se va a colmar con gotas de su sangre,
bajo la apariencia del vino, y todos vosotros podréis gustar el producto de las vifias
del futuro, el vino, que beberemos junto con el Salvador en el reino de su Padre...
Lleno de emocidn y de temor, continud el abate Charvoz, subi al altar y tomé el céliz;
miré a su fondo, y lo encontré completamente vacio; lo mostré a todos y luego
recuerdo haberme arrodinado al pie del altar, sosteniendo el caliz con mis dos
manos..., de improviso un ligero ruido, como seria el de una gota de agua que
hubiese caido desde el techo y dentro del caliz, y una gota de vino aparecié en su
fondo. Todos los ojos se volvieron hacia mi, continud. Se miraba también hacia el
techo, ya que nuestra sencilla capilla se levantaba en una pobre habitacién, sin cielo
raso, ni artesonados, ni fisuras, y no se veia caer nada y, sin embargo, el ruido de
gotas que caen era cada vez mas claro y rapido, y el vino I1end por, completo el



caliz, hasta su borde. Cuando éste se colmd, lo presenté lentamente a la mirada de la
asamblea alli reunida; luego el profeta I1evo a él sus labios, y todos, uno tras otro,
gustaron el vino milagroso, cuyo sabor no podria compararse al mas delicioso de
los licores conocidos... y qué os podria decir, continud el abate, de esos prodigios
con la sangre que nos asombran a diario. Millares de hostias heridas y sangrantes
aparecen en nuestros altares delante de todo aquel que quiera verlas. Las hostias,
antes blancas, se dibujan lentamente con signos de corazones ensangrentados...
¢Haria falta pensar que Dios abandona las cosas mas santas al arbitrio del demonio?
¢No serd mejor adorarle y creer que El ha vuelto, en la hora de la Ultima y suprema
revelacion? Al hablar, el abate Charvoz dejaba la misma impresién de un temblor
nervioso en su voz, que Eliphas Levi habia observado en casa del sefior Madrolle. El
mago movia la cabeza con aire pensativo; y de pronto dijo: -Sefior abate, sé que
lievais consigo una o varias de esas milagrosas hostias. ¢Seriais tan amable de
dejar.melas ver? -Sefior... -Las llevais, lo sé. ;Por qué intentais, pues, negario? -No lo
niego -exclamo el abate Charvoz-, pero comprenderéis que no es mi deseo exponer
a vuestra incrédula investigacion los objetos de la creencia mas pura y méas devota.
-Sefior abate -dijo con gravedad Eliphas-: la incredulidad es la desconfianza de una
ignorancia casi segura de equivocarse. La ciencia no es incrédula. Creo, pues, de
antemano en vuestra conviccion, dado que habéis aceptado una vida de privacion y
aun de reprobaciéon, por defender esta desgraciada creencia. Mostradme, pues,
vuestras hostias milagrosas y creed en mi maximo respeto por los objetos de
vuestra sincera adoracion. -iBien! -dijo el abate Charvoz, luego de un momento de
duda-; voy a mostraroslas.



Entonces, desabotonando su negro chaleco, extrajo un pequefo relicario de plata,
ante el cual se arrodillé con lagrimas en sus 0jos, musitando una oracién en sus
labios; Eliphas se puso de rodillas a su lado y el abate abrié el relicario. Habia,
dentro de éste, tres hostias, una de ellas entera y las otras dos como en una especie
de pasta y marcadas de sangre. La hostia entera mostraba en su centro un corazén
en relieve por sus dos lados; era como un grumo de sangre en forma de corazén que
se hubiera formado en la misma hostia de una manera inexplicable. La sangre no
habia sido llevada a ella desde fuera, pues la colpracion dejaba en blanco las
parcelas adherentes a la superficie externa. La apariencia del fendmeno era la
misma por ambos lados. EI maestro de magia no pudo evitar un temblor
involuntario. Esta emocién no escapd a los ojos del viejo abate, quien, luego de
adorar por una vez mas su relicario, saco de su bolsillo un album y lo dio sin decir
nada a Eliphas. Se trataba de copias de diversos signos ensangrentados observados
en las hostias desde el comienzo de los éxtasis y los milagros de Vintras. Habia alli
corazones de todo tipo y simbolos muy diversos, pero de todos ellos habia tres que
excitaron particularmente la curiosidad de Eliphas... -;Sefor abate, dijo a Charvoz,
conocéis estos tres signos? -No, respondié con ingenuidad el abate, pero el profeta
asegura que son de la mas grande importancia, y que su significado oculto se
llegara a conocer bien pronto, es decir, en el final de los tiempos. - Y bien, sefior
abate -dijo con solemnidad el profesor de magia-, antes de que llegue el final de los
tiempos, yo mismo 0s los voy a explicar: jestos tres signos cabalisticos son la firma
del diablo! -iEs imposible!, gritd el viejo sacerdote. -Es exactamente eso, replicé con
fuerza Eliphas. -Veamos, pues, de qué signos se trataba: 1.° La estrella del
microcosmos, o0 sea, el pentagrama magico. Es la estrella de cinco puntas de la
masoneria oculta, aquella con la cual Agrippa designaba la figura humana, con la
cabeza en la punta superior y los cuatro miembros en las restantes. La estrella
flameante, que al ponerse invertida es el signo jeroglifico del macho cabrio de la
magia negra, cuya cabeza queda inscrita en la estrella, y sus cuernos, representados
por las dos puntas superiores, las orejas, por las de la izquierda y derecha, y la
barba, por la inferior. Es el simbolo del antagonismo y de la fatalidad. Es emblema
de la lujuria que se enfrenta al cielo con sus cuernos. En fin, un signo que es incluso
execrable en el Sabbat para los iniciados de un grado superior. 2.° Las dos
serpientes herméticas, pero sus cabezas y colas, en lugar de acercarse y formar dos
semicirculos paralelos, estaban hacia la parte de afuera, y no existia, por tanto, una
linea intermedia que representara el caduceo. Por encima de la cabeza de las
serpientes, aparecia la V fatal, la fuerza tifoniana, el simbolo del infierno; a derecha
e izquierda, los numeros sagrados 3 y 7, relegados sobre la linea horizontal, que
representa las cosas pasivas y secundarias. Asi gue el significado de dicho simbolo
podria resu.mirse en: - EI antagonismo es eterno. - Dios es la lucha de las fuerzas
fatales que crean siempre a partir de la destruccion. - Las cosas religiosas son



pasivas y pasajeras. - La audacia se aprovecha de ellas, la guerra se beneficia
también y es por ellas que la discordia se perpetua.

3.° En fin, aparecia el monograma cabalistico de Jehova, pero con las letras
Yod y Hé invertidas, lo cual forma, segun los doctores de la ciencia oculta, el mas
espantable’ de los simbolos blasfemos y significa de alguna manera lo siguiente: -
«SOlo existe la fatalidad. Dios y el espiritu no existen. La materia lo es todo y el
espiritu no es sino una ficcion, creada por la demencia de la misma materia. jLa
forma esta por encima de la idea, lo femenino por encima de lo masculino, el placer
por encima del pensamiento, el vicio por encima de la virtud, la multitud por
encima de su lider, los hijos por encima de los padres y la locura por encima de la
razén!» jHe aqui lo que encontramos impreso con el signo de la sangre sobre las
hostias aparentemente milagrosas de Vintras! Podemos atestiguar por nuestro
honor que los hechos antes descritos se han producido tal y como los hemos
expuesto y que hemos visto con nuestros propios 0jos e interpretado los simbolos
siguiendo la verdadera ciencia magica y las verdaderas claves de la Cabala. El
discipulo de Vintras nos informé también sobre el disefio y nos dio una descripcion
de las vestiduras pontificales dadas al supuesto profeta, segun él lo afirmaba, por el
mismo Jesucristo, durante uno de sus suefios estaticos. Vintras habia hecho
confeccionar estas vestiduras y se investia de ellas para realizar sus milagros. Eran
de color rojo, y portaba sobre la frente una cruz en forma de «lingam», sosteniendo
en su mano un baculo pastoral terminado en una mano con el pufio cerrado,
excepto el pulgar y el dedo mefique. Ahora bien, todo ello es diabdlico a primera
vista y quiza lo unico digno de admiracién es la intuicion sobre los simbolos de una
ciencia perdida. Como lo explica muy bien la Alta Magia al apoyar el universo
sobre las dos columnas de Hércules y de Salomén, el mundo metafisico queda
dividido en dos zonas intelectuales: una blanca y luminosa, que encierra las ideas
positivas, y otra negra y oscura, que guarda las negativas, y se ha dado a la nocién
sintética de la primera el nombre de Dios, y a la sintesis de la segunda el del diablo
o Satanas. El simbolo del «lingam», al ser llevado sobre la frente, es en la India la
marca que distingue a los adoradores de Shiva el Destructor; es también el simbolo
del gran arcano magico que contiene. el misterio de la generacion universal, pero
llevarlo sobre la frente es claramente una sefal de impudor dogmatico. Segun los
orientales, al llegar el dia en que no haya mas pudor en el mundo, éste sera
abandonado al libertinaje y terminara sus dias, estéril, por falta de madres. El pudor
es asi la aceptaciéon de la maternidad. La mano con los tres dedos cerrados, expresa
por su parte la negacién del temario y la afirmacion Unica de las fuerzas naturales.
Los antiguos hierofantes, como va a explicar nuestro sabio y espiritual amigo
Desbarolles en un bello libro, hicieron de la mano humana un resumen de la ciencia
magica. Para ellos, el dedo indice representaba a Jupiter, el gran dedo o dedo medio,



a Saturno; el anular, a Apolo, o sea, el Sol. Para los egipcios, estos tres dedos
recibian el nombre de Ops, Osiris y Horus; el dedo pulgar simbolizaba la energia
generadora, y el dedo mefiique el deseo insinuante. Asi, una mano que s6lo nos
muestra el pulgar y el mefique equivale, en el lenguaje jeroglifico sagrado, a
afirmar en forma exclusiva la pasion y el deseo (savoir faire); es, pues, una
traduccion abusiva y materialista de la sabia palabra de san Agustin, al expresar:
«Ama y haz lo que quieras.» Relacionemos ahora este signo con la doctrina del
sefior Madrolle: El acto de amor mas imperfecto -0, en apariencia, el mas culpable-,
vale mas que la mejor de las oraciones. Os preguntaréis entonces ¢cual es esta
fuerza que, independientemente de la voluntad o al menos de la ciencia humana
(ya que Vintras es una persona iletrada y sin instruccién), formula sus dogmas
utilizando simbolos tomados de los vestigios de antiguas civilizaciones, tocantes a
los misterios de Tebas y Eleusis, y nos escribe las mas doctas figuras de la India al
lado de los alfabetos ocultos de Hermes? ;Qué fuerza es ésta? -Os lo diré. Pero antes,
hay otros prodigios que debo contaros, ya que de cierto modo, todo esto es como un
proceso juridico y debemos completarlo. Sin embargo, os pedimos permiso, antes
de relatar otros casos, para transcribir aqui una pagina del iluminado aleman
Ludwig Tieck: «Si, por ejemplo, como lo narra una antigua tradicién, una partida de
los angeles creados no tardd en desobedecer, y si se trataba, como se dice, de los
mas luminosos, es perfectamente comprensible que luego de su caida ellos
buscaran un nuevo camino, una nueva actividad, otra ocupacion y un destino
distinto al de los espiritus pasivos que se contentan con permanecer en la region
gue les ha sido asignada, sin hacer uso ninguno de su libertad que es su don comun.
Su caida se representa en esta pesantez de la forma que ahora nosotros llamamos la
realidad y que no es sino una protesta del espiritu individual que se obstina en
permanecer separado y evitar la reabsorcion en los abismos del espiritu universal.
Es asi como la muerte conserva y repro- | duce a la vida, y la vida esta afianzada en
la muerte... (Comprendéis ahora lo que significa Lucifer? No es mas que el genio
del antiguo Prometeo, esa energia que da al mundo su movimiento pendular, lo
mismo que a la vida y al movimiento mismo, y que regula el transito de las formas
sucesivas... Por medio de su resistencia, esta fuerza equilibra el principio creador.
Es asi como los Elohim alumbraron el mundo. Acto seguido, cuando los hombres
fueron colocados por el Sefior sobre la Tierra como espiritus intermediarios, su
entusiasmo les llevd a sondear la naturaleza y sus profundidades, abandonandose a
la influencia de este genio soberbio y poderoso y solo cuando un dulce arrebato les
precipitd hacia la muerte para encontrar la vida, comenzaron a comprender su
existencia de una forma natural y verdadera, como conviene a las criaturas.» Esta
pagina no necesita comentario y explica, en forma suficiente, las tendencias de lo
gue se llama el espiritualismo o la doctrina espirita. Hace ya algun tiempo que esta
doctrina, o, mejor dicho, esta antidoctrina viene trabajando al mundo para



precipitarlo en una anarquia universal. Pero la ley del equilibrio nos salvara, y ya
esta en marcha el gran movimiento de reaccion. Continuemos, pues, con el relato de
los fendmenos: Un obrero se presento cierto dia en casa de Eliphas Levi. Era un
hombre alto, de unos cincuenta afos, de mirada franca y palabras bastante
razonables. Interrogado sobre el motivo de su visita, el hombre respondié: «Usted
debe saberlo, vengo a rogarle y a suplicar que me devuelva aquello que he
perdido.» Debemos decir, para ser sinceros, que Eliphas no conocia nada de esta
persona que le visitaba ni mucho menos lo que podia habérsele perdido. Asi que le
respondié: «Me considerais mejor mago de lo que soy; ignoro quién sois vos y lo
gue buscais, asi que si pensais que puedo ayudaros en algo, deberéis explicaros y
precisar vuestra demanda.» -iY bien! Ya que no me comprendéis, al menos
reconocereéis esto -dijo entonces el desconocido, sacando de su bolsillo un pequefio
libro negro, bastante usado. Era el grimorio del Papa Honorius. Diremos algo sobre
este pequefio libro que ha sido tan criticado. ElI grimorio de Honorius esta
compuesto por una constitucion apocrifa de Honorius 1l para la evocacion y el
gobierno de los espiritus..., pero no pasa de dar algunas pobres recetas
supersticiosas. Es el manual de los malvados sacerdotes que ejercian la magia negra
durante el oscuro

periodo de la Edad Media. Alli puede encontrarse la descripcién de ritos
sanguinolentos, unidos a profanaciones de la misa y de las especies consagradas,
formulas de hechizos y maleficios seguidas de practicas que s6lo la estupidez
puede admitir y la locura aconsejar. En fin, es un libro completo en su género; por
otra parte, ha llegado a ser muy escaso en las librerias, y los aficionados lo pagan a
altos precios en las ventas publicas. -Mi querido sefior -dijo el obrero suspirando-:
desde la edad de diez afios no he faltado a mi servicio por una sola vez. Este libro
no me abandona y me acojo rigurosamente a todas las prescripciones que él indica.
¢Por qué, pues, aguellos que me visitaban me han abandonado? Eli, Eli, Lamma...
-iDeteneos -le contest6 Eliphas-, antes de parodiar las mas formidables palabras que
una agonia haya hecho oir jamas al mundo! ;Cuales eran los seres que 0s visitaban
por virtud de este horrible libro? ;Les conociais? ¢Les habéis prometido algo?
¢Habéis firmado algun pacto? -No -interrumpid el propietario del grimorio-. No les
conozco ni he adquirido ningun compromiso con ellos. Sélo sé que entre ellos los
mas altos son buenos, los intermedios son buenos y malos en forma alternativa y los
inferiores son malos, pero no de una manera completamente ciega y sin que sea
posible mejorarles. Aquél que he evocado y que a menudo se me ha manifestado,
pertenece a la jerarquia mas elevada, es de aspecto agradable, bien vestido y
siempre me da respuestas favorables. Pero he perdido una pagina de mi grimorio,
la primera, la mas importante, puesto que alli tenia la firma autégrafa del espiritu y,
desde entonces, ya no aparece cuando le llamo. Soy un hombre perdido. Estoy



desnudo, como lobo No tengo energia ni coraje. Oh!, maestro, 0os conjuro a vos,
para quien basta un signo, una palabra y los espiritus obedeceran, tened piedad de
mi y devolved me aquello que he perdido! -Dadme vuestro grimorio -dijo entonces
Eliphas.; Qué nombre dabais al espiritu que aparecia ante vos? -Le llamaba Adonai.
- 'Y ¢en qué lengua estaba escrita su firma? -Lo ignoro, pero supongo que era en
hebreo. -Tened -dijo el profesor de alta magia-, luego de haber trazado dos palabras
hebreas al comienzo y al final del libro. He aqui dos firmas que los espiritus de las
tinieblas no se atreveran a enfrentar nunca. Id en paz, dormid bien y no evoquéis
mas a los fantasmas. El obrero se retird. A los ocho dias, regresd para encontrarse
con Eliphas. -Vos me habéis devuelto la esperanza y la vida, le dijo. Mi energia ha
regresado, en parte y, con las firmas que me habéis dado, puedo aliviar a los que
sufren y liberar a los obsesos, pero a él no he podido volver a verle y, en tanto que
no lo vea, estaré triste hasta la muerte. Antes él venia cerca de mi, me tocaba y
pasaba la noche desvelado, escuchando todo lo que tenia necesidad de saber.
Maestro, os lo suplico, haced que vuelva a verle... -;A quién decis? -Adonai.
-;Sabéis acaso quién es Adonai? -No, pero quiero volver a verle. -Adonal es
invisible. -Pues yo lo he visto. -No tiene forma alguna. -Pues lo he tocado. -Es
infinito. -Pues es mas o menos de mi estatura.

-Los profetas cuentan de él, que el borde de su tunica, de Oriente a Occidente,
barre las estrellas al llegar la mafiana. -No habria visto un abrigo tan fuerte, ni un
lino méas blanco. -La escritura santa dice incluso que no es posible verle y seguir
viviendo. -Tiene una figura hermosa y jovial. -Pero ¢qué procedimiento usabais
para obtener esas apariciones? -j Pues bien! Hacia todo lo que esta consignado en el
gran grimorio. -jTodo! ¢ Incluso el sacrificio de sangre? -Sin duda. -jDesgraciado! ¢ Y
guién era, pues, la victima? Ante esta pregunta, el obrero tuvo un ligero
estremecimiento, palidecio y su mirada se turbd. -Maestro, usted mejor que yo sabe
de qué se trata -dijo humildemente y en voz baja-. {Oh! jMe ha costado mucho,
sobre todo la primera vez, cortar la garganta de un solo golpe con el cuchillo méagico
a esta inocente criatura! Una noche, acababa de cumplir los ritos funebres, me
encontraba de pie en el circulo sobre el umbral interior de mi puerta, y la victima
acababa de consumirse en un gran fuego de madera de 4lamo y ciprés... De pronto,
cerca de mi..., no sé si lo he sofiado, pero lo he sentido pasar, he oido claramente un
llanto desgarrador..., se diria que ella lloraba, y desde aquel momento me parece
gue lo oigo siempre. Eliphas se habia levantado y miraba fijamente a su interlocutor.
¢Tenia, pues, delante de si a un loco peligroso, capaz de renovar las atrocidades del
sefior de Retz? Sin embargo, el aspecto de este hombre parecia bueno y honesto. No,
no era posible. -Pero, en fin, esta victima... Decidme sin ambages de qué se trataba.
Suponéis que ya lo sé, y es posible que asi sea, pero tengo razones para pediros que
me lo digais. -De acuerdo al ritual magico, me respondio, consistia en un cabrito



joven de un afio, virgen y sin ningun defecto. ¢, Un verdadero cabrito? -Sin duda, os
aseguro gue no se trataba de ningun juguete de nifios o de algun animal empalado.
Eliphas respird. -Al menos -penso-, este hombre no es un hechicero que merezca ser
ejecutado por el verdugo. El no sabe que los abominables autores de los grimorios
al decir un cabrito quieren representar a un nifio pequefio. -jY bien! -respondié al
consultante-, dadme mas detalles sobre vuestras visiones. Lo que me estais
contando me interesa profundamente. El hechicero, ya que es mejor llamarle por
este nombre, le contd entonces una serie de extrafios hechos de los cuales habian
sido testigos dos familias, y todos estos hechos eran curiosamente parecidos a los
fendbmenos de Mr. Home: manos que salian de las paredes, muebles que se
desplazaban sin tocarles, apariciones fosforescentes. Un dia, el temerario aprendiz
de brujo habia osado llamar a Astaroth y habia visto aparecer a un monstruo
gigantesco, con cuerpo de cerdo y cabeza parecida al esqueleto de un colosal buey.
Pero todo ello era narrado con un acento de verdad, con tal certeza de haberlo visto,
gue excluia cualquier tipo de duda sobre la buena fe y la entera conviccién del
narrador. Eliphas, que es un experto en magia, se maravillé mucho de todo aquello.
iEn pleno siglo XIX encontraba a un verdadero brujo medieval, un brujo ingenuo y
convencido! jUn brujo que habia visto a Satanas bajo el nombre de Adonai, con
aspecto burgués, y a Astaroth bajo su real forma diabdlica! jQué objeto de arte! jQué
tesoro arqueoldgico!

-Amigo mio, dijo a su nuevo discipulo. Quisiera ayudaros a volver a
encontrar aquello que habéis perdido. Tomad mi libro, observad las prescripciones
del ritual y volved a verme en ocho dias. Ocho dias mas tarde, una nueva entrevista,
en la cual el obrero le coment6 que era el inventor de una maquina de salvamento
de la mayor importancia para la Marina. La maquina esta perfectamente combinada.
Sélo ocurre una cosa: ella no funciona; existe un defecto imperceptible en su
dindmica. ;/Qué defecto es éste? {SOlo el espiritu de malicia podria decirlo. Es
preciso absolutamente evocarle!... -Guardaos bien de ello, dijo Eliphas. Por el
contrario, decid durante nueve dias consecutivos esta invocacién cabalistica (y puso
en sus manos una hoja manuscrita). Comenzaréis esta tarde y mafiana vendréis a
contarme lo que habéis visto, pues estoy seguro de que tendréis una manifestacion.
Al dia siguiente, nuestro hombre no falté a la cita. -Me he despertado de pronto,
dijo, sobre la una de la mafiana. He visto delante de mi lecho una gran luz, y dentro
de ésta, un brazo oscuro que pasaba y repasaba por delante mio como para
magnetizarme. Entonces, me he vuelto a dormir, pero en breves instantes he vuelto
a despertar de nuevo y he visto la misma luz, pero en otro lugar. Ella se movia de
izquierda a derecha y, sobre el fondo luminoso, me parecio distinguir la silueta de
un hombre que cruzaba los brazos y me contemplaba. -;Cémo era este hombre?
-Més o0 menos de vuestra talla y corpulencia. -Bien. Id y continuad haciendo lo que



os he dicho. Los nueve dias pasaron. A su término, una nueva visita del adepto,
pero esta vez muy radiante y presuroso. Apenas Vvio de lejos a Eliphas, exclama: -
Gracias!, maestro, la maquina funciona. Personajes que no conocia antes han venido
para poner a mi disposicion los fondos que necesitaba para terminar mi proyecto.
He encontrado de nuevo la paz del suefio, y todo ello merced a vuestro poder.
-Decid mas bien a vuestra fe y docilidad. Y ahora, adiés, debo trabajar, pero, ¢por
gué tenéis ese aire suplicante, qué mas queréis de mi? -jOh!, si vos quisieseis.... -jY
bien!, ;acaso no habéis obtenido todo lo que me habéis pedido, e incluso mas, ya
gue nunca me hablasteis del dinero? -iSi, sin duda, dijo el otro suspirando, pero
quisiera volver a verlel... -Sois, pues, incorregible, dijo Eliphas. Algunas semanas
después, el profesor de alta magia se desperté hacia las dos de la mafiana, por un
agudo dolor de cabeza. Durante algunos instantes, temi6é que se tratara de una
congestion cerebral, se levantd, encendid su lampara, abrié la ventana y se pase6
por su estudio, luego de lo cual, calmado un poco por el aire frio de la mafana,
volvié a su lecho y se durmié profundamente. Entonces tuvo una pesadilla: vio, con
terrible apariencia de realidad, aquel gigante con cabeza de buey desprovista de
carne, que le habia descrito el obrero mecanico. EI monstruo le perseguia y luchaba
contra él. Cuando se despertd, era ya de dia y alguien golpeaba a la puerta. Eliphas
se levantd, se visti6 y fue a abrir: era el obrero. -Maestro, le dijo entrando
apresuradamente y con aspecto alarmado, ;cOmo os encontrais? -Muy bien,
respondio6 Eliphas. -Pero, esta noche, sobre las dos de la mafiana, ;no habéis estado
en peligro? Eliphas no entendié la pregunta, ya que no recordaba en ese momento
su indisposicién de la noche anterior.

-;Un peligro?, respondidé. No, al menos que yo sepa. -;No habéis sido
asaltado por un monstruoso fantasma que pretendia estrangularos? ;No lo habéis
enfrentado? Eliphas recordd todo. -Si, ciertamente, le dijo. He tenido como un
comienzo de apoplejia y un horrible suefio. Pero, ;cOmo es que sabéis todo esto? -A
la misma hora, una mano invisible me ha golpeado fuertemente sobre mi espalda y
me ha despertado con sobresalto. He visto entonces que 0s veiais en apuros con
Astaroth. Me he enderezado y una voz ha susurrado a mi oido: levantate y ve a
socorrer a tu maestro, pues se encuentra en peligro. Entonces me levanté
precipitadamente. Pero, para empezar, ¢hacia donde haci(l falta ir? ;qué peligro os
amenazaba? ¢Estariais en vuestra casa o fuera de ella? La voz nada habia dicho de
esto. He tomado, pues, el partido de esperar hasta la salida del sol, y desde que el
dia ha comenzado me encuentro a vuestra puerta. -Gracias, amigo mio, dijo el
maestro tendiéndole la mano. Astaroth es un bromista pesado y' la noche anterior
he tenido en mi cabeza algo mas de sangre que la corriente. Ahora me encuentro
perfectamente bien. Asi que podéis ir a rasuraros y regresar a vuestro trabajo. Por
extrafios que aparezcan los hechos que acabamos de relatar, nos queda aun por



contar un drama fanebre que es mas extraordinario. Se trata de un sangriento hecho
gue, a comienzos de este afio, ha sumido en el duelo y en el estupor a Paris y a toda
la cristiandad. Evento en el cual nadie ha pensado que pudo intervenir la magia
negra... Veamos lo ocurrido:

Durante el invierno, a comienzos del pasado afo, un librero puso en
conocimiento del autor del Dogma y Ritual de la Alta Magia, el hecho de que un
eclesiastico buscaba su direccion y expresaba el mas vivo deseo por conocerle. En
principio, Eliphas Levi no se sentia muy confiado hacia un desconocido, como para
exponerse sin ninguna precaucion a su visita. Por consiguiente, le indico al librero
gue le diese las sefias de una buena amiga suya, donde su fiel discipulo Desbarolles
se reuniria con él. En efecto, el dia y la hora fijados, ellos se encontraron en casa de
madame A... y alli estaba también el eclesiastico que les esperaba hacia un corto
tiempo. Era un hombre joven, bastante delgado, de nariz puntiaguda y aguilefa,
con ojos azules y sin brillo. Su frente huesuda y saliente era méas ancha que alta; su
cabeza, prolongada hacia atras, sus cabellos lacios y cortos, separados por una raya
a un lado, eran de un rubio grisiceo tirando al castafio claro, pero con un matiz
particular y desagradable. Su boca era sensual y discutidora, sus maneras eran, por
el contrario, amables, su voz dulce y en algunos momentos algo titubeante.
Interrogado por Eliphas Levi sobre el objf'lo de su visita, respondié que buscaba el
grimorio de Honorius y que venia a informarse con el profesor de ciencias ocultas
sobre la manera de procurarse aguel pequefio libro negro que habia llegado a ser
practicamente iplposible de encontrar. -Daria hasta cien francos por un ejemplar de
ese grimorio, decia. -En si misma, la obra no vale nada, respondi6 Eliphas. Es una
constitucion que se pretende atribuir a Honorius 11, la que seguramente
encontraréis citada por cualquier erudito que se haya interesado en compilar los
textos apdcrifos. Podriais encontrarla quiza en la biblioteca. -Lo he hecho, ya que
casi todo mi tiempo en Paris lo paso en las bibliotecas publicas. -Por ventura,
¢habéis estado en el ministerio de Paris?

-No, hasta ahora. Durante algun tiempo he estado empleado en la parroquia
de SaintGermain-L'Auxerrois. -, y 0s dedicais ahora, por lo visto, a curiosas
investigaciones sobre las ciencias ocultas? -No exactamente, pero busco realizar un
proyecto..., hay algo que debo hacer. -Supongo que no se tratara de ninguna
operacién de magia negra. Sabréis, igual que yo, sefior abate, que la Iglesia ha
condenado siempre y lo sigue haciendo en forma muy severa a todo aquel que se
dedica a esas practicas prohibidas. Una palida sonrisa, rodeada de una especie de
sarcastica ironia, fue la respuesta del abate, y la conversacion llegé a su fin. Entre
tanto, el quiromantico Desbarolles miraba con atenta consideracién la mano del
sacerdote; aguél se dio cuenta de ello y a esto siguid la natural explicacién, con lo



cual el mismo abate ofrecidé él mismo de buena gana su mano para el examen
guiromantico. Desbarolles frucié el cefio y parecio turbarse un poco: la mano era
himeda y fria, los dedos lisos y espatulados; el monte de Venus, o sea, aquella parte
de la palma de la mano que se sitla debajo del pulgar, estaba muy pronunciado; la
linea de la vida era corta y quebrada, habia alguna cruz en el centro de la palma y
estrellas sobre el monte de la luna. -Sefior abate, le dijo Desbarolles, si vos no
tuvieseis una solida instruccién religiosa, podriais correr el riesgo de convertiros en
un peligroso sectario, ya que de un lado sois dado al misticismo mas exaltado, y por
otro, a la terquedad més concentrada y menos comunicativa del mundo. Buscéis
mucho, pero imaginais con anticipacion y, puesto que no confiais a nadie vuestras
imaginaciones, éstas pueden llegar a adquirir tales proporciones que se conviertan
facilmente en vuestros verdaderos enemigos. Vuestros habitos son contemplativos
y un poco muelles, pero es ésta una somnolencia de la cual los mismos suefios
temerian. Estais dominado por una pasién que vuestro estado..., pero, perdén,
sefior abate, temo exceder con mis palabras los limites de la discrecion. -Decidlo
todo, sefior. Puedo oirlo y deseo saberlo todo. -jBien! Veo, sin lugar a dudas, que si
ponéis al servicio de la caridad toda la inquieta actividad que os proporcionan las
pasiones de vuestro corazon, seréis a menudo digno de bendicidon por vuestras
buenas obras. El abate sonrié de nuevo, con esa sonrisa dudosa y fatal, que prestaba
una expresion muy singular a su palido rostro. Se puso de pie y pidié permiso para
retirarse, sin haber mencionado su nombre y sin que nadie hubiera pensado en
preguntéarselo. Eliphas y Desbarolles le acompafaron hasta la escalera, en atencién
a su dignidad sacerdotal. Ya muy cerca de la escalera, se volvio y dijo lentamente:
-Dentro de poco, oiréis decir algo..., oiréis hablar de mi, afadié, apoyando con
énfasis cada una de sus palabras. Luego salud6 con la mano en su cabeza, dio la
vuelta y sin decir més descendio la escalera. Los dos amigos volvieron a entrar en
casa de madame A... -He aqui un personaje singular, dijo Eliphas. Me ha recordado
a el Pierrot de los funambulos, en el papel de traidor. Lo que nos ha dicho al
partiese parecia mucho a una amenaza. ,-Le habéis intimidado, dijo madame A...
Antes de vuestra llegada, él comenzo a decirme todo cuanto pensaba, pero vosotros
le habéis hablado de la conciencia y de las leyes de la Iglesia, y por ello no se ha
atrevido a confiaros lo que queria. - Y, ¢qué era lo que queria? -Ver al diablo.

-¢Pensaria acaso que lo llevo escondido en mi bolsillo? -No, pero sabe que
VOS s0is maestro de cabala y de magia, y esperaba que le ayudaseis en su proposito.
Nos ha relatado a mi hija y a mi que en su presbiterio, en el campo, habia realizado
un dia una evocacion con ayuda dE: un grimorio vulgar. Entonces, nos dijo, un
torbellino de viento parecidé estremecer el presbiterio, las vigas rechinaron, el
maderamen crujio, las puertas se movieron y los zumbidos del aire se dejaron oir en
todos los rincones de la casa. Entonces, él espero la apariciéon de una formidable



vision, pero nada vio, ningln monstruo hizo su aparicion, total, que el demonio no
quiso dejarse ver. Es por ello que busca el grimorio de Honorius, donde espera
encontrar conjuros mas fuertes y ritos mas eficaces. -iEs posible!, pero este hombre
es, entonces, un monstruo... o esta loco. -Debe estar ciegamente enamorado -dijo
entonces Desbarolles-, sumergido en alguna pasién absurda de la cual no espera
absolutamente nada, a menos que el diablo le ayude. -Pero, ;,como es que ha dicho
eso de que oiremos hablar de €l? -;Quién lo sabria? A lo mejor espera seducir a la
reina de Inglaterra o a la sultana Valida. La conversacién quedé alli terminada, y
pasd un afio E:ntero sin que Madame A..., ni Desbarolles, ni Eliphas oyesen .nada
acerca de este desconocido sacerdote. En la noche del primero al segundo dia del
afo 1857, Eliphas Levi se despert6 sobresaltado por las emociones de un extrafio y
funebre suefio. Le parecia encontrarse en un recinto gético y ruinoso, como lo seria
la capilla de un viejo castillo abandonado. Una puerta oculta por un pafio negro se
abria sobre este recinto y, tras ella, se adivinaba la luz mortecina de los cirios, lo cual
imprimié a Eliphas una curiosidad no exenta de terror, y se aproximé al pafio
negro... Entonces, al entreabrirlo, una mano se extendié y le tomo por el brazo. El no
vio a nadie, pero escuchd una voz que le decia: - Ven a ver a tu padre, que va a
morir. El mago se despertd entonces, con el corazon palpitante y la frente bafiada en
sudor. -;,Qué quiere decir este suefio? -penso... Hace ya tiempo que mi padre ha
muerto; ¢por qué me avisaba entonces su muerte?, y ;por qué dicho aviso me ha
llegado tan dentro? La noche siguiente se repitié el mismo suefio, bajo idénticas
circunstancias, y Eliphas Levi despert6 una vez mas creyendo oir la voz que le decia
al oido: -Ven a ver a tu padre, que va a morir. Esta repeticion de la pesadilla
impresiondé mucho a Eliphas: habia aceptado para la noche de ese mismo dia una
invitacion a cenar, y escribié para excusarse, ya que no estaba en la disposiciéon
acorde con la celebracion de un banquete de artistas. Permaneci6, pues, en su
estudio, donde recibi6 al mediodia a uno de sus discipulos de magia, el vizconde de
M... Poco después la lluvia empezo6 a caer con tal fuerza, que Eliphas ofrecio al
vizconde su paraguas, cosa que éste se negaba a aceptar. A esto siguidé un corto
debate de cortesias, cuyo resultado fue que Eliphas sali6, para acompafar al
vizconde a su casa. Pero, en tanto que marchaban hacia alli, el vizconde encontré un
coche para tal fin y Eliphas, en vez de volver directamente a su casa, atraveso
maquinalmente el Paseo de Luxemburgo, salié por la puerta que da sobre la calle
D'Enfer y se vino a encontrar al frente del Pantedn. Una doble hilera de tenderetes,
improvisados para la novena de santa Genoveva, indicaba a los peregrinos el
camino de Saint Etienne du-Mont. Eliphas, cuyo corazén estaba triste y, por
consiguiente, dispuesto a la oracién, sigui6é aquel camino y entré en la iglesia. Para
entonces podrian ser las cuatro de la tarde. El templo se hallaba repleto de fieles y el
oficio se realizaba con gran recogimiento y extraordinaria solemnidad. Los
pabellones de las parroquias de la ciudad y de sus alrededores



atestiguaban la veneracion publica por esta Virgen que habia salvado a Paris
del hambre y de las invasiones. Al fondo de la iglesia, la tumba de santa Genoveva
resplandecia ,de luz. Se cantaban letanias y la procesion avanzaba desde el coro.
Detras de la cruz, acompafiada por sus acélitos y seguida por los nifios del coro,
venia el estandarte de santa Genoveva; luego marchaban en doble jerarquia las
damas de su cofradia vestidas de negro, con un velo blanco sobre la cabeza, una
cinta azul en el cuello y la medalla conmemorativa de la leyenda; en su mano
llevaban un cirio coronado por una pequefia linterna gotica, como la tradicién nos
lo muestra en las imagenes de la santa. En las antiguas leyendas, santa Genoveva es
siempre representada con una medalla al cuello, que le habia dado san Germéan D'
Auxerre y portando un cirio que el demonio intenta en vano apagar, ya que ,esta
preservado del soplo inmundo por un tabernaculo milagroso. Detras de la cofradia
desfilaba el clero y, finalmente, aparecia el venerable arzobispo de Paris mitrado de
blanco, portando una capa sostenida en cada costado por sus dos vicarios mayores.
El prelado, apoyado sobre su cruz, marchaba lentamente y bendecia a derecha e
izquierda a la multitud que se arrodillaba a su paso. Eliphas, que por primera vez
veia al arzobispo, contemplaba con detalle los rasgos de su rostro. Estos expresaban
nobleza y dulzura, pero también dejaban entrever la expresion de una gran fatiga y
guizd de un agotamiento nervioso que no era facil disimular. La procesion
descendié hasta la entrada de la iglesia, atravesando toda la nave central y se
detuvo frente a la tumba de santa Genoveva. Luego, remont6 de nuevo por la nave
lateral de la derecha, sin interrumpir el cantico de las letanias. Un grupo de fieles
seguia a la procesion, caminando inmediatamente detras del arzobispo. Eliphas se
unio a este grupo, para atravesar mas facilmente la multitud y de esta manera ganar
la puerta de salida, con la reverencia propia de tan piadosa solemnidad. La cabeza
de la procesién habia entrado ya en el coro y el arzobispo se aproximaba a la reja de
la nave. Alli, el paso era demasiado estrecho para que tres personas pudiesen ir
juntas, asi que el arzobispo marchaba solo delante y detras de él los vicarios que
sostenian los bordes de su capa hacia atras, por lo cual ésta se encontraba levantada
y un poco tensa, de suerte que el pecho del arzobispo quedaba al descubierto,
protegido tan sélo por los bordes adornados de su estola. Entonces, aquellos que se
encontraban delante del arzobispo le vieron tropezar y oyeron una interpelacion
hecha en voz alta pero sin gritar y en todo caso sin clamor. ; Qué habia dicho la voz?,
parecid algo como: jAbajo las diosas!, pero se pensé haber oido mal, ya que esto
parecia completamente fuera de lugar y de sentido. Sin embargo, la exclamacion se
repitié dos o tres veces hasta que alguien grité: jSalvad al arzobispo!, y otras voces
respondieron: jA las armas! El gentio se disperso entonces volcando las sillas y las
barreras, y se precipit6é gritando hacia las puertas. Se oian llantos de nifios, clamor
de mujeres y Eliphas, arrastrado por la multitud, se encontré pronto fuera de la
iglesia, pero las ultimas miradas que pudo lanzar a su interior le mostraron un



cuadro terrible. En medio de un circulo formado por el espanto que invadia a los
gue le rodeaban, el prelado se veia alin de pie, solo, apoyado siempre sobre su cruz
y sostenido por los bordes de su capa que los vicarios mayores habian soltado y que
caia sobre el suelo. La cabeza del arzobispo estaba ligeramente vuelta hacia arriba,
sus 0jos y la mano que no sostenia la cruz estaban elevados hacia el cielo. Su actitud
se parecia a la que Eugenio Delacroix ha descrito en su pintura del obispo de Ligja,
asesinado por los bandidos de las Ardenas; habia en su gesto toda una epopeya del
martirio, el cual era al mismo tiempo una aceptaciéon y una ofrenda, una oracion por
su pueblo y un perdén para su verdugo.

El dia terminaba y la iglesia comenzaba a cubrirse de sombras, mientras que
el arzobispo, con los brazos levantados hacia el cielo e iluminado por un postrer
rayo de luz proveniente de los cruceros de la nave, se destacaba sobre un fondo
sombrio donde apenas podia distinguirse un pedestal sin estatua sobre el cual
estaban grabadas estas dos palabras de la pasién de Cristo: Ecce Homo, y mas lejos,
hacia el fondo, una pintura apocaliptica . representaba las cuatro plagas proximas a
lanzarse sobre el mundo, y los torbellinos infernales que seguian las poderosas
huellas del jinete de la muerte. Ante el arzobispo, un brazo levantado que dibujaba
como una silueta siniestra en la sombra, sostenia y blandia un pufial. Los sargentos
del cuerpo de guardia avanzaban, espada en mano. Y, mientras que todo este
tumulto se agitaba en la parte baja de la iglesia, el canto de las letanias continuaba
en el coro, recordando la armonia de las esferas celestiales que nunca se interrumpe,
por encima de nuestras revoluciones y angustias. Eliphas Levi habia sido arrastrado
fuera por el gentio. Habia salido por la puerta de la derecha y, casi en el mismo
momento, la puerta de la izquierda se abria con violencia y un grupo numeroso de
gentes se precipitaba fuera del templo. Este grupo remolineaba alrededor de un
hombre al cual parecian sostener cincuenta brazos, y cien pufios cerrados querian
destrozar. Mas tarde, este hombre se quejaria de haber sido maltratado por los
sargentos del cuerpo de guardia; pero la verdad es que en lo que era posible ver
dentro del tumulto, ellos le protegian contra la exasperacion de la muchedumbre.
Las mujeres corrian detras de él gritando: | matadle! -;Pero qué ha hecho?, decian
otras voces. -iEl miserable! ha dado una pufialada al arzobispo, respondian. Luego,
salian otras personas del templo y se cruzaban los discursos mas contradictorios. -El
arzobispo ha tenido mucho miedo y se encuentra mal, decian algunos. -Esta muerto,
respondian otros. -;Habéis visto el pufal?, afladia un nuevo interlocutor. Es largo
como un sable y la sangre corria sobre su hoja. -El pobre monsefior ha perdido uno
de sus zapatos, exclamaba una anciana agitando las manos. -jNo es nadal, jno es
nada!, gritd6 entonces una mujer que alquilaba sillas para la ceremonia. Podéis
volver a entrar a la iglesia, monsefior no estd herido, lo acaban de decir desde el
pulpito. El gentio hizo entonces un movimiento como para volver a entrar en el



templo. -jSalid!, jsalid!, exclamé la voz grave y desolada de un sacerdote. El oficio
no puede continuar. Va ha cerrarse la iglesia, ya que ha sido profanada. -;Cémo
esta el arzobispo?, pregunté un hombre. -Sefior, le respondié el sacerdote, el
arzobispo estd muriéndose. Es posible que ahora, en este mismo momento, ya haya
muerto. Entonces la multitud se dispers6 consternada, para ir a dar la funebre
noticia a todo Paris. Una extrafia circunstancia se produjo en aquel momento para
Eliphas, y produjo en éste una especie de diversion, en medio del profundo dolor
gue le proporcionaba lo sucedido. En medio del tumulto, una dama anciana y de
presencia muy respetable le habia tomado del brazo, reclamando su proteccion. El
crey6 un deber responder a esta llamada de apoyo, y cuando lograron liberarse de
la multitud la dama le dijo: -jMe siento muy contenta de haber encontrado una
persona que se aflige por este crimen tan grande, del cual se estaran regocijando en
este momentq tantos miserables!

-Pero, ¢qué dice usted, madame, como podrian existir seres tan depravados
como para alegrarse por crimen tan siniestro? -iSilencio!, dijo la anciana, es posible
gue alguien nos pueda oir... Si, afadié bajando la voz, hay gentes que gozan con
todo esto, pues he podido ver a un hombre de aspecto tenebroso que decia a la
multitud inquieta cuando le preguntaban sobre lo que acababa de ocurrir... jOh!,
ino es nada! {Sélo una arafia que ha caido! -No madame, no habra oido usted bien.
La gente no hubiera permitido tal despropésito y aquel hombre habria sido
arrestado inmediatamente. -Quiera Dios que todo el mundo piense como usted, dijo
la dama. . Y luego afiadié: encomiéndeme, por favor, en sus oraciones, pues se ve
gue es usted un hombre de Dios. -No todo el mundo piensa lo mismo que usted,
respondid Eliphas. -jY qué nos importa el mundo!, replicé la dama con vivacidad.
iEs un gran mentiroso, calumniador e impio! Se hablara mal de usted, puede ser, no
me asombra. Si usted supiera lo que se dice de mi, comprenderia muy bien por qué
no me inquieta su opinién. . . -.El mundo habla mal de usted, madame? -Oh,
ciertamente, y casi de lo peor que puede decirse. -;Como es eso? -El me acusa de
sacrilegio. -Usted me asombra. Y, ;de qué sacrilegio, si se puede saber? . -De una
indigna comedia que segun se dice yo he representado para engafar a dos nifios en
la montafia de La Salette. -,Qué?, entonces usted es... -Soy la sefiorita de La Merliere.
-He oido hablar de su proceso, sefiorita, y del escandalo que ha causado, pero me
parece que su edad y su responsabilidad tendrian que ponerla al abrigo de una
acusacion semejante. - Venga a verme, sefior, y le presentaré a mi abogado, el sefior
Favre. Es un hombre de talento que me gustaria ganar para Dios. De tal manera, los
dos interlocutores llegaron a la calle del Vieux-Colombier. La dama dio sus
agradecimientos al improvisado caballero y le renovd su invitaciéon para ir a
visitarla. -Lo intentaré, madame, respondié Eliphas, pero, en caso de que venga,
¢debo preguntar al portero por la sefiorita de La Merliere? -De ninguna manera,



dijo entonces ella. No me conoce bajo tal nombre; pregunte por madame Dutruck.
-Dutruck. Bien, madame. Reciba usted mis saludos. Y se separaron. El proceso del
asesino comenzg, y Eliphas, al leer en los diarios que aquel hombre era un sacerdote
y que habia formado parte del clero de Saint-L' Auxerrois, que también habia sido
cura de provincia, y que parecia exaltado hasta el furor, recordé aquel pélido
sacerdote que hacia un afio estaba buscando el grimorio de Honorius. Pero las
sefiales que dieron sobre el criminal en la prensa no coincidian con las sospechas del
profesor de magia. En efecto, la mayoria de los diarios decian que era de cabellos
negros... No es entonces él, penso Eliphas, y sin embargo seguia retumbando en sus
oidos aquella frase que seria la explicacién de aquel funesto crimen: -No tardaréis
en saber algo... pronto oiréis hablar de mi. El proceso tuvo lugar, en medio de las
afrentosas circunstan- | cias que son de publico conocimiento y el acusado fue
condenado a muerte. Al dia siguiente, mientras Eliphas leia en un periédico judicial
el relato de alguna escena inaudita en los anales de la justicia, una nube pasé de
pronto por sus ojos al ver de nuevo las sefias del acusado:

«Es rubio.» Entonces, debe ser él, dijo el profesor de magia. Algunos dias
después, alguna persona que habia logrado bosquejar durante la audiencia un
perfil del condenado, lo trajo a Eliphas. -Dejadme, por favor, copiar este dibujo, dijo
él, sin disimu- | lar su palpitante emocion. El hizo, pues, la copia y la llevd a su
amigo Desbarolles, a quien preguntd, antes de explicar nada: -;Conocéis esta
cabeza? -Si -respondié de inmediato Desbarolles es aguel misterioso sacerdote que
vimos en casa de madame A... y que gueria realizar evocaciones magicas. -Bien,
amigo mio, acabdis de confirmarme una triste conviccion. No volveremos a ver a
este hombre. La mano que examinarais aguel dia se ha convertido en una mano
ensangrentada. Hemos oido hablar de él, tal como nos lo anuncié, pues, aquel
palido sacerdote, ¢sabéis cual era su nombre? -jOh! jDios mio!, dijo Desbarolles
cambiando de color, temo ahora saberlo. -Pues bien, le conocéis. jEra el desdichado
Luis Verger! Algunas semanas después de lo que acabamos de contar, Eliphas Levi
conversaba con un librero, cuya especialidad era coleccionar libros antiguos sobre
ciencias ocultas. Se habld, pues, del grimorio de Honorius. Ahora es un articulo
imposible de encontrar, dijo el comerciante. El dltimo que tuve en mis manos lo he
cedido a un sacerdote que ofrecidé por él cien francos. -jUn sacerdote! ;Recuerda
usted cudl era su fisonomia? -jOh!, perfectamente. Pero creo que usted le conocera
bien, ya que me dijo haberle visto y, antes de ello, era yo quien le habia enviado. Asi,
no cabia ya duda alguna. El desdichado sacerdote habia encontrado el grimorio
fatal, habia realizado la evocacion y se habia preparado para el asesinato mediante
una serie de sacrilegios, pues veamos en qué consiste la evocacion infernal de
acuerdo al grimorio de Honorius: «Se escoge un gallo negro y se le da el nombre del
espiritu de las tinieblas que se desea evocar. »Se da muerte al animal, y se guarda su



lengua, el corazén y la primera pluma del ala izquierda. »Se pone a secar la lengua
y el corazén y luego se les reduce a polvo.» »No se probara ninguna carne ni se
bebera vino durante ese dia. »El martes, a la madrugada, se dira una misa de
angeles. »Sobre el mismo altar se trazaran, usando la pluma del gallo mojada en el
vino consagrado, las firmas diabdlicas (las del lapiz de Mr. Home y las hostias
sangrantes de Vintras). »El miércoles, se preparara un cirio de cera amarilla. A
media noche y completamente solo en el recinto de una iglesia, se comenzard un
oficio de difuntos. »Este oficio irA mezclado con evocaciones infernales. »Se
terminara el oficio alumbrados s6lo por un cirio que en seguida se apagara, luego
de lo cual se permanecera sin luz alguna en la iglesia asi profanada hasta la salida
del sol. »El jueves, se mezclara con agua bendita el polvo producto de la lengua y el
corazon del gallo y se dara todo junto a un cordero macho de nueve dias...» La
mano se rehusa a seguir escribiendo el resto. Se trata de una mezcla de préacticas
brutales y sordidas, destinadas a aniquilar del todo el juicio y la conciencia.

Pero, para comunicar con el fantasma del mal absoluto, para realizar dicho
fantasma, hasta el punto de verle y tocarle, ¢no haria falta sin duda carecer de juicio
y de toda conciencia? Aqui radica, pues, el secreto de toda esta increible
perversidad, de estos furores asesinos, de este odio malvado contra todo orden,
toda magistratura y toda jerarquia y, sobre todo, de este furor contra el dogma que
santifica la paz, la obediencia, la dulzura y la pureza bajo el emblema altamente
significativo de una madre. Aquel desdichado estaba seguro de no morir. Segun él,
el emperador se veria forzado a concederle la gracia y le esperaria un exilio honroso,
ya que su crimen le daria gran celebridad, y sus memorias se venderian a precio de
oro en las librerias. Llegaria a ser inmensamente rico, atraeria la atencion de una
gran dama y se casaria allende los mares. Fue mediante promesas semejantes que el
fantasma del demonio poseyod e hizo caer, de un crimen a otro, a Gilles de Laval,
sefior de Retz. Un ser humano que sea capaz de evocar al diablo siguiendo el ritual
del grimorio de Honorius, habra tomado tan de lleno el camino del mal, que se
encontrara facil presa de todas las alucinaciones y todos los embustes. Asi, Verger
sofiaba con la sangre, pensando en alcanzar quién sabe cual abominable pantedn; y
él despert6 sobre el cadalso. Pero las aberraciones de la perversidad no constituyen
una locura, y esto ha sido probado por la ejecucién de este miserable. Hemos oido
de la desesperada resistencia que opuso a sus ejecutores. jEs una traicion!,
exclamaba; jno puedo morir asi! jUna hora, conceded me tan sélo una hora para
escribir al emperador! El debe salvarme. Luego alguien le habia traicionado. ;Quién,
pues, le habia prometido la vida? ;Quién le habia asegurado de antemano una
clemencia imposible, dado que ella hubiera repugnado a la conciencia publica? j
Preguntad todo esto al grimorio de Honorius! Hay dos cosas en esta tragica historia
gue tienen relacion con los fendbmenos de Mr. Home: el ruido de tempestad



escuchado por el malvado a raiz de sus primeras evocaciones, y la confusién que le
impidié revelar todo su pensamiento en presencia de Eliphas Levi. No deja de
haber alguna relacion también entre la aparicion de esta figura siniestra, riéndose
del dolor publico y realizando su propdsito ciertamente infernal en presencia de la
multitud consternada, y la de la extatica de la Salette, la muy famosa sefiorita de
Merliere, con su aspecto actual de persona respetable y buena, pero demasiado
exaltada y capaz de actuar y de hablar, sin darse cuenta, bajo la influencia de una
especie de sonambulismo ascético. La palabra sonambulismo nos remite otra vez a
Mr. Home, y nuestros relato!; no nos han hecho olvidar lo que el titulo de nuestro
articulo prometia a los lectores. Debemos, pues, para mantener nuestra promesa,
decirles lo que es verdaderamente Mr. Home: Mr. Home es un enfermo atacado de
un sonambulismo con tagioso. Esta es nuestra asercién. Nos quedaria por dar una
demostracion y una explicacién. Para ser completas, éstas nos demandarian un
trabgjo capaz de llenar todo un libro. Este libro esta ya terminado y proximamente
le publicaremos. Su titulo es: La razon de los prodigios, o el diablo ante la Ciencial
¢Por qué el diablo? Porque hemos llegado a demostrar por los hechos aquello que el
sefior de Mirville habia presentido antes que nosotros, aunque en forma
incompleta.

Este era el titulo que nosotros quisimos entonces dar al libro que publicamos
hoy.

Decimos incompleta, puesto que para el seifior de Mirville, el diablo es un
personaje fantastico, en tanto que para nosotros se trata del uso abusivo de una
fuerza natural. Un médium ha dicho: el infierno no es un lugar; es un estado del ser.
A lo que podriamos afiadir: el diablo no es una persona ni una fuerza; es un vicio y,
por consiguiente, una debilidad. Volvamos por un momento al estudio de los
fendmenos. Por lo general, los médiums son seres enfermos y limitados. Ellos no
pueden realizar nada extraordinario en presencia de personas instruidas y poco
impresionables. Hace falta habituarse a su contacto para llegar a ver o sentir alguna
cosa. Un mismo fendmeno no es visto de igual forma por todos los asistentes. Asi,
mientras que uno vera una mano, otro no percibira sino un vapor blanquecino. Las
personas impresionables al magnetismo de Mr. Home, experimentan ciertos
sintomas de debilidad: les parece que la habi tacion da vueltas y, para ellos, la
temperatura parece descender rapidamente. Los prodigios y los hechos se realizan
mejor cuando se trata de un pequefio nimero de testigos escogidos por el mismo
médium. En una reunidon de varias personas que ven estos fendmenos, puede
encontrarse alguna que no vera absolutamente nada. Pero, entre aquellos que ven,



tampoco todos ven las mismas cosas, Asi, por ejemplo: Una tarde, en casa de
madame de B... el médium hizo aparecer un nifio que esta dama habia perdido. S6lo
ella podia verle, en tanto que el conde de M... percibia un pequefio vapor blanco en
forma de pirdmide y las demés personas no veian nada. Todo el mundo sabe que
ciertas sustancias como, por ejemplo, el hachis, tienen la virtud de producir la
embriaguez conservando el uso de la razén, y nos hacen ver, con una impresion de
increible realidad, cosas que no existen. Una buena parte de los fenbmenos de Mr.
Home se pueden clasificar dentro de lo que seria una influencia natural similar a la
del nachis. Es por ello que el médium sélo quiere operar ante un pequefio nimero
de personas que él mismo selecciona. Los restantes fenbmenos deben atribuirse al
poder magnético. Ver, pues, alguna cosa gracias a Mr. Home no es ningun indicio
de excelente salud para el que ve. Y aunque se tuviera buena salud, la vision
revelaria una perturbacién pasajera del sistema nervioso, en lo relacionado con la
imaginacion y con la luz. Si esta perturbacidn se repitiese a menudo, la persona
llegara a estar seriamente enferma. Nadie puede saber cudntas afecciones como
catalepsias, tétanos, locuras y hasta mutrtes violentas ha podido producir la mania
de las mesas giratorias. Pero cuando llegan a ser particularmente terribles y
peligrosos dichos fendmenos, es cuando se aduefia de ellos la perversidad. Es
entonces cuando podemos afirmar con certeza una intervencion y a veces la
presencia del espiritu del mal. Perversidad o fatalidad, muchos de los pretendidos
milagros son producto de estas dos fuerzas. En cuanto a las escrituras cabalisticas y
las firmas misteriosas, diremos que éstas se reproducen en virtud de la intuicién
magnética de las Imagenes del pensamiento al conectar con el fluido vital universal.
Dichos reflejos instintivos pueden producirse si el Verbo mégico no tiene nada de
arbitrario, y si los signos del santuario o culto son la expresién natural de las ideas
absolutas. Es ello lo que intentaremos demaostrar en nuestro libro.

Pero para no remitir a nuestros lectores a lo desconocido porvenir, les
avanzaremos dos capitulos de esta obra inédita, uno sobre el Verbo cabalistico y el
otro sobre los secretos de la Kabala, y daremos conclusiones que van a completar,
en una forma satisfactoria para todos, lo que hemos prometido sobre los fendmenos
de Mr. Home. Existe una potencia generadora de las formas; esta potencia es la luz.
La luz crea las formas de acuerdo a las leyes de las matematicas eternas, por el
equilibrio universal de la claridad y la sombra. Los simbolos primordiales del
pensamiento se trazan ellos mismos en la luz, que viene a ser el instrumento
material del pensamiento. Dios es el alma de la luz. La luz universal es infinita vy,
para nosotros, constituye algo asi como el cuerpo de Dios. La Kabala, o Alta Magia,
es la Ciencia de la Luz. La luz corresponde a la vida. El reino de las tinieblas es la
muerte. Todos los dogmas de la verdadera religiébn se han escrito en forma
cabalistica con signos de luz sobre una pagina de sombra. La pagina de sombra esta



constituida por las creencias ciegas. La luz es también el gran intermediario plastico.
La alianza entre el alma y el cuerpo es un matrimonio de la luz y la sombra. La luz
es el instrumento del Verbo, es la blanca escritura de Dios sobre el gran libro de la
noche. La luz es la fuente de todo pensamiento, y es en ella donde debemos buscar
el origen de los dogmas religiosos, pero, asi como sélo hay un dogma verdadero, no
existe méas que una luz pura. S6lo la sombra varia hasta lo infinito. La luz, la sombra
y su sintesis, que es la vision de los seres. Tal es el principio analdgico de los
grandes dogmas de la Trinidad, la Encarnacién y la Redencién. Tal es también el
misterio de la cruz. He aqui lo que nos sera facil de probar si tomamos los
monumentos religiosos, los simbolos del Verbo primordial, los libros iniciados en la
Kabalay, en fin, la explicacion razonada de todos los misterios, utilizando las claves
de la magia cabalistica. En efecto, en todos los simbolismos nos encontramos con.
las ideas de antagonismo y armonia, que vienen a producir una nocion trinitaria en
el concepto divino, que unida a la personificacion mitolégica de los cuatro puntos
cardinales del cielo, completara el septenario sagrado, base de todos los dogmas y
de todos los ritos. Para convencemos de ello, bastaria con releer y meditar la sabia
obra de Dupuis, quien hubiera podido ser un gran cabalista si hubiese visto una
armonia de verdades alli donde sus preocupaciones negativas no le han dejado
percibir mas que un concierto de errores. No vamos a referimos aqui a su trabajo,
ampliamente conocido; lo que si querriamos demostrar es que la reforma religiosa
de Moisés fue totalmente cabalistica y que el cristianismo, al instaurar un nuevo
dogma, bebid directamente en la fuente primitiva de la religion mosaica, de manera
gue el Evangelio no es mas que un velo transparente arrojado sobre los misterios
universales y naturales de la iniciaciéon oriental. Un distinguido sabio, aunque muy
poco conocido, M. P. Lacour, en su libro sobre los Elohim o dioses de Moisés, ha
dado mucha luz sobre este asunto y ha vuelto a encontrar en los simbolos egipCios
todas las figuras alegdricas del Génesis. Mas recientemente, otro valiente
investigador, el sefior Vincent (de L'Yonne), ha publicado un tratado sobre la
idolatria entre los antiguos y los modernos, donde descorre el velo de loa mitologia
universal.

Invitamos, pues, a los hombres de estudios concienzudos a leer dichas obras,
y ahora nos detendremos en el especial estudio de la Kabala hebrea. El Verbo o la
palabra, era, de acuerdo a los iniciados de esta ciencia, toda la revelacion, y los
principios de la alta Kabala deben encontrarse reunidos en los simbolos mismos
gue componen el alfabeto primordial. Veamos, pues, aqui lo que nos ensefian todas
las gramaticas hebreas: Hay una letra primordial y universal, generadora de todas
las demés: es la Yod Hay otras dos letras madres, opuestas y analogas entre ellas:
Aleph . Hay w, y segun otros, también puede incluirse aqui a la letra Shin ny Mem &
. En fin, ny Tau 1, Resh o, Pé 5, Kaph 7, Daleth 3, Ghimel asiete letras dobles: Beth



hay doce letras simples que forman el resto. En total son veintidds. La unidad se
representa en forma relativa por Aleph. El temario seria figurado bien por Yod,
Mem, Shin o por Aleph, Mem, Shin. El septenario por Beth, Ghimel, Daleth, Kaph,
Pé, Resh y Tau. El duodenario, por las otras letras. ElI duodenario es el ternario
multiplicado por cuatro y entra asi dentro del simbolismo del septenario. Cada
letra tiene un valor numérico. Cada conjunto de letras representa asi una union
numérica. Los numeros son representaciones de ideas filosoficas absolutas. Las
letras son jeroglificos abreviados. Veamos ahora los significados jeroglificos y
filos6ficos de cada una de las veintidos letras (ver: Belarmino, Reuchlin, san
Jerénimo, Kabalah denudata, Sepher Yetzhirak, Technica curiosa del padre Scott,
Pico de la Mirandola y otros autores, en especial aquellos de la coleccién de
Pistorius). Las madres Yod - El Principio absoluto, el Ser creador; Mem - El Espiritu
o el Jakin de Salomdn; Shin - La Materia, o la columna Boas. Las dobles Beth - Lo
reflejé el pensamiento, la luna, el &ngel Gabriel, principe de los misterios. Ghimel-
El amor, la voluntad, Venus, el angel Anael, principe de la vida y de la muerte.
Daleth - La fuerza, el poder, Japiter, Saquiel, Melek, rey de los reyes. Kaph - La
violencia, la lucha, el trabajo, Marte, Samael Zabaoth, principe de las Falanges. Pé -
La elocuencia, la inteligencia, Mercurio, Rafael, principe de las ciencias. Resh - La
destrucciéon y la regeneracion, el tiempo, Saturno, Casiel, rey de las tumbas y
soledades. Tau - La verdad, la luz, el sol, Miguel, rey de los Elohim. Las simples
Estas doce letras estan divididas en cuatro ternarios, correspondientes a las cuatro
smletras del tetragrama divino

En el tetragrama divino, el Yod, como ya lo hemos dicho antes, representa el
principio creador activo. Hé figura el principio productor pasivo , llamado i1
también CTEIS. La letra Vau simboliza la union de los dos o el lingam, y la Hé final
es imagen del principio creador secundario, es decir, de la reproduccion pasiva de
divididas pxyoirunnnlos efectos y las formas en el mundo. Las doce letras simples,
en grupos de tres, reproducen la nocion del triangulo primordial, con la
interpretacion y bajo la égida de cada una de las cuatro letras del tetragrama. En
esta forma, la filosofia y el dogma religioso de la Kéabala estan insinuados de
manera completa, aunque velada. Veamos ahora algunas alegorias ,del Génesis:
«En el principio (Yod, unidad del ser), los Elohim (las fuerzas equilibradas, Jakin y
Boas) han creado el cielo (el espiritu) y la tierra» (la materia), o en otros términos, el
bien y el mal, la afirmacion y la negacidén. Asi comienza el relato de Moisés. A
continuacion, puesto que se trataba de dar un lugar al hombre y un primer
santuario a su alianza con la divinidad, Moisés nos menciona un jardin en medio
del cual una fuente Unica se divide en cuatro arroyos (el Yod y el Tetragrama) y nos
habla de dos arboles, uno de vida y otro de muerte, plantados cerca del arroyo. Alli
son colocados el hombre y la mujer, el principio activo y el pasivo; la mujer



simpatiza entonces con la muerte y arrastra a Adan junto con ella en su caida; son,
pues, expulsados del santuario de la verdad y un querubin (una esfinge con cabeza
de toro, como se le representa en los jeroglificos de Asiria, Egipto y la India) es
emplazado a la puerta del jardin de la verdad para impedir a los profanadores que
destruyan el arbol de la vida. He aqui, pues, el dogma misterioso con todas sus
alegorias y sus horrores, que reemplazan a la verdad pura. El idolo ha
reemplazado a Dios, y la humanidad caida no tardara en librarse al culto del
becerro de oro. El misterio de las sucesivas y necesarias reacciones de los dos
principios que actlan reciprocamente el uno sobre el otro, viene a expresarse en
seguida, bajo la alegoria de cain y Abel. La fuerza se venga, mediante la opresion,
de la seduccion propia de la debilidad; la debilidad martir expia e intercede por la
fuerza condenada luego de su crimen a la deshonra y el remordimiento. Asise
revela el equilibrio del mundo moral y se sienta la base de toda profecia y el punto
de apoyo de toda politica inteligente. Abandonar una fuerza cualquiera a sus
propios excesos es condenada al suicidio. Lo que ha faltado a Dupuis para llegar a
comprender el dogma religioso universal de la Kébala es la ciencia de esta bella
hipotesis, en parte de'mostrada y realizada dia a dia por los descubrimientos de la
ciencia: la analogia universal. Al estar privado de esta clave del dogma
trascendental, no ha visto en los dioses mas que al sol, los siete planetas y los doce
signos del zodiaco; pero no ha vinculado al sol la imagen dellogos de Platén, a los
planetas las siete notas de la armonia celeste y al zodiaco la cuadratura del ciclo
ternario de todas las iniciaciones. El emperador Juliano, ese espiritualista
incomprendido, un iniciado cuyo paganismo era menos idélatra que la fe de ciertos
cristianos, el emperador Juliano, deciamos, comprendié mejor que Dupuis y que
Volnay el culto simbdlico del sol. En su himno al rey Helios, reconoce que el astro
del dia no es mas que el reflejo y la sombra material de ese sol de verdad que
ilumina el mundo de la inteligencia y que en si mismo no es otra cosa que un fulgor
irradiado desde lo absoluto. Como dato curioso, Juliano ha atribuido al Dios
supremo que los cristianos creian ser los Unicos en adorar ideas mas grandes y mas
justas que las de varios padres de la Iglesia, adversarios y contemporaneos de
dicho emperador.

He aqui sus palabras en defensa del helenismo: «No basta con escribir un
libro: Dios ha hablado, y las cosas se han hecho. Faltaria ver si las cosas que se
atribuyen a Dios no son contrarias a las leyes mismas del Ser. Pues, si asi fuere, Dios
no habria podido hacerlas, ya que no sabria negar las leyes de la naturaleza sin
negarse a si mismo... al ser Dios eterno, es de toda necesidad que sus 0rdenes sean
inmutables como es El.» Asi se expresaba aquel apostata e impio. Mas tarde, un
doctor cristiano que llegaria a ser el oraculo de las escuelas de teologia, deberia,
inspirado quizd en las bellas palabras de aquel infiel, poner freno a todas las



supersticiones al escribir esta bella y valiente méxima que resume muy bien el
pensamiento del emperador: «Una cosa no es justa porque Dios la quiere, sino que
Dios la quiere por ser justa.» La idea de un orden perfecto e inmutable en la
naturaleza, la nocién de una jerarquia ascendente y una influencia descendente
sobre todos los seres, proporcionaron a los primeros hierofantes la primera
clasificaddn de toda la historia natural: los minerales, vegetales y animales, fueron
estudiados analégicamente, atribuyéndose su origen y sus propiedades al principio
pasivo 0 al activo, a las tinieblas o a la luz. El signo de su eleccion o de su
reprobacion, expresado en su forma, se convertiria en un simbolo jeroglifico de un
vicio 0 una virtud; mas tarde, a fuerza de expresar el objeto mediante el simbolo y
de tomar el signo por la cosa externa, se ha llegado a confundirles. No es otro el
origen de aquella historia natural fabulosa donde los leones se dejan abatir por los
gallos, o los delfines mueren de tristeza luego de haber sido ingratos entre los
hombres, o las mandragoras hablan y las estrellas cantan. Este mundo encantado es
ciertamente el dominio poético de la magia, pero su realidad no es otra que el
significado de los jeroglificos que le han dado vida. Para el sabio que comprende las
analogias de la alta Kabala y la exacta relacion entre las ideas y los simbolos, este
pais fabuloso de las hadas es una comarca siempre rica en descubrimientos, ya que
las verdades mas bellas y sencillas han querido esconderse alli para maravillar a los
hombres, ocultas tras sus ingeniosos velos. Si el gallo puede llegar a intimidar al
ledn y convertirse en maestro, y en verdad, a menudo la vigilancia suple a la fuerza
y llega a dominar a la célera. Todas las fabulas de la supuesta historia natural de los
antiguos se explican en la misma forma y, a través de este Uso alegoérico de las
analogias, es posible llegar a comprender los abusos y a presentir los errores que
pueden nacer de la interpretacion de la K&bala. En efecto, la ley de las analogias se
ha convertido, para los cabalistas de segundo orden, en el objeto de una fe ciega 'y
fanatica. Es a esta creencia a la que debemos atribuir todas las supersticiones que se
reprochan a los adeptos de las ciencias ocultas. He aqui como razonan ellos: El
simbolo expresa la cosa. La cosa es la virtud del simbolo.

Existe correspondenciaanaldgica entre el simbolo y la cosa significada.
Mientras mas perfecto es el simbolo, mas completa sera la correspondencia. Decir
una palabra es evocar un pensamiento y hacerlo presente. Asi, nombrar a Dios es
manifestar a Dios. La palabra actta sobre las almas y éstas a su vez obran sobre los
cuerpos; de esta manera, es posible aterrorizar, consolar, caer enfermos alguien,
herir, matar y resucitar por medio de la palabra. Pronunciar un nombre, equivale a
crear o a llamar a un ser. En su nombre, esta contenida la doctrina verbal o
espiritual del mismo ser. Cuando el alma evoca un pensamiento, el signo de este
pensamiento se escribe a si mismo en la luz.



Invocar es adjudicar, es decir, jurar por un nombre; es realizar un acto de fe
en dicho nombre y comunicar con la virtud que éste representa. Asi, pues, las
palabras son por ellas mismas buenas o malas, saludables o venenosas. Las palabras
mas peligrosas son aquellas palabras vanas, pronunciadas a la ligera, puesto que
son los engendros voluntarios del pensamiento. Una palabra inatil es un .crimen
contra el espiritu de inteligencia. Es un infanticidio intelectual. Las cosas son, para
cada uno, lo que se hace de ellas al nombradas. El verbo de cada cual puede ser una
impresion o una oracion habitual. Hablar bien, es vivir bien. Un estilo bello, es una
aureola de santidad. De todos estos principios, los unos verdaderos y los otros
hipotéticos, y de las consecuencias mas o menos exageradas que de alli se pueden
sacar, resulta, para todos los cabalistas supersticiosos, una confianza absoluta en los
encantamientos, las evocaciones, los conjuros y las oraciones misteriosas. Ahora
bien, ya que la fe siempre obra prodigios, no faltan entre ellos las apariciones, los
oraculos, las curaciones milagrosas o las enfermedades extrafias y repentinas. . Es
asi como, a partir de una sencilla y sublime filosofia, se ha desarrollado la ciencia
secreta de la magia negra. Y es sobre todo bajo este punto de vista que la Kabala
puede excitar, aun en nuestro siglo, tan desconfiado y crédulo, la imaginacién de la
gran mayoria. Por consiguiente, por lo que acabamos de explicar, no es alli donde
se encuentra la verdadera ciencia. Es raro que los seres humanos busquen la verdad
por ella misma; por lo general, hay un secreto motivo en sus esfuerzos, alguna
pasion que quieren satisfacer o alguna codicia por saciar. Entre los secretos de la
Kabala hay uno que desde siempre ha atormentado a estos buscadores: es el secreto
de la trasmutacion de los metales y la conversién de toda sustancia terrestre en oro.
En efecto, la Alguimia ha tomado prestados todos sus simbolos a la Kabala, y
realiza sus operaciones basandose en la ley de las analogias que resultan de la
armonia de los contrarios. Un gran secreto fisico se oculta muchas veces detras de
las antiguas palabras cabalisticas. Estamos dispuestos a dar luces sobre éste y
dejamos el resto a las investigaciones de los fabricantes de oro. Helo aqui: 1.° Los
cuatro fluidos imponderables no son otra cosa que diversas manifestaciones de un
mismo agente universal que es la luz. 2.° La luz es el fuego que sirve a la gran obra,
bajo la forma de electricidad. 3.° La voluntad humana puede dirigir la luz vital por
medio del sistema nervioso. Hoy en dia se llama a esto magnetizar. 4.° El agente
secreto de la Gran Obra, el Azogue de los sabios, el oro vivo y vivificante de los
filosofos, el agente creador metalico wuniversal, es la ELECTRICIDAD
MAGNETIZADA. La alianza de estas dos palabras no nos dira gran cosa, pero su
fuerza interna puede ser capaz de transformar el mundo. Decimos aqui puede ser,
por concesion filoséfica, ya que, de parte nuestra, no existe la menor duda sobre la
importancia de este gran arcano hermético. Acabamos de afirmar que la Alquimia
es hija de la Kabala; para convencerse de ello, basta con interrogar a los simbolos de
Flamel, de Basilio Valentin, las paginas de! judio Abraham o los oraculos mas o



menos apocrifos de la tabla de esmeralda de Hermes. Por doquier encontramos las
huellas de la década de Pitagoras, tan magnificamente aplicada en el Sepher
Yetzhirah a la nocion completa y absoluta de las cosas divinas, esa década
compuesta por la unidad y un triple temario, a los que han llamado los rabinos e!
Bereshit y la Mercavah, e! arbol luminoso de los Sephirot y la clave de los
Shemhamphorash. Hemos tratado ya con cierta extension, en nuestro libro titulado
Dogma y Ritual de la Alta Magia, de un monumento jeroglifico que ha logrado
conservarse hasta nuestros dias bajo un pretexto futil, y que explica por si solo
todas las escrituras misteriosas de la alta iniciacion. Tal monumento es el Tarot de
los bohemios, que ha dado origen a nuestros juegos de cartas. Esta compuesto por
veintidés cartas alegodricas y cuatro series cada una con diez jeroglificos
relacionados con las cuatro letras del nombre de Jehova. Las diversas
combinaciones de estos simbolos y de los nimeros gue les corresponden, forman
otros tantos oraculos cabalisticos, de suerte que la ciencia entera se contiene en este
misterioso juego. Esta maquina filosofica tan perfectamente sencilla asombra por la
profundidad y la precision de sus resultados. El abate Tritheme, uno de nuestros
mayores maestros de magia, ha compuesto acerca del alfabeto cabalistico un
ingenioso trabajo al que ha titulado la Poligrafia. Consiste en una serie combinada
de alfabetos progresivos donde cada letra representa una palabra, las palabras se
corresponden y completan de un alfabeto a otro, y no existe duda de que Tritheme
no conocia el Tarot ni ha hecho uso de éste para disponer de un orden légico sus
sabias combinaciones. Jerome Cardan conocio el alfabeto simbdlico de los iniciados,
como puede verse por el numero y disposicion de los capitulos de su obra sobre lo
sutil. En efecto, la obra tiene veintidos capitulos, y el tema de cada uno de ellos es
analogo al numero y a la alegoria de la correspondiente carta del Tarot. La misma
observacién hacemos sobre un libro de Saint-Martin titulado: Tabla natural de las
relaciones que existen entre Dios, el Hombre y el Universo. La tradicion de este
secreto no ha sido, pues, interrumpida, desde los primeros tiempos de la Kabala
hasta nuestros dias. Los que se dedican a mover las mesas y aquellos que hacen
hablar a los espiritus estan asi con muchos siglos de retraso, pues desconocen que
existe un instrumento de oraculo que siempre es claro y tiene un sentido
perfectamente justo, por medio de! cual es factible establecer comunicacién con los
siete genios planetarios, y hacer hablar a voluntad las setenta y dos ruedas de Aziah,
Yetzhirah y Briah. Para ello, basta con conocer el sistema de las analogias
universales, tal como lo expone Swedenborg en su clave jeroglifica de los arcanos, y
luego mezclar las cartas y tirarlas al azar, reuniéndolas siempre por los nameros
correspondientes a las ideas que se desea esclarecer y, finalmente, leer los oraculos
en la misma forma en que deben ser leidas las escrituras cabalisticas, o sea,
comenzando por el medio y yendo luego de derecha a izquierda siguiendo los
nameros impares, comenzando a la derecha por los pares e interpretando



sucesivamente cada numero por la letra que le corresponde, el conjunto de letras
por la suma de numeros y todos los oraculos sucesivos por su orden numeérico y sus
relaciones jeroglificas. Esta operacion de los sabios cabalistas para encontrar el
riguroso desarrollo de las ideas absolutas ha degenerado en supersticiones
mantenidas por los sacerdotes ignorantes y por los ndbmadas descendientes de los
Bohemios que poseian el Tarot en la Edad Media sin conocer su verdadero empleo
y se servian de €l Unicamente para leer la buena ventura. El juego de ajedrez,
atribuido a Palamedes, no tiene origen distinto al Tarot y en él encontramos las
mismas combinaciones y los mismos simbolos: el rey, la reina, el caballero, el
soldado, el loco, la torre, mas las casillas que representan los niumeros. Los antiguos
jugadores de ajedrez buscaban mediante su juego la solucién de problemas
religiosos y filosoficos y argumentaban en silencio uno contra otro maniobrando los
signos jeroglificos a través de los numeros. Nuestro comun juego de la Oca, tomado
de los griegos y atribuidos también a Palamedes, no es sino un tablero de ajedrez
con figuras inméviles y con numeros méviles en lugar de ellas. Es como un Tarot
dispuesto en forma de rueda, para uso de los aspirantes a la iniciacién. Pero la
misma palabra Tarot, que contiene en si las palabras rota y tora, expresa ya, como lo
ha demostrado Guillermo Postel, esta disposicion primitiva en forma radial. Los
jeroglificos del juego de la Oca son mas sencillos que los del Taro , pero se
encuentran de nuevo los mismos .simbolos: el mago, el rey, la reina, la torre, el
diablo o Tifén, la muerte, etcétera. Las posibilidades aleatorias de este juego son
representativas de aquellas de la vida misma y esconden un sentido filoséfico
bastante profundo como para hacer meditar a los sabios y tan sencillo a la vez para
gue pueda ser comprendido por los nifios. El personaje alegérico de Palamedes es
casi idéntico a los de Enoch, Hermes y Cadmus, a quienes se atribuye la invencion
del alfabeto en diversas mitologias. Pero, segun el pensamiento de Hornero,
Palamedes, quien fue a la vez el maestro y la victima de Ulises, representa al que
inicia, o al hombre de genio, cuyo eterno destino es ser muerto por aquellos a
guienes ha iniciado. El discipulo no lograria la realizacibn viva de los
conocimientos del maestro sino luego de haber bebido su sangre y comido su carne,
segun la fuerte representacién alegorica que dio el Maestro y que ha sido tan mal
comprendida por los cristianos. La concepcion del alfabeto primitivo era, como
puede verse, la idea de un lenguaje universal que encierra en sus combinaciones y
en sus mismos simbolos el resumen y la ley de evolucion de todas las ciencias
divinas y humanas. Nunca se nos habia depositado nada mas bello y mas elevado,
sofiado desde siempre por el genio de los seres humanos. Asi, con el
descubrimiento de este secreto del mundo antiguo, se nos ahorra el trabajo que
tuvieron que emprender nuestros antecesores, en afios y afos de investigaciones
estériles y tareas ingratas, buscando en las criptas de las ciencias perdidas o en las
necropolis del pasado. Uno de los primeros resultados de este descubrimiento



deberia consistir en un nuevo giro para el estudio de las escrituras jeroglificas, tan
insuficientemente descifradas hasta hoy por los émulos y los sucesores de
Champollion. El sistema de escritura de los discipulos de Hermes era analégico y
sintético, igual que todos los simbolos de la kabala, cualquiera que se tome, o sea,
gue ¢para poder leer las paginas grabadas sobre la piedra de los templos antiguos
seria necesario retornar estas piedras a su emplazamiento original y contar el
numero de sus letras o simbolos, comparandolos con los de las otras piedras? Asi,
por ejemplo, el obelisco de Luxor, {no seria acaso una de las dos columnas de
entrada a un templo? Y si asi fuera, ;se encontraba a la izquierda o a la derecha? Si a
la derecha, sus simbolos tendrian relacién con el principio activo, y si a la izquierda,
la interpretacion tendria que seguir el camino propio del principio pasivo. Pero, sin
duda, existi6 una correspondencia exacta de un obelisco a otro, y cada simbolo
cuenta con un sentido completo, dentro de la analogia de los términos contrarios.
Champollion ha detectado la presencia del idioma copto en los simbolos jeroglificos
y quiza otro sabio podria hallar algo del idioma hebreo, pero, ;qué sacamos de ello
si no se tiene conocimiento alguno ni del hebreo ni del copto? ;Sabemos acaso si se
trata de la primitiva lengua universal? Ahora bien, esta lengua, que es la propia de
la Alta Kébala, ha existido verdaderamente y existe en el transfondo del idoma
hebreo y de las lenguas orientales derivadas del mismo. Esta lengua es la del
santuario, y las columnas de entrada a los templos reproducen y resumen de
ordinario todos sus signos. La intuicion de los extaticos se acerca mas a la verdad
sobre estos simbolos primordiales que la misma ciencia de los sabios, ya que, como
lo hemos dicho, el principio vital universal que es la luz astral hace el papel de
mediador entre las ideas y las formas, y obedece a los impulsos extraordinarios del
alma que busca lo desconocido, entregandole en forma natural los simbolos ya
encontrados, aungue olvidados, de las grandes revelaciones del ocultismo. De esta
manera, se producen las pretendidas firmas de los espiritus, las escrituras
misteriosas de Gablidone, quien visita al doctor Lavater, los fantasmas de
Schroepfer, el san Miguel, de Vintras, y los espiritus de Mr. Home. Si la electricidad
puede imprimir movimiento a un cuerpo ligero o incluso pesado, sin tocarlo, ¢por
gué pensar gue el magnetismo no podria dar una direccion a esta electricidad,
produciendo asi en una forma natural simbolos y escrituras? Sin duda, esto es
posible, puesto que ya se ha hecho. Asi, pues, a quienes nos preguntaren cual es el
mayor agente de los prodigios, responderiamos: - Es la materia primera de la Gran
Obra. - Es la ELECTRICIDAD MAGNETIZADA. - Todo ha sido creado por la luz.
Es en la luz que se conserva la forma. Es por la luz que la forma se reproduce. Las
vibraciones de la luz son el principio del movimiento universal. Por medio de la luz,
los soles se relacionan unos con otros, y entrelazan sus rayos en forma de cadenas
de electricidad. Los seres humanos y las cosas estan, igual que los soles,
impregnados de luz y pueden comunicar entre si por medio de cadenas



electromagnéticas creadas por las simpatias y las afinidades, de un extremo del
mundo al otro, de la misma manera que pueden curarse o herirse, darse ayuda o
hacer dario de una manera que, sin duda, es también natural, aunque prodigiosa e
invisible. Alli esta el secreto de la magia. La magia, esta ciencia que nos han legado
los magos. La magia, esta ciencia primordial. La més santa de todas las ciencias,
puesto que establece en la forma mas sublime las grandes verdades religiosas. Pero
también la méas calumniada de todas, ya que el vulgo se obstina en confundirla con
la hechiceria supersticiosa, cuyas practicas abominables ya hemos denunciado. Es
solo gracias a la magia que, ante las enigmaticas preguntas de la Esfinge de Tebas y
las oscuridades, a veces escandalosas, que se encuentran en el relato biblico, se hace
posible obtener la respuesta a estas preguntas y encontrar la solucion a los grandes
problemas de la historia judaica. Los mismos historiadores sagrados reconocen la
existencia y el poder de la magia, que tiene mucho que ver con la de Moisés. La
Biblia nos relata que Jannés y Mambres, magos del faradn, realizaron de antemano
los mismos milagros de Moisés, y que declararon imposibles para la ciencia
humana aquellos que no pudieron llegar a imitar. En efecto, llega a ser mas
halagador para el amor propio de un charlatan confesar el milagro que declararse
vencido por la ciencia o la destreza de un colega, sobre todo cuando éste es un
enemigo politico o un adversario religioso. ;Donde comienza y donde acaba lo
posible en el orden de los milagros magicos? Es ésta una pregunta seria e
inquietante. Lo que puede considerarse cierto es la existencia de hechos que son
calificados habitualmente como milagros. Los magnetizadores y los sonambulos los
realizan a diario. Lo hace la hermana Rosa Tamisier, y también el iluminado Vintras;
mas de 15.000 testimonios dan fe de aquellos que hacen los médiums americanos, y
10.000 campesinos de Berry y La Sologne atestiguarian, si fuera necesario, los del
dios Cheneau (un antiguo mercader de botones retirado y que se creia inspirado
por Dios). ¢Han estado, pues, todas estas gentes bajo el efecto de alucionaciones, o
han sido engafiados? Lo de las alucinaciones podria ser, pero, en ese caso, el mismo
hecho de crear una alucinacién idéntica, sea por separado o en forma colectiva, ¢;no
seria acaso un gran milagro de parte de aquel que lo produce siempre y que ademas
puede hacerlo cuando asi lo desea? Hacer milagros, o persuadir a una multitud de
gque se les hace, viene a ser casi la misma cosa, especialmente en un siglo tan
bromista y superficial como el que vivimos. El hecho es que el mundo esté lleno de
taumaturgos, y a menudo la ciencia se encuentra obligada a negar sus obras o a
rehusar el contemplarlas, para evitar el compromiso de examinarlas y de asignarles
una causa. Toda Europa ha conocido los prodigios de Cagliostro, en el siglo pasado.
¢Quién no conoce acaso el poder que él atribuia a su vino egipcio y a su elixir? ; Qué
podriamos afiadir a todo lo que se cuenta de aquellos festines del otro mundo,
donde aparecian en carne y hueso los personajes mas ilustres de la antigtiedad?
Lejos estaba Cagliostro, sin embargo, de ser un iniciado de primer orden, ya que la



gran asociacion de adeptos le abandoné a la inquisicion romana, ante la cual realizé,
si creemos a los anales de su proceso, una ridicula y absurda explicacién del
trigrama masoénico L.". P.". D.". Pero, los milagros no son tampoco propiedad
exclusiva de los iniciados de primer orden, sino que con frecuencia son llevados a
cabo por seres sin ninguna instruccion y sin virtud. Las leyes naturales encuentran
en su organismo, cuyas cualidades excepcionales no conocemos, una ocasion de
manifestarse y proceden a realizar su obra, como s'ien,pre lo hacen, con precision y
calma. Los mas delicados gourmet s aprecian las trufas y las emplean a su manera,
pero son los puercos quienes las desentierran: de igual manera ocurre, en un
sentido analdgico, con las cosas menos materiales y menos gastronémicas: los
instintos buscan y presienten, pero es la ciencia la que verdaderamente encuentra.
El progreso actual del conocimiento humano ha disminuido notablemente la suerte
de los prodigios, pero aun gueda un gran numero de ellos, ya que no conocemos ni
la fuerza de la imaginacion, ni la razén de ser y el poder del magnetismo. La
observacién de las analogias universales ha sido descuidada, y a ello se debe que se
haya perdido la fe en la adivinacion. Un sabio cabalista puede llegar aun hoy en dia
a asombrar a la multitud y a confundir incluso a las gentes instruidas: 1.°
Adivinando las cosas ocultas; 2.° Prediciendo muchas de las cosas que estan por
venir; 3.° Dominando la voluntad de otros, en tal forma que les impida hacer lo que
ellos quieran y forzarles a realizar lo que no desean; 4.° Produciendo a voluntad
suefios y apariciones; 5.° Curando un gran numero de enfermedades; 6.° Volviendo
a la vida a sujetos en quienes se manifiesten todos los sintomas de la muerte y, 7.°
En fin, demostrando a través del ejemplo la realidad de la piedra filosofal y de la
transmutacién de los metales, de acuerdo a la ciencia secreta de Abraham el Judio,
Flamel o Ramon Llull. Todos estos prodigios se operan a través de un agente Unico,
gque los hebreos llaman 00, igual que lo hace el caballero de Reichenbach, que
nosotros denominamos luz astral, junto con la escuela de Pasqualis Martinez, y que
Mirville llama el diablo, mientras que los antiguos alquimistas lo conocen bajo el
nombre de Azoth. Es aquel elemento vital que se manifiesta por los fendmenos de
calor, luz, electricidad y magnetismo, que impregna todos los planetas y los seres
vivos. En este mismo agente encuentran su prueba las doctrinas cabalisticas sobre el
equilibrio y el movimiento por virtud de la doble polaridad, donde un polo atrae en
tanto que el otro reposa, uno produce el calor y el otro el frio, y mientras uno irradia
una luz azul y verdosa, el otro genera una luz amarilla y rojiza.

Mediante sus distintas formas de magnetismo, dicho agente nos acerca o nos
separa unos de otros y, al someter a uno a la voluntad del otro, haciéndole entrar en
su circulo de atraccion, perturba o restablece el equilibrio dentro de la economia
animal, a través de sus transmutaciones y sus efluvios alternativos, recibiendo y
transmitiendo las impresiones de esa fuerza imaginaria que es para el hombre la



imagen y semejanza del Verbo creador, llegando asi a producir los presentimientos
y a determinar los suefos. La ciencia de los milagros no es otra cosa que el
conocimiento de esta fuerza maravillosa, y el arte de hacer milagros se reduce a la
sencilla accion de imantar o iluminar a los seres, siguiendo las leyes invariables del
magnetismo o de la luz astral. Preferimos la palabra luz a la de magnetismo, por ser
mas tradicional en ocultismo y porque expresa de una forma mas completa y
perfecta la naturaleza de este secreto agente. Ella es, en verdad, el oro fluido y
potable de los maestros alquimistas. La palabra oro se deriva de la voz hebrea
GOl/I', que significa luz. ;Qué deseais?, se pregunta a todos los aspirantes a una
iniciacién. -Ver la luz, debe responder el adepto. Pero el nombre de iluminados, con
el cual se suele calificar a los adeptos, ha sido por lo comun mal interpretado al
atribuirsele un sentido mistico, como si se tratara de hombres cuya inteligencia se
hubiera visto esclarecida de un dia para otro en forma milagrosa. lluminados
significa, en realidad, conocedores y poseedores de la luz, bien sea por la ciencia del
gran agente magico, o por tratarse de la nocidn ontoldgica y racional del absoluto.
El agente universal es, pues, una fuerza vital, siempre y cuando esté subordinado a
la inteligencia. Abandonado a si mismo, devora rapidamente, igual que Moloch,
todo lo que crea, y convierte en vasta destruccion la superabundancia de vida. Es
entonces la serpiente infernal de los antiguos mitos, el Tifon de la mitologia egipcia
o el Moloch de los fenicios; pero si la sabiduria, madre de los Elohim, llega a poner
el pie sobre su cabeza, llega a agotar todas las llamas que esta fuerza emite y hace
gue derrame sobre la tierra una luz vivificante a manos llenas. Se ha dicho en el
Zohar que, en el comienzo de nuestro periodo terrestre, cuando los elementos se
disputaban la superficie del mundo, el fuego, semejante a una inmensa serpiente,
habia envuelto todo en sus repliegues y pretendia consumir a todos los seres, hasta
gue la clemencia divina, arrojando sobre ésta las olas del mar como una vestidura
de nubes, puso el pie sobre la cabeza de la serpiente y le obligd a entrar de nuevo en
el abismo. ;Quién no podria entrever, en esta alegoria, la explicacion primordial y
la més razonable de una de las imagenes mas caras dentro del simbolismo catdlico,
el triunfo de la Madre de Dios? Los cabalistas dicen que el nombre oculto del diablo,
su verdadero nombre, es el mismo de Jehova, pero escrito al revés. Esta es toda una
revelacion para el iniciado en los misterios del Tetragrama. En efecto, el orden de
las letras de este gran nombre, indica la preeminencia de la idea sobre la forma, de
lo activo sobre lo pasivo, de la causa sobre el efecto. Al invertir su orden se obtendra
exactamente lo contrario. Jehova es aquel que domina la naturaleza como a un
caballo soberbio, y hace que vaya por donde El lo desea. Chavajoh (el demonio) es
como el caballo sin freno que, como ocurrid a los egipcios en el cantico de Moisés, se
precipita sobre su caballero y le lleva junto con él hacia el abismo. Asi que la
existencia del diablo es algo real para los cabalistas, pero éste no es una persona, ni
un poder distinto de las fuerzas mismas de la naturaleza. Es mas bien la divagacion



o el adormecimiento de la inteligencia. Es la locura y el engafio. Asi se explican
todas las pesadillas de la Edad Media, y también los extrafios simbolos de algunos
iniciados como los Templarios, cuya culpa no estaba ciertamente en rendir culto a
Baphomet, sino en haber puesto la imagen a los ojos de los profanos. EI Baphomet,
figura panteista del agente universal, no es otra cosa que el demonio barbudo de los
alquimistas. Se sabe que en los grados mas elevados de la antigua masoneria
hermética se atribuia a un demonio barbudo la terminacion de la Gran Obra; ante
esta palabra, el vulgo se santiguara y cerrara los ojos, pero aquellos que han sido
iniciados en el culto de HermesPantheos, comprendian bien la alegoria y se
guardaban de explicaria a los profanos. El sefior de Mirville, en un libro que hoy se
encuentra casi olvidado, pero que provocé mucho ruido hace algunos meses, se ha
tomado el trabajo de reunir algunas hechicerias del tipo de aquellas que llenan las
compilaciones hechas por personas como Delancre, Delrio y Bodino. Ya hubiera
podido consultar la historia para encontrar algo mucho mas interesante, y esto sin
mencionar los milagros tan comprobados de los jansenistas de PortRoyal y del
diacono Paris, pues ya era algo maravilloso la gran monomania de este martir que
ha hecho ir al suplicio como a una fiesta a los nifos e incluso a las mujeres durante
trescientos afos. ;Qué otra cosa puede ser mas sobrecogedora gque esta fe entusiasta,
sostenida durante tantos siglos ante los mas incomprensibles y, si queréis, mas
escandalosos misterios? En esta ocasion, diréis, los milagros venian de Dios, y se
servia de ellos como una prueba para establecer la verdad de la religion. Pero,
veamos: los herejes también se hacian matar por adherirse a sus dogmas, en
muchos casos franca y realmente absurdos, y también llegaban a sacrificar su razén
y su vida en pro de su creencia, joh!, para ellos, es evidente que el diablo entraba en
juego. jPobres gentes que tomaban al diablo por Dios y a Dios por el diablo! De qué
forma hubiesen reconocido su "engafio, si se les diera a conocer el verdadero Dios
en la Caridad, la ciencia, la justicia y, sobre todo, la misericordia de sus ministros!"
Los nigromantes, que se dedican a hacer aparecer el diablo, mediante una serie
tortuosa y fatigante de evocaciones de cariz indignante, se parecen en realidad a
esos nifos que estan alrededor del san Antonio de la leyenda, quien les sacaba de
los infiernos a millares y les atraia siempre hacia si, como se cuenta que Orfeo atraia
a los grandes arboles, las Tocas y las bestias mas feroces. Callot ha sido el Unico que,
al ser iniciado por los bohemios némadas durante su infancia en los misterios de la
magia negra, ha podido comprender y reproducir las evocaciones del primer
ermitafio. ;O acaso creéis que las descripciones espantosas sobre maceraciones y
aYl;nos han sido inventadas por los autores de leyendas? No, por el contrario, han
sido tomadas estrictamente de la realidad. En efecto, los claustros han estado
poblados siempre por espectros sin nombre, y sus muros palpitan ain de sombras y
de larvas infernales. En alguna ocasion, santa Catalina de Siena pasé ocho dias en
medio de una orgia obscena, que hubiera sido digna de la inspiracién de L'Arétin;



santa Teresa sentia que la llevaban viva al infierno y sufria, en medio de muros que
se acercaban siempre, angustias tales que sélo una mujer histérica podria
comprender... Todo ello, se dira, ocurria en la imaginacion de estas personas; pues,
acaso ,donde querriais que ocurrieran estos hechos de orden sobrenatural? Lo que
es cierto es que todos estos visionarios han podido percibir, tocar y sentir, con una
fuerte impresién de realidad. Hablamos de ello por propia experiencia, pues existen
visten visiones semejantes de nuestra primera juventud, vivida en medio del -retiro
y el ascetismo, cuyo recuerdo aun nos hace estremecer. Dios y el diablo son el ideal
del bien y del mal absolutos. Pero el hombre nunca llega a concebir el mal absoluto
sino como Una falsa idea del bien. Sélo el bien puede ser absoluto, mientras que el
mal se relaciona Unicamente con nuestra ignorancia y nuestros errores. Todo
hombre tiene que ser diablo primero para luego llegar a ser dios; pero, dado que la
ley de solidaridad es universal, la jerarquia existira tanto en el infierno como en el
cielo. Asi, un criminal encontrard siempre alguien que sea peor que €l y quiera
hacerle mal, y cuando el mal llega a su extremo, entonces es preciso que termine alli,
ya que sblo podria continuar reduciendo el ser a la nada, lo cual es imposible.
Entonces los hombres endemoniados, a falta de recursos,rebotan sobre el dominio
de los hombres-dioses y son entonces salvados por aquellos a quienes antes
consideraban sus victimas. Pero incluso aquel hombre que se esfuerza por vivir
haciendo el mal, va a rendir homenaje al bien por todo aquello que desarrolla en si
mismo en cuanto a inteligencia y energia. Es por ello que el gran iniciador ha dicho
en su lenguaje figurado: sed, pues, frios o calientes, pues a los tibios los vomitaré. El
gran Maestro, en una de sus parabolas, condena solamente al perezoso que ha
enterrado su talento por temor a perderlo en las azarosas operaciones de este banco
gue se llama vida. No pensar nada, no amar nada, no querer nada, no hacer nada,
he ahi el verdadero pecado. La naturaleza s6lo reconoce y recompensa a quienes
trabajan. La voluntad humana se desarrolla y crece a través de la actividad. Para
guerer verdaderamente, es preciso actuar. La accion domina y arrastra siempre a la
inercia. Tal es el secreto de la influencia de aquellos que son llamados perversos
sobre las gentes que se consideran honestas: cuantas mujeres honestas miran con
envidia a las prostitutas; no hace mucho tiempo aun eran bien mirados aquellos que
trabajaban como presidiarios. ¢Por qué? ¢(Acaso la opinidon publica ha rendido
alguna vez homenaje al vicio? N o, pero ella obra en justicia con la addacia y la
actividad, en cierta manera como los tunantes de poca monta envidian a los
bandoleros famosos. La audacia, unida a la inteligencia, es la madre de todos los
éxitos en este mundo. Para emprender, hace falta saber; para cumplir, hace falta
guerer, y para querer verdaderamente, hace falta osar, de manera que, para recibir
finalmente en paz los frutos de la audacia, hace falta callar. SABER, OSAR,
QUERER, CALLAR son, como hemos mencionado ya, los cuatro verbos cabalisticos
gue corresponden a las cuatro letas del Tetragrama y a las cuatro formas jeroglificas



de la Esfinge. El Saber, es la cabeza humana; Osar, se representa por las garras del
ledn; Querer, estd indicado en los flancos laboriosos del toro, y Callar, en las
misticas alas del aguila. El Unico que sabe mantenerse por encima de los demas
hombres, es aquel que no prostituye a sus comentarios y a sus bromas los secretos
de su inteligencia. Todos los hombres verdaderamente fuertes son magnetizadores,
y el agente universal obedece a su voluntad. Es asi como ellos obran maravillas.
Ellos se hacen creer, se hacen seguir, y cuando dicen: esto es asi, la naturaleza
cambia de alguna manera frente a los ojos del vulgo y llega a ser lo que el gran
hombre ha querido. Esta es mi carne, y ésta es mi sangre, ha dicho aquel hombre
gue se convirtié en Dios por su virtud y, dieciocho siglos después, ante un pedazo
de pan y un poco de vino, podemos ver, tocar, gustar y adorar la carne y la sangre
gue fueron divinizadas por el martirio. j Decidnos ahora si la voluntad humana no
es capaz de obrar milagros! No hemos hablado auin de Voltaire: Voltaire no ha sido
un taumaturgo, sino mas bien un intérprete espiritual y elocuente de aquellos sobre
quienes el milagro no hace efecto. Todo es negativo en su obra, asi como todo era
afirmativo en la de Galileo, como lo ha expresado un ilustre y muy desgraciado
emperador. También Juliano intentd hacer en su tiempo mas de lo que ha podido
hacer Voltaire; él pretendia oponer el prestigio al prestigio, la austeridad del poder
a la de la oposicion, las virtudes a las virtudes, los milagros a los milagros. Los
cristianos nunca habian tenido un enemigo mas poderoso, y se dieron buena cuenta
de ello, ya que Juliano fue asesinado, y la leyenda dorada nos cuenta aun que un
santo martir, sacado de su tumba por los clamores de la iglesia, tomé las armas y
vencid al apéstata sumiéndole en la sombra junto con su ejército y sus victorias.
i Tristes martires que resucitan para convertirse en verdugos! j Y demasiado crédulo
aquel emperador que confiaba en sus dioses y en las v.irtudes de pasadas edades!
Mientras que los reyes de Francia estaban rodeados de adoracién por sus pueblos y
eran mirados como los enviados del Sefior y los hijos predilectos de la Iglesia, su
sola mencién era capaz de curar o dar alivio. Un hombre que tenga este nombre
hara siempre milagros cuando le apetezca. Cagliostro bien pudo haber sido un
charlatan, pero desde que la opinion hizo de él el divino Cagliostro, estaba en
capacidad de obrar prodigios, y asi ocurrid. Cuando Cephas Barjona no era mas que
un simple judio, proscrito por Nerdn, que proporcionaba a las mujeres de los
esclavos un balsamo para la vida eterna, Cephas Barjona, frente a todas las gentes
instruidas de Roma, no pasaba de ser otro charlatan; pero la opinion llegé a forjar
un apostol de este empirico espiritualista, y los sucesores de Pedro, aun tratandose
de Alejandro VI o de Juan XXII, son infalibles para todo hombre bien elevado en la
sociedad y que no quiera ponerse inutilmente al margen de ella. Asi va el mundo..
La charlataneria, cuando tiene éxito, viene a ser, en magia o en cualquier otro tema,
un gran instrumento de poder. Fascinar con habilidad al vulgo ¢no es acaso
dominarlo? Los pobres diablos de los brujos que se hacian quemar barbaramente



durante la Edad Media, no tenian, por lo visto, un gran dominio sobre los demas.
Juana de Arco fue una maga cuando estuvo a la cabeza de los ejércitos, y sin duda,
en Rouen la pobrecilla no llegé a ser siquiera una hechicera. Ella s6lo sabia orar y
combatir, y el prestigio que la rodeaba cesé en cuanto cayé prisionera. ¢Se ha dicho
alguna vez en su historia, que el rey de Francia la hubiese querido rescatar? ;O que
la nobleza francesa, el pueblo o el ejército hubiesen protestado por su condena? El
mismo Papa, para quien el rey de Francia era su hijo predilecto, ¢lleg6é a excomulgar
a los verdugos de La Pucelle? No, nada de esto pasé. La doncella de Orleans se
convirtié a los ojos de todos en una hechicera, desde el momento en que dejo de ser
maga, y no fueron por cierto Unicamente los ingleses quienes la quemaron. Cuando
se ejerce un poder que es sobrehumano en apariencia, es | preciso ejercerlo siempre
o resignarse a perecer. EIl mundo suele | vengarse en forma. muy cruel de haber
creido demasiado, admirado demasiado y, sobre todo, de haber obedecido
demasiado. No comprendemos, pues, el poder magico sino en su aplicacion a las
grandes cosas, pues si un verdadero mago no llega a hacerse duefio del mundo es
porque no le interesa y ¢por qué entonces querria él rebajarse en el uso de su poder
soberano? Te daré todos los reinos del mundo, si caes a mis pies y me adoras, dijo el
Satanas de la parabola a Jesus -Retirate, respondio el Salvador, pues esta escrito: tu
adoraras soélo a Dios... iEli. Eli lamma Sabachtani!, exclamaria luego este divino y
sublime ado- | rador de Dios. Si El hubiera contestado a Satanas: jno te adoraré, sino
gue eres tu quien caera a mis pies, pues asi te lo ordeno en | nombre de la
inteligencia y la razoén eterna!, no hubiese sacrificado su vida santa y noble al méas
afrentoso de todos los suplicios. ElI Satanas de la montafia fue asi cruelmente
vengado. Los antiguos llamaban a la magia practica, el arte sacerdotal y el arte real.
De alli se deduce gque los magos eran los maestros de la civilizacion primitiva, ya
gue eran también los maestros de toda la ciencia de su tiempo. Saber es poder,
cuando se osa querer. La primera ciencia del cabalista practico o del mago, es la del
conocimiento de los hombres. La frenologia, la psicologia, la quiromancia, la
observacién de los gustos y los movimientos, del sonido de la voz, Y, en general las
impresiones, ya sean éstas simpaticas o antipaticas, son parte de este conocimiento
y los antiguos no las ignoraban; Gall y Spurzeim han vuelto a encontrar en nuestra
época la frenologia; Lavater y luego de él Porta, Cardan, Taisnier, Jean Belot y otros,
han vuelto sobre los antiguos pasos de la psicologia, ya que no se les podria llamar
descubridores de esta ciencia. La quiromancia permanece todavia oculta, y apenas
se encuentran algunas de sus huellas en las obras recientes y por demas interesantes
del caballero de Arpentigny, pero para tener una nocién suficiente, hara falta
remontm .f hasta las mismas fuentes cabalisticas, ha dicho el sabio Cornelio
Agrippa. No esta demas decir algunas palabras aqui respecto a la quiromancia,
mientras que estamos a la espera de la obra de nuestro amigo Desbarolles.



La mano es para el hombre el instrumento de su accién; como el rostro,
conforma una especie de sintesis nerviosa, y como él, posee también sus propios
trazos y fisonomia peculiar. Alli esti trazado el caracter de los individuos, por
medio de signos evidentes. Asi, de acuerdo a sus manos, unos seran laboriosos,
otros perezosos, unos pesados y lentos, otros ligeros e insinuantes. Las manos duras
y secas revelan que una persona esta hecha para la lucha y el trabajo, mientras que
aquellas blandas y humedas denotan una tendencia a la voluptuosidad. Los dedos
puntiagudos son escrutadores y misticos, los dedos con forma ligeramente
cuadrada indican aptitud matematica y los espatulados se relacionan con personas
ambiciosas, amantes de opinar sobre todo. El pulgar, pollex, es el dedo de la fuerza
y el poder. Corresponde en el simbolismo cabalistico a la primera letra del nombre
de Jehova. Por si solo, este dedo es como una sintesis de toda la mano, asi que si es
fuerte, la persona sera normalmente fuerte, y viceversa si es débil. Tiene tres
falanges, estando la primera de ellas escondida en la palma de la mano, igual que el
eje imaginario del mundo atraviesa el interior de la tierra. Esta primera falange
corresponde a la vida fisica, la segunda a la inteligencia y la ultima a la voluntad. Si
la palma de la mano es espesa y grasosa, dent" ra gustos sensuales y una gran
energia en la vida fisica;, un pulgar alargado, sobre todo en su ultima falange, es
signo de una voluntad fuerte que podra llegar hasta el despotismo; por el contrario,
si este dedo es corto, sefiala un caracter suave y facil de dominar. Los pliegues
habituales de la mano forman y determinan lineas. Estas lineas vienen a ser como la
huella de los habitos, y el observador paciente sabra reconocerlas y juzgar sobre
ellas. EI hombre cuya mano se pliega mal es torpe y desgraciado. La mano tiene tres
funciones principales: asir, sostener y palpar. Las manos mas flexibles son aquellas
gue palpan y agarran mejor; las manos duras y fuertes pueden agarrar durante mas
tiempo; las arrugas, incluso las mas leves, nos muestran las sensaciones habituales
de dicho 6rgano. Cada dedo tiene asi una funcién especial, de donde proviene su
nombre: ya hemos hablado del pulgar. El indice es el dedo que muestra; por
consiguiente, se relaciona con el verbo y la profecia; el dedo medio, que domina
sobre toda la mano, representa el destino; el anular, esta vinculado a las alianzas y
los honores, y los quiromanticos le han consagrado al sol; el dedo mefique es
insinuante y también indiscreto, al menos en la opinidn de las nodrizas y las gentes
sencillas, a quienes este pequefio dedo cuenta tantas cosas. La mano tiene siete
protuberancias que los cabalistas, siguiendo las analogias naturales, han atribuido a
los siete planetas: la del pulgar a Venus, la del indice a Jupiter, la del dedo medio a
Saturno, la del anular, al Sol, la del mefique a Mercurio y las otras dos a Marte y a
la Luna. De acuerdo a su forma y predominio se tiene idea sobre los atractivos, las
aptitudes y, por consiguiente, el probable destino de los individuos sometidos a
estudio. No hay vicio que no deje huella, ni virtud que no imprima su signo. Asi
gue, para los ejercitados o0jos del quiromantico u observador, no hay engafio posible.



Se comprenderd que una ciencia tal es ya de por si un poder verdaderamente
sacerdotal y real. La prediccion de los principales acontecimientos de la vida se hace
entonces posible por las numerosas probabilidades analdgicas que ofrece esta
observacién; pero existe una facultad que podemos llamar de los presentimientos, o
de la sensibilidad. Todas las cosas eventuales o posibles existen en forma causal
antes de realizarse mediante los actos, y los sensitivos ven de antemano los efectos
en las causas mismas, pudiendo ofrecer asombrosas predicciones antes de que
ocurran los grandes eventos. Hemos oido hablar, que bajo el reinado de Luis-Felipe,
individuos sonambulos y extéaticos llegaron a predecir la reinstauracién del imperio,
precisando incluso la fecha de su advenimiento. La republica de 1848 se anuncio
claramente en la profecia de Orval, que data por lo menos de 1830 y de la que
desconfidbamos mucho, lo mismo que de aquellas atribuidas a Olivarius, de ser éste
un seuddénimo de la sefiorita Lenormand. Pero no importa mucho aqui lo que
pensemos. Esta luz magnética que permite predecir el futuro también hace posible
adivinar las cosas presentes y ocultas; al ser ella la vida universal, es también el
agente de la sensibilidad humana, que transmite a unos los males o la salud de los
otros, de acuerdo a la fatal influencia de los contactos, o a las leyes de la voluntad.
De esta forma se explica el poder propio de las bendiciones y los maleficios,
reconocido por los grandes adeptos' y sobre todo por el maravilloso Paracelso. Un
juicioso critico, Ch. Fauvety, en un articulo publicado por la Revlle philosophiglle el
religiellse, aprecia en alto grado los trabajos avanzados de Paracelso, Pomponace,
Goglenius, Crollius y Robert Fludd, acerca del magnetismo. Pero todo esto, que
nuestro sabio amigo estudia s6lo como una curiosidad filoséfica, era una practica
para Paracelso y los suyos, sin que por ello se preocupasen mucho por hacerla
comprensible ante el mundo, ya que para ellos constituia uno de los tradicionales
secretos que son de rigor en ocultismo y que basta con indicar a quienes saben,
dejando siempre un velo delante de la verdad, para distraer asi a los ignorantes.
Veamos, pues, algo de aquello que Paracelso reservaba solamente a los iniciados, y
gue hemos logrado comprender descifrando los signos jeroglificos y las alegorias
gue usaba en su obra: El alma humana es de naturaleza material. Su parte divina le
es ofrecida para inmortalizarla y darle vida espiritual e individual, pero su
substancia natural es fluidica y colectiva. Hay, pues, dos caminos para el ser
humano: la via individual o razonable, y la via comun o instintiva. .Es mediante
esta Ultima que es posible que los unos vivan en los otros, dado que el alma
universal, de la cual cada organismo tiene una conciencia separada, es la misma
para todos. Vivimos asi una vida comun y universal cuando nos encontramos en
estado de embrién, en el éxtasis y durante el suefio. En efecto, la razén no actua
sobre este dltimo y aunque a veces podemos encontrar la légica en nuestro suefio,
ello s6lo ocurre en forma fortuita, de acuerdo al azar de reminiscencias puramente
fisicas. En los suefios tenemos, pues, la conciencia de la vida universal. Estamos



unidos al fuego, al agua, al aire y a la tierra; volamos igual que las aves,’ trepamos
por los &rboles como ardillas, nos deslizamos como serpientes; nos encontramos
ebrios de luz astral, y nos replegamos hacia el hogar comun, cosa que ocurre en una
forma mas completa a nuestra muerte. Pero entonces (y asi es como Paracelso nos
explica los misterios del mas alld), entonces los malvados, o sea, aquellos que se
dejan dominar por los instintos de la bestia, en perjuicio de la razén humana, se
sumergen en el océano de la vida comun con todas las angustias propias de una
muerte eterna, mientras que los otros permanecen en su superficie y gozan para
siempre de las riquezas que les proporciona este oro fluido que han sido llamados a
dominar. Esta identidad de la vida fisica permite a las voluntades mas fuertes
apoderarse de las existencias de otros y convertirse en sus auxiliares, lo cual explica
las corrientes simpaticas proximas o a distancia, y esclarece todo el secreto de la
medicina oculta, ya que esta medicina tiene por principio la gran hipotesis de las
analogias universales y atribuye todos los fendmenos de la vida fisica al agente
universal, dejando ver que basta con obrar sobre el cuerpo astral para obtener
efectos sobre el cuerpo visible y material. Ella nos ensefia también que la esencia de
la luz astral es un doble movimiento de atraccién y proyeccion; de esta manera, los
cuerpos humanos se atraen y repelen entre si y pueden también ser absorbidos por
otros o expanderse y hacer intercambios; las ideas o imaginaciones de uno pueden
llegar a influenciar la forma de otro y proyectarse luego sobre el cuerpo fisico
externo. De esta manera se explican los extrafios fendbmenos relativos a la influencia
de la mirada durante el embarazo, o las pesadillas producidas por la cercania de
personas con mala salud, en la misma forma que es sabido como el alma respira
algo malsano en la comparniia de locos o de gente malvada. Es preciso observar que
en los pensionados los nifios llegan a impregnarse un poco de la fisonomia de los
otros, y por esto, cada instituto o colegio llega a tomar, por asi decirlo, un aire de
familia que le es peculiar. En las escuelas de huérfanos dirigidas por religiosas,
todas las nifias se parecen entre si y toman todas esa fisonomia obediente y borrosa
gue caracteriza a la educacion ascética. Los seres humanos llegan a ser bellos en la
escuela del entusiasmo, de las artes o de la gloria, se vuelven feos en las carceles y
su figura suele ser triste en los seminarios y conven. tos. Aqui dejaremos a Paracelso,
con el objeto de adentrarnos en las aplicaciones y consecuencias de sus ideas, que
no difieren de aquellas de los antiguos magos, y de los elementos de esta kadbala
fisica que llamamos magia. De acuerdo a los principios cabalisticos formulados por
la escuela de Paracelso, la muerte vendria a ser como un suefio, cada vez mas
profundo y definitivo, que no seria imposible detener en sus comienzos, ejerciendo
una potente accion de voluntad sobre el cuerpo astral que se separa, y llamandole
de nuevo a la vida por algun poderoso interés o alguna afeccion dominante. Jesus
expresé el mismo pensamiento cuando dijo de la hija de Jairo: esta jovencita no esta
muerta, sino que duerme; y de Lazaro: nuestro amigo se ha dormido, voy a



despertarle. Para explicar este sistema de resurreccion en forma que no ofenda al
sentido comun, es decir, a la opinién generalmente aceptada, diremos que la muerte,
en tanto no se produzca una destruccion o alteracion esencial de los érganos, esta
siempre precedida de una letargia mas o menos larga (la resurreccién de Lazaro, si
tuviera que ser admitida como un hecho cientifico, probaria que dicho estado
puede llegar a durar hasta cuatro dias) 1. Veamos ahora el secreto de la Gran Obra
gue hemos dado solamente en el texto hebreo sin puntuacién en el Ritual de Alta
Magia. He aqgui el texto completo en latin, tal como se le encuentra en la pagina 144
del Sepher Yetzhirah, comentado por el alquimista Abraham (Amsterdam, 1642):

Se objetar4d que Lazaro no se sentia bien, lo cual pasa igualmente con
personas de buena salud o con muchos enfermos que han curado. Por lo demas, es
un testigo presencial quien nos cuenta en el Evangelio esto, y lo atribuye a los
cuatro dias de permanencia en el sepulcro. Quiza esta pardbola sea fruto de su
imaginacion exagerada.

SEMITA XXXI Vocatur intelligentia perpetua; et quare vocatur ita? Eo quod
ducit motum solis et lunae juxta constitutionem eorum; utrumque in orbe sibi
conveniente. Rabbi Abraham F.". D.’. dicit: Semita trigésima prima vocatur
intelligentia perpetua: et illa ducit solem et lunam et reliquas stellas et figuras,
unum quodque in orbe suo et impertit omnibus creatis juxta dispositionem ad signa
et figuras. He aqui la traduccién del texto hebreo que hemos transcrito en nuestro
ritual: «La via trigesimaprimera es llamada Inteligencia Perpetua, y es ella la que
rige al sol, la luna y las otras estrellas y figuras, cada una en su Orbita respectiva.
Ella se encarga de distribuir lo que conviene a todas las cosas creadas segun su
disposicién en los simbolos y las figuras.» Como puede verse, este texto resulta
absolutamente oscuro para quien desconoce el valor caracteristico de cada uno de
los treinta y dos senderos. Estos estan compuestos por los diez ndmeros y las
veintidds letras jeroglificas de la Kabala. El sendero treinta y uno se relaciona con la
letra shin, y representa la lampara mégica, la luz en medio de los cuernos de
Baphomet. Es el simbolo cabalistico del OD, o de la luz astral, con sus dos polosy su
centro equilibrado. Es bien sabido que, en el lenguaje de los alquimistas, el sol
representa el oro, la luna la plata, y que las otras estrellas o planetas se refieren a los
demés metales. Ahora podemos comprender el pensamiento del judio Abraham. El
fuego secreto de los maestros de Alquimia es, pues, la electricidad. Y ella constituye
practicamente la mitad de su gran Arcano. Peru ellos también lograban equilibrar la
energia por medio de una influencia magnética que concentraban en su atha. nor.
Es esto lo que se puede. sacar de los oscuros dogmas de Basilio Valentin, Bernard de



Trévisan y Henri Khunrath, y todos ellos prentendian haber logrado la
transmutacién, igual gue Ramon Llull, Arnau de Vilanova y Nicolas Flamel. La luz
universal, en cuanto que magnetiza los mundos, se llama luz astral; en cuanto ella
forma los metales, se le llama Azoth, o Mercurio de los sabios y, en cuanto anima la
vida de los animales, debe recibir el nombre de magnetismo animal. El bruto esta
sometido a las fatalidades de esta luz. EI hombre puede llegar a dirigirla. Es la
inteligencia quien, al adaptar el simbolo al pensamiento, crea las formas y las
imagenes. La luz universal es como la imaginaciéon divina, y este mundo que
cambia sin cesar, permanece siempre siendo el mismo en cuanto a sus leyes
configurativas, es asi el suefio inmenso de Dios. EI hombre llega a la nocion de la
luz mediante su imaginacion; atrae hacia si la luz suficiente para dar forma a sus
pensamientos, e incluso, a sus suefos. Si esta luz le invade, de forma que ahoga su
propio entendimiento en las formas que evoca, sera un loco. Pero la atmosfera
fluidica de los locos llega a ser a menudo un veneno para las imaginaciones
exaltadas a la raz6n vacilante. Las formas que la imaginacién sobreexcitada
produce para extraviar al entendimiento son tan reales como puede serio una
fotografia. No es posible ver aquello que no existe. Los fantasmas de los suefios y
los mismos suefios de quienes suefian despiertos, son asi imagenes reales que
existen en la luz. Existe también el caso de alucinaciones contagiosas. Pero aqui
siempre hay algo mas que en las alucinaciones ordinarias.

Si aquellas imagenes producidas por las mentes enfermas tienen algo de
realidad, ¢no es acaso posible que sean proyectadas hacia fuera, en forma tan real
como ellos las perciben? Estas imagenes, que proyectan todo el sistema nervioso del
médium, ¢no podrian llegar a afectar a todo el organismo de aquellos que,
voluntaria o involuntariamente entren en simpatia nerviosa con dicho médium?
Los hechos llevados a cabo por Mr. Home nos prueban que todo esto es posible.
Ahora, responderemos a quienes pretenden ver en dichas imagenes
manifestaciones del otro mundo y fendmenos de necrornancia. Tomaremos nuestra
respuesta del libro sagrado de los cabalistas, pues nuestra doctrina sobre este
asunto se identifica plenamente con la de los rabinos que compilaron el Zohar.
Axioma El espiritu se reviste para descender y se despoja para subir. En efecto: ;Por
gué los espiritus creados se encuentran revestidos de cuerpo? Ellos deben estar
limitados para que su existencia sea posible. Al despojarse de todo cuerpo y carecer
por consiguiente de todo limite, los espiritus creados se perderian en el infinito y, al
carecer de poder para concentrarse en algun sitio, estarian como muertos e
impotentes en el todo, serian abismos en la inmensidad de Dios. Todos los espiritus
creados tienen, pues, un cuerpo, mas sutil o mas espeso de acuerdo al medio en el
gue son destinados a vivir. Asi, el alma de un muerto no podria vivir dentro de la
atmosfera de los vivos, asi como nosotros no podriamos hacerlo dentro de la tierra



o del agua. Sera necesario, para un espiritu ligero o etéreo, un cuerpo semejante a
aquellos aparatos que utilizan los submarinistas, para que éste pueda llegar hasta
nosotros. Todo lo que podemos percibir de los muertos son los reflejos que ellos
han dejado en la luz atmosférica, cuyas impresiones evocamos a través de la
simpatia de nuestros recuerdos. Las almas de los muertos estan por encima de
nuestra atmosfera. El aire que respiramos es para ellos como la tierra para nosotros.
Es esto lo que ha declarado el Salvador en su Evangelio, cuando hace hablar al alma
de un bienaventurado: «Ahora, el gran Caos se ha cerrado para nosotros, y quienes
estan en lo alto no pueden volver a descender hacia quienes estan abajo.» De esta
forma, las manos que hace aparecer Mr. Home no pueden ser otra cosa que el
mismo aire, coloreado e impregnado por los reflejos que produce y proyecta su
imaginacion enferma 1. Se les toca, igual que se les ve: mitad ilusion y mitad fuerza
magnética y nerviosa. He aqui, a nuestro modo de ver, una explicacién precisa y
clara de todo ello. Razonemos por un momento con los partidarios de las
apariciones de ultratumba: O estas manos son cuerpos verdaderos, o se trata de
ilusiones. Si son cuerpos, no son entonces espiritus, y si se trata de ilusiones
producidas por un dentro o fuera de nosotros, entonces me daréis la razon. 1

Este agente luminoso, al ser también el del calor, explica los cambios
repentinos de temperatura ocasionados por las proyecciones anormales o las
absorciones subitas de la luz. Y también es causa de una perturbacion atmosférica
local, que produce los ruidos de tempestad y los crujidos de la madera.

Ahora subrayemos: Casi todos los enfermos de congestion luminosa o de
sonambulismo contagioso, perecen de muerte violenta, o, en todo caso, de muerte
subita. Es por esto que se llegd a atribuir al diablo, en otros tiempos, el poder de
estrangular a los brujos. El bueno y honesto Lavater, evocaba habitualmente el
supuesto espiritu de Gablidone. Y fue asesinado. Un camarero de Leipzig,
Schroepfer, evocaba las imagenes animadas de los muertos. Terminé suicidandose
de un tiro en la cabeza. Sabemos, por otra parte, cual fue el desgraciado fin de
Cagliostro. Pero los investigadores imprudentes pueden esperar a veces desgracias
mayores que la muerte misma: pueden llegar a convertirse en locos o idiotas, y asi
sblo evitardn la muerte bajo una vigilancia constante para impedirles suicidarse.
Las enfermedades magnéticas cdnstituyen por si mismas un camino hacia la locura
y nacen siempre de la hipertrofia o de la atrofia del sistema nervioso. Se asemejan al
histerismo que, en realidad, es una de sus variedades y a menudo se producen, bien
por un exceso de celibato o por excesos de otro género opuesto a éste. Es un hecho
gue existe una estrecha relacion entre el cerebro y aquellos 6rganos encargados de
cumplir una de las obras méas nobles de la naturaleza: la reproduccién de los seres.
No se viola impunemente el santuario de la naturaleza. Nadie osaria levantar, sin


alainc
Resaltado


arriesgar su propia vida, el velo de la gran Isis. La naturaleza es casta y es a la
castidad a quien entrega las claves de la vida. Por ello, abandonarse a los amores
impuros, es confiarse a la muerte. La libertad, que es la vida del alma, no se
conserva sino dentro del orden natural. Todo desorden voluntario la hiere y un
exceso prolongado acaba con ella. En tal caso, en lugar de estar guiados y
preservados por la razon, se estara abandonados al flujo y reflujo fatal de la luz
magnética. Pues la luz magnética devora sin cesar, ya que ella crea siempre y, para
poder producir continuamente, también debe absorber de la misma forma. De alli
provienen las monomanias asesinas y las tentativas de suicidio. De alli nace el
espiritu de perversidad que ha descrito en forma tan viva y palpable Edgar A. Poe,
y que Mirville tenia razén en llamar el diablo. El diablo es el vértigo de la
inteligencia, aturdida por las dudas del corazén. Es la monomania de la nada, es la
atraccion del abismo, independientemente de lo que pueda ser de acuerdo a la fe
catolica, apostélica y romana y sus decisiones, las cuales no tendriamos la
temeridad de tocar. En cuanto a la reproduccion de los signos y simbolos por medio
de ese fluido universal que llamamos aqui luz astral, negar su posibilidad seria
desconocer casi totalmente los fendmenos ordinarios de la naturaleza. Los
espejismos en las estepas de Rusia, los palacios de Fata Morgana, las figoras
impresas en forma natural en el corazon de las piedras que Gaffarel denomina
gamahés, la monstruosa configuracion de algunos nifios, producto de la mirada o
de las pesadillas de sus madres, todos estos fendbmenos y muchos otros nos prueban
gue la luz esté llena de reflejos e imagenes que ella proyecta y reproduce siguiendo
las evocaciones de la imaginaciéon, del recuerdo o del deseo. La alucinacién no
siempre constituye una ensofiacion sin sentido: desde que todo el mundo ve algo,

es porque eso es ciertamente visible; pero si eso que ven es absurdo, habra
gue concluir forzosamente que todo el mundo esta engafiado o alucinado por una
apariencia real. Se dice, por ejemplo, que en las veladas magnéticas de Mr. Home
salen de las mesas manos reales y vivas, manos verdaderas que unos ven y otros
tocan y otros incluso se sienten tocados por ellas sin verlas; se llega a decir que estas
manos, ciertamente corporales, son manos de espiritus, lo cual es hablar como nifios
0 como locos, ya que se esta evidenciando una contradiccion en los dos términos.
Pero reconocer que determinadas apariencias o sensaciones tienen lugar, es ser
sencillamente sinceros y burlarse de las burlas de los demasiado prudentes,
teniendo en cuenta que muchas veces estas mismas personas tienen el espiritu
propio de redactores de diarios humoristicos. Estos fenbmenos de la luz que
producen las apariciones, siempre surgen en épocas laboriosas para la humanidad.
Son los fantasmas de la fiebre del mundo, es el histerismo de una sociedad que esta
carcomida por el tedio. Virgilio nos relata en versos muy bellos cémo, en tiempos
de César, Roma se encontraba llena de espectros; las puertas del templo de



Jerusalén se abrian solas durante Vespasiano y se oia gritar: «Los dioses se han ido»;
asi pues, cuando se van los dioses, regresan los diablos. El sentimiento religioso se
convierte en supersticion cuando se ha perdido la fe, ya que las almas tienen
necesidad de creer y tienen sed de esperanza. Pero, ;,como es posible que la fe se
pierda? ;Como puede la ciencia llegar a dudar de la armonia y de lo infinito?
Porgue el santuario de lo absoluto esté siempre cerrado para la gran mayoria. Pero
el reino de la verdad, que es el de Dios, sufre violencia y debe ser conquistado por
los fuertes. Existe un dogma, existe una clave, existe una tradicion sublime; y este
dogma, esta clave y esta tradicion, es la Alta Magia. Solo alli podra encontrarse el
absoluto de la ciencia y la base eterna de la ley, lo que nos preserva contra toda
locura, toda supersticion y todo error. EI Edén de la inteligencia, el reposo del
corazon y la quietud del alma. No decimos estas cosas con la esperanza de
convencer a los que rien, sino solamente para advertir a aquellos que buscan.
iCoraje y buena esperanza para ellos!, ciertamente, llegaran a encontrar, puesto que
nosotros hemos encontrado. El dogma magico no es el de los médiums. Los
médiums que dogmatizan no podran ensefiar nada distinto a la anarquia, puesto
gue su inspiracion es el resultado de una desordenada exaltacién. Ellos siempre
predicen desastres, niegan la autoridad jerarquica y se erigen en soberanos
pontifices, como es el caso de Vintras. El iniciado, por el contrario, respeta ante todo
la jerarquia, ama y conserva el orden, inclinAndose ante las creencias sinceras, ama
todos los signos de la inmortalidad que son propios de la fe, y de la redencion por la
caridad, que es toda disciplina y obediencia. Acabamos de leer un libro publicado
bajo la influencia del vértigo astral y magnético, y hemos sido impresionados
fuertemente por las tendencias anarquicas que colman sus paginas, todo ello bajo
una apariencia de benevolencia y religién. Al comienzo de dicha obra puede verse
el signo o, como dicen los maestros, la firma propia de las doctrinas que contiene.
En lugar de la cruz cristiana, simbolo de armonia, de alianza y regularidad,
encontramos una tortuosa cepa de vifia, con sus retofios retorcidos en forma espiral,
imagen misma de la alucinacion y la embriaguez. Las primeras ideas que nos
presenta este libro son el cimulo del absurdo. Las almas de los muertos, se dice,
estan por doquier y nada les limita. He aqui todo el infinito poblado de dioses que
se interpenetran unos a otros. Las almas pueden y" quieren comunicar con nosotros
por medio de tablas y copas. De esta forma continda la ensefianza regular, el
otrosacerdocio, la otra iglesia, el delirio convertido en catedra de verdad, los
oraculos escritos para la salvacion del género humano con la palabra atribuida a
Cambronne, las grandes figuras que se apartan de la serenidad de su destino eterno
para hacer bailar nuestas sillas y mantener con nosotros conversaciones parecidas a
aquellas que les atribuyd Béroalde de Verville buscando alcanzar la fama. Todo ello
produce lastima: y, sin embargo, en América se expande a la manera de una peste
intelectual. La joven América hace sus campafas, tiene la fiebre, quiza esta en plena



denticidn, jpero Francia! jQué ocurran cosas parecidas en Francia! Esto no es
posible, y no ocurre. Pero, al criticar estas doctrinas, los hombres de juicio deberan
observar los hechos y fendmenos, permanecer tranquilos en medio de la agitacion
de todos los fanatismos (y la incredulidad tiene también el suyo), y juzgar luego de
haber examinado. Conservar la razon en medio de locos, la fe en medio de la
supersticion, la dignidad en medio de tanto caracter mediocre y la independencia,
en medio de borregos de Panurge, es, entre todos los milagros, el mas raro, el mas
bello y también el mas dificil de lograr. ***

CAPITULO IV

Los fantasmas fluidicos y sus misterios Los antiguos les daban diferentes
nombres: larvas, Iémures, hongos. Se les atribuia el gusto por el aroma de la sangre
derramada y el temor al filo de la espada. La teurgia les evocaba y la Kabala les
conoce bajo el nombre de espiritus elementales. No se les consideraba, por
consiguiente, como espiritus, puesto que eran mortales. Se trataba mas bien de
formas tluidicas coaguladas, que podian destruirse al disgregadas. Eran, pues,
como espejismos animados, formas imperfectas, emanadas de la vida humana: la
tradicion de la magia negra las atribuye al celibato de Adan. Paracelso afirma, por
su parte, que los vapores de la sangre de las mujeres histéricas llenan el aire de
fantasmas; estas ideas son tan antiguas que ya encontramos su huella en Hesiodo,
guien prohibe expresamente poner a secar delante del fuego la ropa interior que
haya sido manchada por cualquier polucién. Las personas obsesionadas por los
fantasmas estan de ordinario exaltados por un celibato muy riguroso o debilitados
por un exceso de disolucion. Los fantasmas tluidicos son, pues los engendros de la
luz vital; son como mediadores plasticos, pero sin cuerpo y sin espiritu, nacidos por
los excesos del espiritu o por los desequilibrios del cuerpo. Estos intermediarios
errantes pueden ser atraidos por algunas enfermedades que les son fatalmente
simpaticas, ya que brindan a expensas suya una existencia factica mas o menos
durable. Ellos obran entonces como un instrumento suplementario a la voluntad
instintiva de este tipo de enfermos, nunca para heridos, pero siempre para
extraviades y crear en ellos alucionaciones precoces. Si el embrién corporal tiene la
propiedad de tomar la forma que le da la imaginacion de la madre, por su parte, el
embrion fluidico errante serd prodigiosamente variable, y se transformara con una
facilidad sorprendente. Su tendencia a tomar forma corpdOrea para asi atraer un
alma hace que ellos condensen y asimilen de un modo natural las moléculas
corporales que flotan en la atmdsfera. Asi, al coagular los vapores de la sangre,
estos seres pueden transportarla cun ellos, y asi esta sangre viene a ser la que
perciben los maniacos alucinados viéndola correr sobre las estatuas y los cuadros.
Vintras y Rosa Tamisier no son, pues, impostores ni gentes atacadas de



alucinaciones; la sangre llega a plasmarse verdaderamente; los médicos la
examinan y analizan: es sangre humana auténtica; pero, ¢(de donde proviene?
¢Acaso puede formarse espontaneamente en la atmosfera? ;Podra brotar de manera
natural de un marmol, una tela pintada o de una hostia? No, sin duda. Se trata de
sangre que ha circulado por venas y que ha sido derramada, evaporada, desechada,
el suero se ha convertido en vapor, los glébulos en un polvillo insignificante, todo
ello ha flotado y se ha movido en la atmésfera y luego ha sido atraida por una
corriente de un electromagnetismo especial. El suero ha vuelto a su estado liquido,
ha irrigado de nuevo a los glébulos, que han sido coloreados por la luz astral, y otra
vez la sangre ha recuperado su naturaleza primordial. La fotografia nos ayuda a
comprobar en forma suficiente que las imagenes son verdaderas modificaciones de
la luz. Pero existe también una especie de fotografia accidental y fortuita que obra
condicionada por los espejismos errantes en la atmosfera y deja impresiones
duraderas sobre las hojas de los arboles, sobre la madera e incluso en el corazén
mismo de las piedras: asi se crean esas imagenes naturales a las que Gaffarel ha
consagrado varias paginas en su obra Curiosidades inauditas, refiriéndose a
aquellas piedras que él denomina gamahés y a las que atribuye ocultas virtudes. En
esta forma, se imprimen escrituras y dibujos que llegan a causar el asombro a los
observadores de los fendmenos fluidicos. Son, pues, fotografias astrales hechas por
la imaginacion de los médium con o sin ayuda de larvas fluidicas. La existencia de
dichas larvas nos ha sido demostrada de forma perentoria por una curiosisima
experiencia.

Varias personas, queriendo probar el poder magico del americano Home, le
han pedido evocar a parientes suyos imaginarios que han desaparecido, y que
nunca han llegado a existir en realidad. Los espectros no han dejado de acudir a
estas llamadas y los fenbmenos que suelen ocurrir habitualmente ante la evocacion
del médium se han manifestado como siempre. Esta experiencia bastaria por si sola
para convencernosde la molesta credulidad y el error formal de que hacen gala
aquellos que creen en la intervencion de espiritus durante estos extrafios fendmenos.
Para que los muertos puedan regresar, la primera condicion es que hayan existido
en vida, ya que si pasamos por alto esta condicion, los demonios no serian tampoco
el facil producto del engafio en que nos sume la propia mistificacion. Como todos
los catdlicos, creemos en la existencia de los espiritus de las tinieblas, pero también
sabemos que el poder divino les ha dado la tiniebla como eterna prision, y que el
Redentor ha visto a Satanas precipitarse del cielo y caer como el rayo. Si los
demonios pueden llegar a tentarnos, es, pues, por la voluntaria complicidad de
nuestras bajas pasiones, y no les estd permitido afrentar el imperio de Dios ni
perturbar, mediante manifestaciones necias e inutiles, el orden eterno de la
naturaleza. Los simbolos y las firmas diabdlicas que se producen por la



intervencion de los médiums, no constituyen, sin embargo, una evidencia de un
pacto expreso o tacito entre estos enfermos y las inteligencias del abismo. Estos
signos se han usado desde siempre para expresar el vértigo astral y se atribuyen al
espejismo que permanece en los reflejos de la luz extraviada. La naturaleza también
tiene una memoria propia, y nos envia los mismos simbolos a proposito de las
mismas ideas, sin que haya en ello nada de sobrenatural o de infernal. «;Cémo
gueréis que admita... -nos decia el abate Charvoz, primer vicario de Vintras- que
Satanas se atreva a imprimir sus horribles estigmas sobre las especies consagradas
gue han llegado a convertirse en el cuerpo mismo de nuestro Sefior Jesucristo?»
Hemos declarado en varias ocasiones que era para nosotros imposible
pronunciamos a favor de una blasfemia tal, y, sin embargo, como lo hemos
demostrado en nuestros articulos de L' Estafette, los simbolos impresos en
caracteres sangrientos sobre las hostias de Vintras, consagradas recientemente por
Charvoz, eran los mismos que son reconocidos por la magia negra como la firma de
los demonios. A menudo, las escrituras astrales son ridiculas u obscenas. Los
supuestos espiritus, al ser interrogados sobre los mayores misterios de la naturaleza,
llegan a responder en ocasiones con una palabra vulgar que, segun se dice, lleg6 a
convertirse en heroica en alguna expresion militar de Cambronne. Por su parte,
aquellos dibujos que trazan los lapices sin ser movidos por mano alguna, suelen
reproducir figuras similares a Priapos deformes parecidas a las que ciertos granujas
descoloridos -para usar la pintoresca expresion de Augusto Barbier-, esbozan
ensuciando y desluciendo los muros de Paris, y todo ello nos comprueba una vez
mas lo que ya hemos visto, o0 sea, que el espiritu I!° preside en forma alguna dichas
manifestaciones, y que seria sobremanera absurdo reconocer en ello la intervencién
de los seres espirituales que se han apartado de la materia. El jesuita Paul Saufidius,
guien ha escrito acerca de los habitos y costumbres de los japoneses, nos cuenta una
anécdota bastante reveladora: un grupo de peregrinos japoneses que se encontraba
atravesando un desierto, vio venir hacia ellos una banda de espectros, cuyo nimero
era igual al suyo y que caminaban al mismo paso. Estos fantasmas, que eran
deformes y semejantes a larvas, tomaban al aproximarse la apariencia de un cuerpo
humano. Bien pronto, llegaron al lado de los peregrinos y se unieron a ellos,
deslizandose en silencio entre sus filas; entonces los japoneses pudieron verse como
dobles, ya que cada fantasma se habia. Convertido en una imagen perfecta,
semejante a un espejismo de cada peregrino. Espantados, los japoneses se
prosternaron, y el bonzo que los conducia se puso a rezar por ellos, en medio de
grandes contorsiones y fuertes gritos. Cuando los peregrinos se levantaron, los
espectros habian desaparecido y el devoto grupo pudo continuar su camino sin mas
tropiezos. Este fendmeno, que no ponemos en duda, presenta el doble caracter de
Ser un espejismo y una proyeccion repentina de larvas astrales, ocasionada por lo
caluroso de la atmédsfera y el agotamiento en que se hallaban los peregrinos. El



doctor Brierre de Boismont, en su curioso Tratado sobre las alucinaciones, nos dice
gue un hombre perfectamente sensato y que nunca ha experimentado visiones fue
atormentado una mafiana por una terrible pesadilla. Veia una especie de simio
monstruoso y de figura espantosa dentro de su habitacién, que le rechinaba los
dientes y se movia con repelentes contorsiones. Entonces despert6 sobrésaltado y
vio que ya era de dia, salté de su lecho y cual no seria su terror al ver de ,nuevo alli
presente en realidad al espantoso simio de su suefio, perfectamente parecido al de
la pesadilla, igual de absurdo y repelente, moviéndose en la misma forma de antes.
El personaje en cuestion no podia creer a sus 0jos; por una media hora permanecio
inmévil, observando este singular fenébmeno y preguntdndose si se habria
contagiado de alguna terrible fiebre o si se habria vuelto loco. Finalmente, decidi6
aproximarse al fantastico animal para tocarle, con lo cual la aparicion se desvanecio.
Cornelius Gemma, en su Historia critica universal, narra que, en el afio 454, en la
isla de Candia, aparecié a unos judios el fantasma de Moisés al borde del mar;
llevaba en la frente sus cuernos luminosos y la fulminante vara en su mano, y les
invitaba a seguirle, indicando con su dedo el horizonte, en direccidén a Tierra Santa.
La noticia de este prodigio se expandid y toda una multitud de israelitas se
precipitd hacia la ribera. Todos vieron entonces o creyeron ver la maravillosa
aparicion; eran en numero de veinte mil, segun el cronista, aunque sospechamos
gue exageraba un poco en esto. Bien pronto, su imaginacion se exalté y la sangre
subid a sus cabezas; se pensé que podria ocurrir un milagro mas asombroso que el
ocurrido en el paso del Mar Rojo; los judios formaron en columna cerrada y
tomaron camino hacia el mar; los ultimos empujaban con frenesi a los primeros y se
creia ver al supuesto Moisés caminando sobre el agua. Pero todo fue un espantoso
desastre. Casi toda la multitud se ahogo, y la alucinacion no cesé hasta cobrar las
vidas de la mayoria de aguellos desgraciados videntes. La mente humana llega a
creer en sus propias imaginaciones; los fantasmas de la supersticion proyectan su
deformidad sobre la luz astral y se alimentan de los mismos terrores que los
producen. El negro gigante que extiende sus alas de Oriente a Occidente para
ocultar la luz al mundo, este monstruo que devora las almas, esta espantosa
divinidad de la ignorancia y del miedo, el diablo, en una palabra, sigue siendo aun,
para una inmensa multitud de nifios de todas las edades, una temible realidad. En
nuestro Dogma y Ritual de la Alta Magia, lo hemos representado como la sombra
de Dios, pero al decir aquello no hemos revelado sino la mitad de nuestro
pensamiento: Dios es la luz sin sombra. El diablo no es més que la sombra del
fantasma de Dios. jEl fantasma de Dios! Este Ultimo idolo de la tierra; este espectro
antropomorfo que se vuelve maliciosamente invisible; esta personificacion finita de
lo infinito, aquello que siendo invisible no podemos ver sin morir o, al menos, sin
morir en cuanto a la inteligencia y a la razén, ya que ver lo invisible equivale a
volverse loco; el fantasma de aquel que no tiene cuerpo; la confusa forma de aquel



gue existe sin forma ni limite alguno: he aqui lo que adoran en su ignorancia la
mayor parte de los creyentes. Aquello que existe esencial, pura y espiritualmente,
sin ser lo absoluto, ni lo abstracto, ni la coleccion de todos los seres, en una palabra,
el infinito intelectual, jes algo tan dificil de imaginar! Ya que toda imaginacion
respecto suyo es una idolatria, es preciso pues creer en El y adorarle. Delante de El,
nuestro expiritu debe callar y sélo nuestro corazén tiene derecho a darle un nombre:
iPadre Nuestro! ***



LIBRO SEGUNDO
LOS MISTERIOS MAGICOS
CAPITULO PRIMERO

Teoria de la voluntad La vida humana, con sus innumerables dificultades,
tiene por objetivo, en el orden de la sabiduria eterna, la educacion de la voluntad.
La dignidad del ser humano consiste en hacer lo que él quiere, y en querer el bien,
conforme a la ciencia de la verdad. El bien conforme a la verdad es lo justo. La
justicia es la practica de la razén. La razon es el verbo de la realidad. La realidad es
la ciencia de la verdad. EI hombre puede llegar a la idea absoluta del ser por dos
caminos, la hipotesis y la experiencia. La hipotesis es probable, cuando se hace
necesaria para las ensefianzas de la experiencia; es improbable o absurda cuando
estas ensefianzas la rechazan. La experiencia constituye la ciencia, la hipotesis es la
fe. La verdadera ciencia admitird necesariamente la fe; la verdadera fe contard
necesariamente con la ciencia. Pascal blasfemaba contra la ciencia al decir que,
mediante la razén, el hombre no podia llegar a conocer ninguna verdad. Pero
también Pascal muri6 enloquecido. Voltaire no blasfemaba menos contra la ciencia,
al declarar absurda toda hip6tesis de la fe, y no admitir, como guia de la raz6n, mas
gue el testimonio de los sentidos. Pero también es preciso constatar que las ultimas
palabras de Voltaire nos han dejado esta formulacién contradictoria: DIOS Y
LIBERTAD Dios, es decir, un supremo Maestro: con lo cual quedaria excluido todo
ideal de libertad, tal como la entendia la escuela de Voltaire. Y, por otra parte, la
Libertad, es decir, una independencia absoluta de todo maestro, con lo cual se
excluye toda idea de Dios. La palabra DIOS expresa la suprema personificacion de
la ley y, por consiguiente, del deber; ahora bien: si por LIBERTAD se entiende,
como es nuestro pensamiento, el DERECHO DE HACER SU DEBER, entonces
tomaremos como nuestra divisa y repetiremos sin contradiccion y sin error: DIOS Y
LIBERTAD Dado que no existe verdadera libertad para el ser humano sino dentro
del orden que resulta de la verdad y del bien, podemos afirmar que la conquista de
la libertad es el mayor trabajo del alma humana. Al liberarse de las bajas pasiones y
de su servidumbre, en cierta forma el hombre se crea a si mismo por segunda vez.
La naturaleza le ha dado la vida y el sufrimiento, pero es él quien se hace dichoso e
inmortal. Es asi como puede llegar a convertirse en el representante de la divinidad
sobre la tierra y ejerce en ella su relativo dominio, que es todopoderoso a su manera.



Axioma | Nada puede resistir a la voluntad del ser humano cuando éste conoce la
verdad y quiere el bien. Axioma Il Querer el mal es querer la muerte. Una voluntad
perversa es asi un comienzo de autodestruccién. Axioma Il Querer el bien con
violencia es querer el mal, pues la violencia genera el desorden y éste genera el mal.
Axioma IV Se puede y se debe aceptar el mal como medio para la consecusién del
bien; pero jamas se debe quererlo ni obrarlo, ya que, de lo contrario, se estaria
destruyendo con una mano lo que se construye con la otra. La buena fe no justifica
nunca los malos medios; ella los corrige cuando los experimenta y los condena
cuando los encuentra. Axioma V Para tener derecho a poseer algo en forma
permanente, hace falta desearlo pacientemente y durante mucho tiempo. Axioma
VI Pasar la vida queriendo aquello que es imposible poseer para | siempre, equivale
a abdicar de la vida y aceptar la eternidad de | la muerte. Axioma VIl Mientras mas
obstaculos vence la voluntad, mas fuerte se hace. Es por esto que Cristo ha
glorificado la pobreza y el dolor. Axioma VIII Cuando la voluntad est4 condenada
al absurdo, es objeto de . reprobacion por la razon eterna. Axioma IX

La voluntad del justo es la misma voluntad de Dios, y es la ley de la
naturaleza. Axioma X Es mediante la voluntad que la inteligencia ve. Si la voluntad
es sana, su vision serd justa. Dios ha dicho: jHagase la luz!, y la luz se ha hecho; la
voluntad dira: jQue el mundo sea como yo quiero vedo! Y la inteligencia lo vera
como la voluntad lo ha deseado. Aqui reside el significado de la palabra amén, que
confirma los actos de fe. Axioma Xl Cuando se crean fantasmas o se echan al
mundo vampiros, hara falta alimentar tales criaturas, fruto de una voluntaria
pesadilla, con la sangre, la vida, la inteligencia y la razén, sin llegar nunca a
saciadas. Axioma XII Afirmar y querer lo que debe ser, es crear; afirmar y querer lo
gue no debe ser, es destruir. Axioma Xlll La luz es un fuego eléctrico que la
naturaleza ha puesto al servicio de la voluntad: ella ilumina a los que saben usada,
y ciega a quienes abusan de ella. Axioma XIV El imperio del mundo es el imperio
de la luz. Axioma XV Las grandes inteligencias cuya voluntad est4 mal equilibrada,
se parecen a los cometas, que son como soles que han sido abortados. Axioma XVI
No hacer nada es tan funesto como obrar el mal, pero es aun mas bajo. El mas
imperdonable de los pecados mortales es el de la inercia. Axioma XVII Sufrir es
trabajar. Un gran dolor que se ha sufrido es un progreso que se ha realizado.
Aguellos que mucho sufren viven mas que aquellos que no sufren. Axioma XVIII
La muerte voluntaria por abnegacion no es un suicidio; es la apoteosis de la
voluntad.

Axioma XIX El temor no es sino la pereza de la voluntad; es por ello que la
opinidn deshonra a los cobardes. Axioma XX Dejad de temer al ledn, y el ledn os
temera. Decid al dolor: quiero que te conviertas en placer, y llegara a ser ain mas



gue un placer, una felicidad. Axioma XXI Una cadena de hierro es mas facil de
romper que una cadena de flores. Axioma XXII Antes de afirmar que un ser
humano es dichoso o desgraciado, es preciso que sepamos hacia donde ha
encaminado la direccion de su voluntad: Tiberio moria a diario en Capri, mientras
gue Jesus probaba su inmortalidad y su misma divinidad sobre el calvario y sobre
lacruz. ***

CAPITULO 11
EL PODER DE LA PALABRA

Es el verbo quien crea las formas, y éstas a su vez intervienen sobre el verbo
para modificarlo y terminarlo. Toda palabra de verdad es el comienzo de un acto de
justicia. Se nos pregunta si en ocasiones un hombre puede verse empujado hacia el
mal. Si, cuando su juicio es falso y, por consiguiente, el verbo se hace injusto. Pero
se es tan responsable de un falso juicio como de una mala accion. Lo que falsea el
juicio son las injustas vanidades del egoismo. El verbo injusto no puede realizarse a
través de la creacion, sino que lo hace mediante la destruccion. Para él no hay sino
dos extremos: matar o morir. Si él pudiera permanecer inactivo, éste seria el mayor
de todos los desordenes, una permanente blasfemia contra la verdad. Tal es el caso
de la palabra ociosa, de la cual Cristo ha dicho que se dara cuenta en el juicio
universal. Pero una palabra de | broma, una naderia que nos recrea y que hace reir,
no constituye una palabra ociosa. La belleza de la palabra es un esplendor de
verdad. Una palabra verdadera siempre es bella, una bella palabra siempre es I
verdadera. Es por esto que las obras de arte son siempre santas, en cuanto que son
bellas. jPoco me importa que Anacreonte cante a Bathyllus, si en sus versos puedo
escuchar las notas de esta divina armonia gque es el himno eterno de la belleza! La
poesia es pura como el sol: ella extiende su velo luminoso sobre los errores de la
humanidad. jDesgraciado de aquel que quisiera levantar el velo para encontrar
fealdad! El concilio de Trento ha promulgado que estd permitido a las personas
sabias y prudentes leer los libros de los antiguos, aun aquellos que se consideran
obscenos, por la belleza de su forma. Una estatua de Nerén o de Heliogabalo, que
estuviera hecha como las obras maestras de Fidias, ;no seria acaso una obra
absolutamente bella y absolutamente buena? ;Y no mereceria la burla de todo el
mundo quien propusiera destruirla por representar a un monstruo?. Las estatuas
verdaderamente escandalosas son las que estan mal hechas, y la Venus de Milo
seria profanada si se la colocara al lado de las virgenes que se atreven a exponer en
ciertas iglesias. Se puede observar el mal en aguellos tratados de moral llenos de
tonterias, mucho mas que en los versos de Catullo o en las ingeniosas alegorias de
Apuleyo. No hay peores libros que aquellos mal pensados o mal hechos. Todo



verbo de belleza es un verbo de verdad. Es una luz formulada en palabras. Pero aun
la luz mas brillante, para que pueda producirse y hacerse visible, necesita del
contraste de la sombra; y la palabra creadora, para poder ser eficaz, necesita de la
contradiccion. Hace falta, pues, que sufra las pruebas de la negacion y el sarcasmo,
e incluso aquella mas cruel de la indiferencia y el olvido. «Es preciso -ha dicho el
Maestro- que el grano que ha caido a la tierra perezca, para que pueda germinar.»
El verbo que afirma y la palabra que niega deberan, pues, unirse, y de su unién
nacera la verdad practica, la palabra cierta y progresista. Es la necesidad quien
conducira a los trabajadores a escoger como piedra angular aquella que en un
comienzo se habia ignorado o desechado. Pero la contradiccion nunca deberia
descorazonar a los hombres de iniciativa. Al arado le hace falta la tierra, y la tierra le
resiste, pues ella sabe trabajar. Ella se defiende como todas las virgenes y concibe y
da a luz lentamente, como todas las madres. Por esto vosotros, los que pretendéis
sembrar una nueva semilla en el terreno de la inteligencia, tenéis que comprender y
respetar las resistencias que son fruto del pudor de la experiencia limitada de la
razén tardia. Cuando una nueva palabra viene al mundo, precisa de lazos y de
lenguas; es el genio quien la ha alumbrado, pero debera ser la experiencia quien la
nutra. No temadis porque pueda morir al ser abandonada: para ella, el olvido
constituird un favorable reposo, y las contradicciones seran como un cultivo.
Cuando un sol se despliega en el espacio, atrae o crea los mundos. Una sola chispa
de luz fija promete en el espacio un universo. Toda la magia esta contenida en una
palabra, y esta palabra, al ser pronunciada cabalisticamente, es més fuerte que todas
las potencias del cielo, la tierra y el infierno. Con el nombre del tetragrama
Yod-Hé-Vau-Hég, se puede dominar a la naturaleza; los reinos son conquistados al
pronunciar el nombre de Adonai, y las ocultas fuerzas que componen el imperio de
Hermes obedeceran todas a aquel que sepa pronunciar conforme a la ciencia el
incomunicable nombre de Agla. Pero pronunciar de acuerdo a la ciencia las grandes
palabras de la Kabala implica decirlas con una entera inteligencia, con una voluntad
a la que nada detiene, con una actividad que nada desanima. En magia, haber dicho
es haber hecho; el verbo comienza con las letras y acaba con las obras. No se quiere
verdaderamente algo sino cuando se le quiere de todo corazén, hasta el punto de
romper por su causa con los mas intimos afectos, y con todas nuestras fuerzas, hasta
el punto de llegar a exponer salud, fortuna y vida por ello. Es por la abnegacion
absoluta que se prueba y se constituye la fe, pero aquel hombre que esté armado de
una fe como ésta, podra trasladar las montafias de lugar. ElI peor enemigo de
nuestras almas es la pereza. La inercia tiene una embriaguez propia que nos
adormece; pero el suefio de la inercia es la corrupcion y la muerte. Las facultades
del alma humana son como las olas del océano: necesitan para su conservacion de la
sal y lo amargo de las lagrimas; precisan de las tormentas del cielo y de la agitacion
gue genera la tempestad. Cuando en lugar de avanzar por nosotros mismos en la



carrera del progreso preferimos hacemos llevar, estamos durmiendo en los brazos
de la muerte; es a nosotros a quienes se dice, como al paralitico del Evangelio:
«jToma tu cama y andal», somos nosotros quienes debemos tomar a la muerte y
arrojarla en la vida. San Juan, en una frase tan magnifica como terrible, nos dice: «El
infierno es un fuego que duerme. Es una vida sin progreso y sin actividad; es como
azufre estancado: stagnum ignis et sulfuris.» La vida que duerme es como la
palabra ociosa, y es de todo esto que el género humano tendra que rendir cuentas
en el dia del juicio final. La inteligencia habla y la materia actUa; ella no reposa sino
luego de haber tomado la forma dada por la palabra. jMirad si no el Verbo cristiano
haciendo trabajar el mundo después de diecinueve siglos! jQué combate de
gigantes! jCuantos errores se han intentado y rechazado luego! jCuénto
cristianismo decepcionado e irritado en el trasfondo de los movimientds de protesta,
desde el siglo XVI hasta el XVIII! El egoismo humano, desesperado de sus propios
defectos, ha llegado a amotinar poco a poco todas sus estupideces j Se ha revestido
al Salvador del mundo de todos los harapos y todas las purpuras de escarnio: luego
de aquel Jesus el inquisidor, han querido hacernos ver al Jesus revolucionario.
iMedid, si os es posible esto, todo lo que ha corrido de sangre y lagrimas, y
atreveros a prever todo lo que falta aun por derramarse antes de que llegue el reino
mesianico del HombreDios, quien sometera todas las pasiones a los poderes y, a la
vez, todos los poderes a la justicial jAdveniat regnum tuum! He aqui lo que
setecientos millones de voces repiten mafana y tarde sobre toda la superficie de la
tierra, desde hace diecinueve centurias, mientras que los israelitas esperan aun al
Mesias. El ha hablado y El vendrd. Ha venido para morir, y ha prometido volver
para vivir. EL CIELO ES LA ARMONIA DE LOS SENTIMIENTOS GENEROSOS.
EL INFIERNO ES EL CONFLICTO DE LOS INSTINTOS EGOISTAS. Cuando la
humanidad, a fuerza de experiencias dolorosas y sangrientas, haya comprendido
bien esta doble verdad, dejara el infierno del egoismo para entrar en el cielo de la
abnegacién y la caridad cristiana. La lira de arreo ha desbrozado a la Grecia
primitiva, y la de Amphyon ha construido la misteriosa Tebas. Y esto ha ocurrido
porgue la armonia es la verdad. La naturaleza entera es armonia, pero el Evangelio
no es una lira: es el libro de los principios eternos que deben regir y que han regido
todas las liras y todas las vivas armonias del Universo. Mientras el mundo no
comprenda estas tres palabras: verdad, razén, justicia, y también aquéllas de: deber,
jerarquia, y sociedad, la divisa revolucionaria libertad, igualdad, fraternidad no
serd mas gque una triple mentira. ***



CAPITULO 11

Las influencias misteriosas No existe un término medio posible. Todo ser
humano es bueno o es malo. Los indiferentes, los tibios, no son buenos, asi que son
malos, y los peores de todos, ya que son imbéciles y cobardes. La lucha de la vida es
parecida a una guerra civil, donde aquellos que permanecen neutrales traicionan
por igual a las dos partes en conflicto y renuncian al derecho de ser contados entre
los hijos de la patria. Todos nosotros respiramos de la vida de los demas, y, en cierta
forma, les insuflamos parte de la nuestra. Los hombres buenos e inteligentes son, a
veces sin saberlo, los médicos de la humanidad. Por el contrario, los malvados y
tontos son como envenenadores publicos. Hay personas cerca de quienes nos
parece sentimos mejor. Ved esta joven dama del gran mundo, ella conversa, rie, se
adorna como todas las otras, asi que, ¢por qué es ella mejor y mas perfecta? Nada
mas natural que su distincién, nada mas franco y noblemente sencillo que su
conversacion. Cerca de ella, todo deberia encontrarse a gusto, con excepcion de los
malos sentimientos, pero éstos son imposibles a su lado. Ella no confunde los
corazones, sino que los eleva; ella no enajena, sino que irradia encanto. Lo que
emana de toda su persona parece ser una perfeccion mas amable que la misma
virtud; ella es mas graciosa que la gracia y sus acciones son a la vez espontaneas e
inimitables, como la buena musica y los bellos poemas. Es de ella que alguna
encantadora y mundana amiga suya, demasiado amiga para ser su rival, decia
después de un baile: me parece estar viendo a la santa Biblia que aleteara frente a
nosotros. Mirad, por el contrario, a aquella otra mujer, que aparenta la mas rigida
devocion y se t?scandalizaria de oir cantar a los angeles; su palabra es, sin embargo,
malintencionada, su mirada altiva y llena de menosprecio, y cuando habla de
virtud nos haria amar el vicio. Dios es para ella un celoso marido y se jacta de su
mérito al no engafarle. Sus maximas son desoladoras, sus actos més vanidosos que
caritativos y se podria decir luego de encontrarla . en la iglesia: he visto al diablo
rogando a Dios. Al dejar a la primera, nos sentimos plenos de amor por todo lo que
es bello, bueno y generoso, estamos felices de haberle expresado todo lo que ella
nos ha inspirado del bien, y de haber recibido su aprobacién; pensamos que la vida
es buena, ya que Dios la concede a las almas como ella, y estamos llenos de coraje y
esperanza. La otra nos deja débiles, asqueados o, lo que es aun peor, dispuestos con
excitacion a malas empresas; ella nos hace dudar del honor, de la piedad y del
deber; a su lado somos facil presa del aburrimiento y estamos al alcance de los
malos deseos para escapar de él. Murmuramos de otros para causarle placer, o nos



rebajamos para satisfacer su orgullo, quedando al final descontentos de ella y de
nosotros mismos. El sentimiento vivo y certero de estas diversas influencias es lo
propio de las mentes justas y las conciencias delicadas, y constituye precisamente lo
gue los antiguos escritores ascéticos llamaban la gracia del discernimiento de los
espiritus. Sois crueles consoladores, decia Job a sus pretendidos amigos. Pues, en
efecto, los seres viciosos afligen siempre, en vez de consolar. Poseen un tacto
prodigioso para encontrar y escoger las mas desesperantes banalidades. iSi llorais
por un afecto que se ha roto, haréis de tontos! No se 0os amaba, sino que se divertian
a vuestra costa, y si 0s quejais amargamente de que vuestro hijo es cojo, ellos os
haran caer en cuenta amigablemente que también es jorobado. Y si éste tosiera,
provocando vuestra inquietud, se os afiadira con ternura fingida que tengais
cuidado, ya que puede estar tisico, o si vuestra mujer permanece enferma desde
hace un tiempo, os dirdn que podéis consolaros, ya que pronto morira. Trabaja y
espera, esto es lo que nos dice el cielo por boca de todas las almas buenas; desespera
y muere, es lo que nos grita el infierno en todas las palabras, todos los movimientos,
todas las amistades y aun todas las caricias de los seres imperfectos o degradados.
Cualquiera gue sea la reputacion de una persona o los testimonios de amistad que
podais recibir de la misma, si al dejarla os sentis menos fuertes y menos amigos del
bien, serd una relacién perniciosa para vosotros: evitadla. ElI doble magnetismo
produce en nosotros dos tipos de simpatias. En forma alternativa necesitamos
absorber o irradiar. Nuestro corazén ama los contrastes y veréis pocos ejemplos de
mujeres que hayan amado sucesivamente a dos hombres de genio. Reposamos para
protegemos del cansancio de la admiracion, es la ley propia del equilibrio; pero a
veces incluso las naturalezas sublimes se ven sometidas a los caprichos de la
vulgaridad. Como ha dicho el abate Gerbet, el ser humano es la sombra de un Dios
en el cuerpo de un animal: existen, pues, aguellos que son amigos del angel, y
aquellos gque son complacientes con el animal. ElI angel nos atrae, pero si no
montamos la debida guardia, sera la bestia la que nos llevarg; a ella le corresponde
incluso llegar a arrastrarnos en forma fatal, cuando nos movemos en sus dominios,
es decir, en las satisfacciones de esta vida que alimenta a la muerte y que, en el
lenguaje de la bestia, se denomina la vida real. En cuanto a religién, el Evangelio es
una guia segura, pero no ocurre lo mismo en otros asuntos, y muchas gentes,
cuando se trata de reglamentar la sucesion temporal de Jesucristo, se entenderian
mucho mejor con Judas Iscariote que con San Pedro. Se admira la probidad, ha
dicho Juvenal, pero se la deja aparte. ¢(Si tal o cual hombre famoso no hubiese
mendigado escandalosamente la riqueza, hubiera llegado a dotar su fama en la
misma forma? ;Acaso le habrian caido encima sus herencias? La virtud recibe
nuestra admiracion, pero a ella nada debe nuestra bolsa, ya que esta gran dama ya
es suficientemente rica sin nuestra intervencion. j Por ello, se prefiere dotar mejor al
vicio, ya que es tan pobre! No me gustan los mendigos, y solamente doy a los



pobres vergonzantes, decia una vez un hombre de espiritu. -Pero, ¢qué les da usted,
sin conocerles? -Ellos reciben mi admiracion y mi estima, y para esto no me hace
falta conocerles. ;Como es posible que usted necesite tanto dinero -se preguntaba a
otro en cierta ocasidn-- sin tener usted hijos ni cargos mayores? -Tengo a los pobres
vergonzantes, a quienes no podria dejar de dar mucho. -Hagamelos conocer, yo
también podria ayudarles. -jOh! Usted sin duda ya conoce algunos. Yo tengo siete
gue comen muchisimo y un octavo que come aln mas que los siete restantes: los
siete son los pecados capitales, y el octavo es el juego. . -Sefior, deme usted cinco
francos, tengo mucha hambre. -jImbécil! {Te mueres de hambre y quieres que te
ayude en tan vergonzoso camino! iTe mueres de hambre y aun tienes la
imprudencia de confesarlo! ;Quieres acaso convertirme en complice de tu
incapacidad, hacer que alimente tu suicidio? jQuieres una prima para tu miseria!
¢Por quién me tomas, acaso crees que soy canalla de tu especie?.. -Amigo mio,
necesito unos mil escudos para seducir a una mujer honesta. -jAh! Eso esta mal
hecho; pero no podria rehusar nada a un amigo. Toma, y cuando hayas logrado tu
fin, me daras la direccion de dicha persona. He aqui lo que se llama, en Inglaterra 'y
otros sitios, actuar como un perfecto gentleman. «;El hombre de honor sin trabajo,
roba y nunca mendiga»!, respondié un dia Cartouche a un paseante que le pidi6
una limosna. Es, pues, algo 'tan enfatico como la frase atribuida a Cambronne. y
quizé el famoso ladrén y el gran general hubiesen respondido en realidad ambos de
la misma manera.

Y este mismo Cartouche ofrecid, en otra ocasién y sin que se lo pidieran,
veinte mil libras a un colega que habia quebrado. Entre hermanos, hay que saber
vivir. La ayuda mutua es una ley de la naturaleza. Ayudar a nuestros semejantes es
ayudamos a nosotros mismos. Pero por encima de la ayuda mutua hay otra ley mas
santa e importante: la ayuda universal, que es la caridad.. Todos amamos y
admiramos a san Vicente de Paul, pero también casi todos poseemos una secreta
admiracién por la habilidad, la presencia de espiritu y sobre todo la audacia de
Cartouche. Los coémplices reconocidos de nuestras pasiones pueden asqueamos y
humillamos, pero sabremos, con todos los riesgos y peligros que esto entrafa,
resistir por el orgullo. Pero, ;qué puede ser mas peligroso para nosotros que
aquellos cédmplices hipdcritas y ocultos? Ellos van a nuestro lado como la tristeza,
nos esperan como el abismo y nos rodean por doquier como el vértigo. Les
excusamos para excusamos, les defendemos para defendemos, les justificamos para
justificamos vy, en fin, les soportamos porque Nnos parece necesario, ya que no
tenemos la fuerza para resistir a nuestras debilidades o bien porque no queremos
hacerlo. Ellas se apoderan entonces de nuestra voluntad, como diria Paracelso, y
donde quieren conducimos, alli les seguimos. Son, pues, nuestros angeles perversos,
y lo sabemos en el fondo de nuestra conciencia. Pero, sin embargo, les cuidamos, ya



gue nos hemos convertido en sus servidores, a fin de que a su vez ellos nos sirvan.
Pero nuestras pasiones, tan cuidadas y llenas de halagos, no tardan en ser unos
servidores muy dominantes; y los gustos de dichas pasiones son también nuestros
amos. Respiramos nuestros pensamientos y aspiramos el pensamiento de los demas,
gue va inmerso en la luz astral, que ha tomado la forma de una atmdsfera
electromagnética. Por ello, a veces la compariia de los malvados es menos funesta
para las gentes de bien que la de aquellos seres tibios, cobardes y vulgares. En
cuanto a los vicios groseros, una fuerte antipatia nos advierte prontamente y nos
libra de su contacto. Pero no ocurre lo mismo con aquellos vicios menores, que casi
se podria decir han sido admitidos en sociedad y considerados como algo amable y
placentero. Una mujer honesta puede estar en compafiia de una prostituta sin
experimentar disgusto, pero, en cambio, tiene mucho que temer si se trata de otra
mujer cogqueta y seductora. Se sabe que la locura es contagiosa, pero también es
cierto que los mas peligrosos de todos son aquellos locos que se presentan amables
y simpaticos. Poco a poco nos van haciendo entrar en su forma de pensar, llegamos
a comprender luego sus exageraciones y a compartir sus entusiasmos, hasta que
nos habituamos a su légica excepcional y descarriada, encontrando que no son tan
locos como lo pensdbamos al comienzo. De ahi a creer que solo ellos tienen la razén,
nos queda sélo un paso. Les amamos, les aprobamos, y terminamos tan locos como
ellos. Los afectos son libres, y admiten el razonamiento, pero las simpatias son
fatales, en cambio, y muy a menudo nada tienen que ver con la razon. Ellas
dependen de las atracciones mas o menos equilibradas de la luz magnética y obran
sobre los seres humanos de la misma forma que sobre los animales. Asi, nos
veremos complacidos al lado de una persona que no tiene nada de amable, debido a
gue estaremos dominados y atraidos por ella en forma misteriosa. A menudo, estas
extrafas simpatias han comenzado por ser fuertes antipatias, lo cual seria una
expresion de gue los fluidos que en principio se repelen mutuamente, han llegado a
equilibrarse. Aquello que equilibra el cuerpo astral de cada individuo, es lo que
Paracelso llama su ascendente, y también da el nombre de flagum al reflejo
particular de las ideas habituales de cada uno en blluz universal. Asi, es posible
llegar al conocimiento del ascendente de una persona, mediante la adivinacién
sensitiva del flagum, unida a la direccion perseverante de la voluntad, lo cual
permite influenciar el aspecto pasivo del ascendente de otro girando hacia él el
aspecto activo del propio ascendente, cuando quiere apoderarse y dominar sobre la
voluntad de ese otro. El ascendente astral ha sido conocido por otros magos,
guienes le han denominado Torbellino (vortex). Es, segun ellos, una corriente de luz
especializada que reproduce siempre un mismo circulo de imagenes y, por
consiguiente, de impresiones determinadas y determinantes. Estos torbellinos
existen para los seres humanos y también para los astros: «Los astros, dice Paracelso,
respiran su anima luminosa y atraen la radiacién unos de otros. El anima de la



tierra cautiva de las leyes fatales de la gravitacion se libera al especializarse y pasa
primero por el instinto animal antes de llegar hasta la inteligencia humana. La parte
cautiva de dicha d&nima es muda, pero conserva por escrito los secretos de la
naturaleza. La parte libre no puede leer esta escritura fatal sin perder
instantaneamente su libertad. No es posible pasar de la contemplacién muda y
vegetativa al pensamiento libre y vibrante, sino cambiando los medios y los
organos. De alli viene el olvido que acompafa al nacimiento, y las vagas
reminiscencias de nuestras enfermizas intuiciones, que siempre son analogas a las
visiones de nuestros éxtasis y nuestros suefios.» Esta revelacion del gran maestro de
la medicina oculta arroja una inmensa luz sobre todos los fendmenos del
sonambulismo y la adivinacién. Alli se encuentra también, para quien sepa
comprenderla, la clave verdadera de las evocaciones y las comunicaciones con el
alma tluidica de la tierra. Las personas cuya peligrosa influencia se hace sentir por
un primer contacto son aquellas que forman parte de una asociacion tluidica o que
disponen en forma voluntaria o inconsciente de una corriente extraviada de luz
astral. Esto suele ocurrir con aquellos seres que viven aislados, privados de toda
comunicacién humana y que a diario se encuentran en interaccion tluidica con gran
numero de animales, como son, de ordinario los pastores, quienes peligran de ser
poseidos por el demonio llamado legién, y dominan a su turno en forma despdtica
sobre las almas tluidicas de los rebafios confiados a su cuidado. Su influencia es tan
fuerte, que por su benevolencia o su sola actitud maligna hacen mejorar o morir a
sus animales. Esta influencia del magnetismo animal también pueden ejercerla
sobre los cuerpos astrales humanos que se encuentran mal defendidos por una
voluntad débil o una inteligencia limitada. Asi se explican los hechizos producidos
habitualmente por pastores, y los fendmenos aun recientes del presbiterio de
Cideville. Cideville es una pequefia aldea de Normandia, donde hace unos afios
tuvieron lugar fenbmenos semejantes a los que luego se producirian bajo la
influencia de Mr. Home. El sefior de Mirville los ha estudiado minuciosamente y
Gouguenot Desmousseaux nos ha revelado todos sus detalles en un libro publicado
en 1854 que tituld: Costumbres y practicas de los demonios. Lo que nos parece
interesante en este Ultimo autor es que parece conocer la existencia del cuerpo astral
o tluidico: «es cierto que tenemos dos almas, nos dice, pero quiza tengamos también
dos cuerpos». En efecto, todo cuanto narra pareceria probar esta hipoétesis. Se trata
de un pastor cuya. forma tluidica lleg6 a infestar una casa parroquial, y que resulté
herido a distancia por los golpes propinados contra su larva astral. Preguntaremaos
aqui a los sefiores Mirville y Gouguenot Desmousseaux, si ellos consideran a este
pastor como el diablo y, si de cerca o de lejos, el diablo, tal como ellos lo conciben,
puede ser rasgufiado o herido. Por entonces no se conocia aun en Normandia lo
referente a las enfermedades magnéticas de los médiums, y asi este desgraciado
sonambulo, a quien se deberia haber cuidado y prestado atencién médica, fue



rudamente maltratado e incluso apaleado, segun se dice, no sélo en su forma
tluidica, sino también en carne y hueso, por el mismo cura de la aldea. jDebemos
convenir que estamos aqui frente a un género muy singular del exorcismo! Si es
cierto que estas violencias tuvieron lugar y si el responsable de ellas es un
eclesiastico que tiene fama de muy bueno y respetable de cara al publico,
encontramos que los escritores como Mirville y Gouguenot Desmousseaux se
convierten de cierto modo en sus cémplices. Las leyes de la vida fisica son
inexorables y, en lo tocante a su naturaleza animal, el hombre nace esclavo de la
fatalidad. Es a fuerza de luchar contra su propio instinto que él puede llegar a
conquistar la libertad moral. Asi, pues, dos existencias distintas son posibles para el
ser humano sobre la tierra: una es fatal, la otra es libre. El ser fatal es el juguete o el
instrumento de una fuerza que él no dirige; de esta forma, cuando los instrumentos
de la fatalidad confluyen y se topan unos con otros, la brisa mas fuerte arrastra a la
mas débil. En cambio, los seres verdaderamente libres no temen ni los hechizos ni
las influencias misteriosas. Se nos dira que el encuentro con Cain pudo ser también
fatal para Abel. Sin duda lo fue; pero semejante fatalidad fue también una felicidad
para la victima pura y santa, y no constituy6 una desgracia sino para su asesino. Al
igual que existe entre los justos una gran comunidad de virtudes y méritos, existe
entre los perversos una absoluta solidaridad de culpabilidad fatal y de castigo
necesario. El crimen reside en la disposicién interior del corazén; las circunstancias
gue casi siempre son jndependientes de la voluntad, dan la ocasion para la
gravedad de los actos. Si la fatalidad hubiese hecho de Nerdn un esclavo, habria
llegado a ser un histrién, o un gladiador, y no habria incendiado Roma; pero, ¢acaso
lo hubiera agradecido? Nerén era el complice de todo el pueblo romano, y s6lo han
sido responsables de los furores de este monstruo aquellos que hubieran debido
impedirlos. Séneca, Burrhus, Traseas,Corbuldn; jhe aqui los verdaderos culpables
de su afrentoso gobierno, fueron grandes hombres, pero egoistas o incapaces! iNo
supieron hacer otra cosa sino morir! Si uno de los osos del jardin zooldgico se
escapara y devorase a varias personas, ¢es a €l o a sus guardianes a quien
deberiamos tomar cuenta? Quienquiera que logra liberarse de los errores comunes,
tiene que pagar p.or ello en proporcion a la suma de dichos errores: SOcrates pagé
por Aneitus, y Jesus debié sufrir un suplicio que igualara en su horror a la traicion
de Judas. Es asi como se pagan las deudas de la fatalidad vy, al hacerlo, la libertad
conquistada compra el imperio del mundo: es a ella a quien corresponde unir o
desunir; Dios le ha entregado las claves del cielo y el infierno. Hombres que liberais
las bestias para que obren a su antojo, vosotros mismos buscéis que éstas 0s
devoren. Las multitudes esclavas de la fatalidad no podran gozar de la libertad sino
por la obediencia absoluta a la voluntad de los hombres libres; tendran asi que
trabajar para ellos, puesto que éstos son responsables por ellas. Pero cuando la
bestia gobierna a las bestias, cuando el ciego conduce a los ciegos, cuando el



hombre fatal gobierna las masas fatales, ¢qué cabe esperar entonces? Espantosas
catastrofes, que nunca dejan de sobrevenir. Al admitir los dogmas anérquicos del 89,
Luis XVI condujo al Estado hacia una pendiente fatal. Desde ese momento, todos
los crimenes de la revolucién pesaron sobre su cabeza. Sélo él falté a su deber.
Robespierre y Marat hicieron lo que tenian que hacer; Girondinos y Montafieses se
destruyeron fatalmente unos a otros, y sus muertes violentas no fueron mas que
una catastrofe necesaria. No hubo en aquella época sino un grande y legitimo
suplicio, verdaderamente sagrado y expiatorio: el del rey. El principio mismo de la
realeza hubiera caido por tierra si este principe excesivamente débil hubiera sido
absuelto. Pero era imposible una transaccién entre el orden y el desorden. No se
hereda de aquellos a quienes se asesina, sino que se les roba, y la revolucion, al
asesinar a Luis XVI, le ha rehabilitado. Luego de tantas concesiones, debilidades e
indignos doblegamientos, aquel hombre, consagrado por segunda vez merced a su
desgracia, ha podido al menos exclamar al subir al cadalso: «jLa revolucion esta
sentenciada y soy siempre el rey de Francial» Ser justo implica sufrir por todos
aquellos que no lo son, pero también significa vivir; ser perverso, implica sufrir por
si mismo sin llegar a conquistar la vida; significa, pues, equivocarse, obrar mal y
morir eternamente. Resumamos: las influencias fatales son las de la muerte, en
tanto que las influencias salvadoras son las de la vida. Segiin seamos mas débiles o
maés fuertes en nuestra vida, vamos a atraer o a rechazar el maleficio. Este oculto
poder existe en realidad, pero la inteligencia y la virtud siempre tendran el medio
de evitar sus obsesiones y sus golpes. ***

CAPITULO IV

Misterios de la perversidad El equilibrio humano se basa en dos atracciones:
una hacia la muerte, la otra hacia la vida. La fatalidad es el vértigo que nos lleva
hacia el abismo; la libertad es el esfuerzo razonable que nos eleva por encima de las
atracciones fatales de la muerte. ;Qué es un pecado mortal? Es una apostasia de
nuestra libertad; un abandono que hacemos de nosotros mismos a las leyes
materiales que nos impulsan hacia lo mas pesado; un acto injusto es un pacto con la
justicia: por ello, toda injusticia es una abdicacion de la inteligencia. Caemos
entonces bajo el imperio de la fuerza, donde las reacciones van a romper siempre
todo lo que se salga de su equilibrio. El amor hacia el mal y la adhesion formal de la
voluntad a la injusticia son los ultimos esfuerzos de la voluntad agonizante. El
hombre, a pesar de lo que pueda hacer, es mas que el bruto y no sabe abandonarse
como éste a la fatalidad. Es preciso que escoja y que ame. El alma desesperada que
se cree enamorada de la muerte se encuentra con todo mas viva que un alma sin
amor. La actividad en pro del mal puede y debera conducir al hombre hacia el bien,
por contragolpe y reaccion. El inico mal sin remedio es la inercia. A los abismos de



la perversidad se oponen por correspondencia los de la gracia; Dios ha forjado a
menudo santos de los mismos malvados, pero nunca ha hecho esto con los tibios y
los cobardes. Bajo pena de condenacién, es preciso trabajar y obrar. En esto la
naturaleza hace lo suyo, y cuando no avanzamos con todo nuestro coraje hacia la
vida, ella se encarga de precipitarnos con todas sus fuerzas hacia la muerte. A los
gue se niegan a marchar, les arrastrara. Un hombre a quien podemos llamar el gran
profeta de los ebrios, Edgar A. Poe, este sublime alucinado, este genio de la
extravagancia lUcida, nos ha pintado con la mas espantosa realidad las pesadillas
de la perversidad... «<He matado a ese viejo por ser bizco. -Lo hice, ya que no dejaba
de mirar asi.» He aqui la terrible contrapartida del Credo quia absurdum, de
Tertuliano. Blasfemar contra Dios e injuriarle es a veces un ultimo acto de fe. «Los
muertos no te alaban, Sefior», dijo el salmista, y podemos atrevemos a afadir: «Los
muertos no te blasfeman.» jOh! Hijo mio, decia un padre inclinado sobre el lecho de
su hijo, caido en letargia luego de un violento acceso de delirio: Instltame, aun mas,
pégame, muérdeme...! Asi al menos sentiria que vives adn... jpero no permanezcas
para siempre en el terrible silencio de la tumba! Ocurre siempre que un gran crimen
es como una protesta contra una gran tibieza. Cien mil sacerdotes honestos
hubieran conseguido, por medio de una caridad mas activa, prevenir el atentado
del miserable Verger. La Iglesia debe juzgar, condenar, castigar a un eclesiastico
escandaloso, pero no tiene el derecho de abandonarle a las tentaciones de la miseria
y el hambre y al frenesi de la desesperacién. No hay pensamiento mas terrible que.
el de la nada; y si alguna vez pudiera llegar a formularse su concepto, si se hiciera
posible admitirlo, el infierno mismo seria entonces una esperanza. He aqui por qué
la misma naturaleza busca e impone la expiacibn como un remedio; he aqui la
razén de que el suplicio compensa, como muy bien lo comprendié ese gran catélico
llamado Joseph de Maistre. He aqui por qué la pena de muerte forma parte del
derecho natural, y no desaparecera jamas de las leyes humanas. La falta cometida
por el asesino seria indeleble si Dios no dejara caer su absolucién sobre su culpa,
bajo la pena del cadalso; en caso contrario, el poder divino abdicaria en favor de la
sociedad y, al ser usurpado por los perversos, les perteneceria sin que nada pudiera
impedirselo. Entonces, el asesinato se transformaria en virtud, puesto que vendria a
ejercer las represalias de la ultrajada naturaleza; la venganza particular seria la
protesta contra la ausencia de expiacion publica y, con los trozos de la rota espada
de la justicia, la anarguia podria fabricar sus pufales. «Si Dios llegase a suprimir el
infierno, los hombres se encargarian de hacer otro para desafiarle», nos decia en
alguna ocasion un honrado sacerdote. Y tenia razon: es por esto que el infierno nos
tienta con su propia desaparicion. jEmancipacion! tal es el grito de todos los vicios:
emancipacién del asesinato por la abolicion de la pena de muerte; emancipacion de
la prostituacion y del infanticidio por la abolicién del matrimonio; emancipacién de
la pereza y la rapifia por la abolicion de la propiedad... De esta manera gira el



torbellino de la perversidad, hasta que llega a obtener esta férmula suprema y
secreta: jEmancipacion de la muerte por la abolicion de la vida! Es mediante las
victorias del trabajo que podemos escapar a las fatalidades del dolor. Lo que
Ilamamos muerte no es sino la eterna transmutacion de la naturaleza; sin cesar; ella
reabsorbe y obliga a retornar a su seno todo aguello que no ha nacido en el espiritu.
La materia que es inerte por si misma no puede existir sino en virtud del
movimiento perpetuo, y el espiritu, que es de naturaleza volatil, no puede
permanecer sino mediante la adherencia. La emancipacion de las leyes fatales
mediante la libre adhesion del espiritu a la verdad y al bien, es lo que el Evangelio
Ilama el nacimiento espiritual; la reabsorcion en el hogar eterno de la naturaleza es
la segunda muerte. Los seres no emancipados se ven atraidos hacia esta segunda
muerte por una fatal gravitacion, siendo arrastrados unos por otros, como nos lo
describe Miguel Angel magistralmente en su famosa pintura del juicio final, en
donde les vemos pesados y pegajosos, como gentes manchadas, y los espiritus
libres deben luchar enérgicamente contra ellos para evitar ser retenidos a su vez en
su vuelo y verse proyectados fatalmente hacia el infierno. Esta guerra es tan antigua
como el mundo; los griegos la representaban bajo los simbolos de Eros y Anteros, y
los hebreos por el antagonismo de Cain y Abel. Es la guerra de los titanes y los
dioses. Los dos ejércitos son invisibles por completo, pero disciplinados y siempre
listos al atagque o0 a la represalia. Las gentes ingenuas de ambos bandos, estimulados
por las resistencias unanimes e inmediatas que encuentran, organizan vastos
complots sabiamente urdidos, y sociedades ocultas que son todopoderosas en su
ambito. Eugenio Sué ha inventado a Rodin; las gentes de iglesia hablan de los
iluminados y los francmasones; Wronski imagina sus sectas misticas, y en el fondo
de todo ello lo Unico que puede calificarse de serio y verdadero es la necesaria lucha
entre el orden y el desorden, entre los instintos y el pensamiento; el resultado de
esta lucha sera un equilibrio dentro de un progreso y el diablo colaborara siempre,
muy a pesar suyo, en la gloria de san Miguel. El amor fisico constituye la mas
perversa de todas las pasiones fatales. Es el anarquista por excelencia; no conoce
leyes, ni deberes, ni verdad, ni justicia; es capaz de hacer que la hija marche sobre el
cadaver de sus padres. Es como una embriaguez irresistible, o una locura furiosa; es
el vértigo de la fatalidad que siempre anda buscando nuevas victimas; es la
enajenacion antrop6faga de Satumo, que ansia ser padre para poder devorar a sus
hijos. Vencer a este tipo de amor es dominar a la naturaleza toda entera. Al
someterla a la justicia, estaremos rehabilitando la vida al reconocer en ella la
inmortalidad; por ello, las mayores obras de la revelacion cristiana son la creacion
de la virginidad voluntaria y la santificacion del matrimonio.

Mientras el amor no pasa de ser mero deseo y placer, ser& mortal. Para
etemizarse, haré falta que conlleve un sacrificio, con lo cual tendra una fuerza y una



virtud. Es la lucha entre Eros y Anteros la que genera el equilibrio del mundo. Todo
aquello que sobreexcita la sensibilidad conduce a la depravacion y al crimen. Las
lagrimas llaman a la sangre. Si se trata de algo como los licores fuertes, destinado a
producir una emociéon notable, su uso habitual es mas bien un abuso, ya que todo
abuso de las emociones pervierte el sentido moral; se les llega a buscar por ellas
mismas y se sacrifica cualquier cosa para procurarselas. Asi, una mujer demasiado
novelesca se podrd convertir facilmente en una heroina de tribunal, llegando
incluso a cometer ese acto irreparable y absurdo que es el suicidio, con el objeto de
admirarse y conmoverse de si misma al verse morir. Los habitos novelescos llevan a
las mujeres a la histeria y a los hombres a la hipocondria. Manfredo, René y Lelia
son tipos de una perversidad tanto mas profunda en cuanto que justifican
racionalmente su orgullo enfermizo y llegan a poetizar su demencia. |Nos
preguntamos con espanto qué clase de monstruo podria nacer de una pareja como
Manfredo y Lelia! La pérdida del sentido moral es una verdadera alienacion. Aquel
ser humano que no obedece ante todo a la justicia no se pertenecera a si mismo y
caminara privado de luz por la noche de su existencia, actuando como si estuviera
en un suefo, presa continua de la pesadilla de sus pasiones. Las corrientes
impetuosas de la vida instintiva y la débil resistencia de la voluntad constituyen un
antagonismo tan marcado, que los cabalistas han llegado a plentear la posibilidad
de un estado embrionario de las almas, en cuanto a su evolucién, que se
manifestaria por la presencia, en un mismo cuerpo, de varias almas que se lo
disputan entre si y que, a menudo, buscan destruirle, en forma similar a los
naufragos de la Medusa, que se disputaban una balsa demasiado pequenia,
buscando con ello que la misma se hundiera. Es muy cierto que al convertimos en
servidores de una corriente cualquiera de instintos o incluso de ideas, se aliena la
personalidad y se llega a ser esclavo de ese genio de las multitudes que el Evangelio
denomina Legion. Hay algo que los artistas conocen muy bien: sus frecuentes
evocaciones de la luz universal llegan a enervarles y a convertirles en medillms, es
decir, en enfermos. Mientras mas alto les coloca su éxito frente a la opinién publica,
mas disminuye su personalidad; llegan a ser caprichosos, envidiosos, coléricos y
absurdos. No pueden admitir que exista mérito, incluso dentro de otros 6rdenes,
para quienes se sitUan lejos de su estilo, y en la medida que la injusticia va
invadiéndoles, se creen incluso eximidos de la cortesia. Para escapar a esta fatalidad,
los grandes hombres se aislan de toda posible camaraderia libertina, y se salvan
mediante una feroz impopularidad de las influencias del vulgo envilecido. Si Balzac,
durante su vida, hubiera accedido a formar parte de una camarilla o un partido, no
hubiera podido ser después de su muerte el mayor universalista de nuestra época.
La luz no puede aclarar ni las cosas insensibles ni los 0jos que permanecen cerrados
a ella, o al menos, no llega a iluminarles sino en beneficio de aquellos que ven. La
palabra del Génesis: ] Hagase la luz!, es un grito de victoria de la inteligencia que



triunfa sobre las tinieblas. Es una palabra sublime, en efecto, puesto que expresa
con sencillez la cosa mas grande y maravillosa del mundo: la creacion de la
inteligencia por si misma, cuando al convocar sus potencias y habiendo equilibrado
sus facultades exclama: Quiero inmortalizarme contemplando la verdad eterna,
ihagase la luz!, y la luz ha sido hecha. La luz, que es eterna como Dios, comienza
todos los dias para aquellos ojos que saben abrirse a ella. Por toda la eternidad, la
verdad sera como la creacidon y el invento del genio: El exclama: jHagase la luz! y El
mismo se crea, puesto que ella es. Su inmortalidad nace de su eternidad, y El puede
contemplar la verdad como su propia obra, ya que ella es su conquista, y la
inmortalidad como su triunfo, ya que ésta sera su recompensa y su corona. Pero no
todos los espiritus pueden ver con precision, debido a que no todos los corazones lo
guieren con justicia. Hay almas para quienes la luz verdadera pareceria no haber
existido nunca. Ellas se contentan con las visiones fosforescentes, a manera de
engendros de luz y alucinaciones de la mente y, al estar enamoradas de estos
fantasmas, temen al dia que les obligara a desaparecer, pues sienten que el dia no
esta hecho para sus ojos y prefieren sumergirse en una profunda oscuridad. Es por
un proceso analogo que los locos primero temen y luego calumnian, insultan,
persiguen y condenan a los sabios. Es preciso compadecerles y perdonar les, puesto
gue no saben lo que hacen. La verdadera luz es fuente de satisfaccion y reposo para
el alma.

Por el contrario, la alucinacion llega a fatigada y atormentada. Las
satisfacciones de la locura se parecen a esos suefios gastronémicos de las personas
hambrientas, que s6lo aguijonean mucho peor su hambre sin llegar nunca a saciada.
De ahi nacen las irritaciones y los problemas, el desanimo y la desesperacion. jLa
vida nos ha mentido siempre, diran los discipulos de Werther, y es por ello que
deseamos la muerte! Pobres nifios, no es la muerte lo que verdaderamente ansiais,
sino la vida. Desde que os encontrais en el mundo estais muriendo a diario, (y es
acaso a la cruel voluntad de la nada a quien debéis solicitar remedio para el vacio de
vuestra voluptuosidad? jNo, la vida no ha podido engafiaros jamas, puesto que alin
no habéis vivido, ya que lo que tomais por vida no es otra cosa que las
alucinaciones y los suefios propios del primero adormecimiento de la muerte!
Todos los grandes criminales son alucinados voluntarios, y todos los alucinados
voluntarios pueden llegar a convertirse fatalmente en grandes criminales. Nuestra
luz personal, especializada, generada y determinada por nuestra afecciéon
dominante, serd el germen de nuestro paraiso 0 nuestro infierno. Cada uno de
nosotros de cierta forma concibe, da al mundo y alimenta su angel bueno o su
demonio perverso. La concepcion de la verdad hace nacer en nosotros al genio
bueno; la percepcién voluntaria de la mentira es un caldo de cultivo para la
incubaciénde vampiros y pesadillas. Cada uno esta obligado a alimentar sus



propias criaturas y nuestra vida se consume para el provecho de nuestros
pensamientos. jDichosos aquellos que encuentran la inmortalidad en las creaciones
de su alma! Y desgraciados quienes se agotan para alimentar la mentira y engordar
a la muerte, puesto que cada uno gozara del fruto de sus obras. Existen también
aquellos seres inquietos y atormentados, cuya influencia es turbulenta y cuya
conversacion es fatal. Al estar cerca de ellos nos sentimos irritados y les dejamos
con un sentimiento de colera y sin embargo, movidos por una secreta perversidad,
les buscamos en ocasiones para encontrar problemas o encontrar satisfaccion en las
malignas emociones que nos brindan. Son estos los enfermos contagiados del
espiritu de perversidad. El fin oculto del espiritu de perversidad es siempre la
destruccién y su ultimo objetivo es el suicidio. Asi en el caso del criminal Elicabide,
de acuerdo a sus propias expresiones, no solo experimenté un deseo incontenible
de matar a sus padres y amigos, sino que hubiera querido incluso, de haber sido
posible, hacer saltar todo el globo como una castafia asada, como fueron sus
palabras ante el tribunffl. Por su parte, Lacenaire, quien pasaba los dias ingeniando
crimenes para proporcionarse asi el medio de pasar las noches en innobles orgias o
entregado al frenesi del juego, se jactaba mucho de haber vivido. jElllamaba vivir a
esto, e incluso llegbé a cantar un himno a la guillotina, a quien llamaba su bella
prometida! jY el mundo esta lleno de imbéciles que admiran a tal asesino! Alfredo
de Musset, antes de dedicarse a la bebida, ha derrochado uno de los primeros
talentos del siglo en cantos plenos de fria ironia y de repugnancia universal; el
desgraciado habia sido presa de un maleficio proveniente del influjo de una mujer
profundamente perversa quien, luego de habede matado, se ha posado como un
vampiro sobre su cadaver hasta llegar a destrozar su sudario. En alguna ocasion,
preguntamos a un joven escritor de esta escuela qué pretendia probar su literatura.
Esta prueba, nos respondié con franca ingenuidad, que es preciso desesperar y
morir. jVaya apostolado y vaya doctrina! Pero en ella vemos las conclusiones
necesarias y por demas rigurosas del espiritu de perversidad: aspirar sin cesar al
suicidio, calumniar la vida y la naturaleza, invocar a diario la muerte sin poder
morir, es el infierno eterno, es el suplicio de Satanas, ese avalar mitoldgico del
espiritu de perversidad; la verdadera traduccion en romance de la palabra griega
diabolos, diablo, es lo perverso. He aqui, pues, un misterio cuyos excesos estan
fuera de toda duda. No es posible gozar de los placeres, incluso materiales, de la
vida, sino a través del sentido moral. El placer es la musica de las armonias internas
y los sentidos sOlo son instrumentos, pero estos instrumentos suenan
distorsionados al contacto con un alma degradada. Los perversos no pueden sentir
nada, puesto que no pueden amar nada: para amar hace falta ser bueno. Para
quienes todo parece vacio, y la misma naturaleza semeja ser impotente, esto suele
deberse a que ellos mismos son vacios e impotentes, y dudan de todo, puesto que
nada saben, y blasfeman de todo, puesto que nada aprecian. Cuando acarician, es



para mancillar; cuando beben, es para embriagarse; cuando duermen, es para
olvidar y, cuando despiertan, es para aburrirse mortalmente. Asi vivira, o mejor, asi
morira dia a dia aquel que se considera eximido de toda ley y de todo deber, para
convertirse en el esclavo de su fantasia. EIl mundo y la misma eternidad pareceran
unutiles a quien se torna inatil al mundo y a la eternidad. Nuestra voluntad, al
actuar directamente sobre nuestro cuerpo astral, es decir, sobre aquella porcion de
luz astral que se especializa en nosotros y que nos ayuda a asimilar y configurar los
elementos necesarios para nuestra existencia, nuestra voluntad, justa o injusta,
armoniosa o perversa, configura este cuerpo intermediario a su imagen y le confiere
aptitudes de acuerdo a nuestras apetencias e inclinaciones. De esta forma, la
monstruosidad moral producird la fealdad fisica. El intermediario astral, este
arquitecto interior de nuestro edificio corporal, le modifica continuamente,
conforme a nuestras necesidades verdaderas o ficticias. Es él quien abulta el vientre
y las mandibulas del goloso, aprieta los labios del avaro, hace impudica la mirada
de una mujer impura y venenosa las del malvado y el envidioso. Cuando el
egoismo prevalece en un alma, la mirada llega a ser fria y las facciones duras; la
armonia de las formas desaparece y, segun la especialidad irradiante o absorbente
gue tenga dicho egoismo, los miembros se cargan de una gordura excesiva 0 se
adelgazan en extremo. La naturaleza, al hacer de nuestro cuerpo el retrato de
nuestra alma, garantiza con ello una semejanza permanente y nunca se cansa de
retocarle. Hermosas mujeres que no sois al mismo tiempo buenas, no esperéis gozar
durante mucho tiempo de vuestra belleza. La belleza es como un adelanto que
concede la naturaleza a la virtud, y si ésta no se apresta a compensarlo, la primera
reclamard de manera ineludible su capital. La perversidad, al modificar asi el
organismo cuyo equilibrio ha destruido, crea en él al mismo tiempo esta fatalidad
de los deseos que empuja mas tarde a la destruccion y a la muerte de dicho
organismo. Mientras mas se sumerge éste en el goce ilicito, méas crece su sed de
placer. El vino viene a ser como agua para el ebrio, y el oro como céntimos en las
manos del jugador; Mesalina se agotara sin lograr saciarse. La voluptuosidad que
nunca les colma se convierte para estos seres en un largo e irritado deseo. Mientras
mas homicidas son sus excesos, mas les parecera préoxima la felicidad suprema.
iSiempre mas! jOtro trago de fuerte licor, otro espasmo, otra violencia contra la
naturaleza...! jAh!, jpor fin conocen el placer! jEsto es vida... y su deseo, llevado al
paroxismo por un ansia siempre insatisfecha, se precipita para siempre en la
muerte!



PARTE CUARTA
LOS GRANDES SECRETOS PRACTICOS o las realizaciones de la ciencia

INTRODUCCION Las altas ciencias de la Kabala y la magia prometen al ser
humano un poder excepcional, real, efectivo, creador, y si no fuere asi, deberia
considerarseles como mentirosas y vanas. Pos sus obras les conoceréis, dijo el
Maestro supremo, y esta regla de juicio es infalible. Si pretendéis que crea en
vuestro saber, mostradme lo que hacéis. Para elevar al hombre hasta la perfeccion
moral, Dios se oculta a sus 0jos y, en cierta forma, le deja el gobierno del mundo.
Pero el se deja adivinar por las grandezas y armonias de la naturaleza, a fin de que
el hombre vaya perfeccionandose en forma progresiva y vea cada vez mas alta la
idea que tiene de su creador. EI hombre no conoce a Dios sino a través de los
nombres que da a este Ser de los seres y no le distingue sino mediante las imagenes
gue de El se atreve a esbozar. Por esto, es también de alguna manera creador de
aquel que le ha creado. Al considerarse el espejo de Dios y, al ensanchar
indifenidamente su propia imagen refleja, tratara de bosquejar en el espacio infinito
la sombra de aquel que existe sin cuerpo, sin sombra y sin espacio. CREAR A DIOS
ES CREARSE A si MISMO, HACERSE INDEPENDIENTE, IMPASIBLE E
INMORTAL: He aqui un proyecto ciertamente mas temerario que el suefio de
Prometeo. La expresidn anterior es audaz casi hasta tocar el limite de la impiedad, y
el pensamiento que contiene es ambicioso casi hasta lo demencia! Y, sin embargo,
tal proyecto no es paradoja!, sino bajo la forma en que se presta a una interpretaciéon
sacrilega y falsa, pero en otro sentido es algo perfectamente razonable y la ciencia
de los adeptos puede prometer su realizacion y perfecto cumplimiento. En efecto, el
ser humano se considera un Dios desde el punto de vista de su propia inteligencia y
su propia bondad, y su ideal no podra ir mas alto de lo que permita su desarrollo
moral. El Dios que adora no es entonces sino su propio reflejo ampliado. Concebir
aquello que es absoluto en materia de bondad y justicia equivale a ser muy justo y
muy bueno en si mismo. Las cualidades del espiritu y las cualidades morales no
solo constituyen una riqueza, sino la mas grande de todas ellas. Es preciso
adquirirlas mediante la lucha y el trabajo. A esto se nos preguntara por qué la
desigualdad de las aptitudes, o por qué hay nifios que nacen con su organismo mas
perfecto; nos inclinamos a pensar que dichos organismos son el resultado de un
trabajo mas avanzado de la naturaleza y que aquellos nifios que nacen dotados de
ellos les han llegado a adquirir, si no por su propio esfuerzo, al menos por las obras



solidarias de otros seres humanos a los cuales esta vinculada su existencia. Es, pues,
otro secreto de la naturaleza, la cual nunca deja nada al azar: la propiedad de
facultades intelectuales mas evolucionadas, como ocurre con la propiedad del
dinero o de tierras, constituye asi un derecho imprescindible de sucesion y herencia.
Si, el ser humano esta llamado a terminar la obra de su Creador, y cada uno de los
instantes que emplea en hacerse mejor o en perderse, sera decisivo para toda la
eternidad. Es mediante la conquista de una inteligencia siempre recta y de una
voluntad siempre justa que puede llegar a vivir para la vida eterna, ya que lo Unico
gue puede quedar de la injusticia y el error es la pena causada por su desorden.
Comprender el bien es quererlo y, en el orden de la justicia, querer es hacer. He aqui
por qué el Evangelio nos dice que los hombres seran juzgados segun sus obras.
Somos hasta tal punto lo que nuestras obras hacen de nosotros, que nuestro mismo
cuerpo recibe, como ya hemos dicho anteriormente, en base a nuestros habitos, las
modificaciones imprescindibles y, en ciertos casos, incluso el cambio total de su
forma. Una forma adquirida o renovada llega a ser una fatalidad para toda nuestra
existencia. Aquellas extrafias figuras que los egipcios daban a los simbolos
humanos de la divinidad, representaban las formas fatales. Tifon, por sus fauces de
cocodrilo, se ve condenado a devorar continuamente para llenar su vientre de
hipop6tamo. Por esto mismo, es decir, por su voracidad y su pesadez, esta
condenado a la eterna destruccion. EI hombre puede llegar a destruir o a vivificar
sus propias facultades por medio de la negligencia o el abuso. También puede
crearse nuevas facultades por el buen uso de aquellas que ha recibido de la
naturaleza. A menudo se dice que los afectos son ingobernables, que la fe no es
posible para todos, que el caracter no tiene arreglo, pero todas estas afirmaciones no
son validas mas que para los perezosos y los perversos. Es posible llegar a ser
creyentes, piadosos, amantes, devotos, cuando verdaderamente lo deseamos. Es
posible dar a nuestro espiritu la calma propia de la certeza y a nuestra voluntad el
poder inmenso de la justicia. Es posible reinar en el cielo por la fe y en la tierra por
la ciencia. Aguel ser humano capaz de gobernarse a si mismo sera rey de toda la
naturaleza. Queremos indicar en esta Ultima seccién de la obra los medios por los
cuales los verdaderos iniciados llegan a ser maestros de la vida, y a gobernar
incluso el dolor y la muerte; como y de qué manera operan sobre si mismos y sobre
los demas las transformaciones de Proteo; cdmo conocen y utilizan, para renovar su
juventud, los secretos de Postel el Resucitado y del fabuloso Cagliostro. Diremaos, en
fin, la dltima palabra de la magia. ***



CAPITULO PRIMERO

Sobre la Transformacién.-La varita de Circe.-El bafio de Medea.-La magia
vencida por sus propias armas.-El gran arcano de los jesuitas y el secreto de su
poder La Biblia narra que el rey Nabucodonosor, en el cénit de su poderio y su
orgullo, fue convertido de un solo golpe en animal. Huyé entonces por lugares
salvajes, comid la hierba, su barba crecid, lo mismo que su cabello y todo el pelo de
Su cuerpo, sus ufias también crecieron y permanecio en dicho estado durante siete
anos. En nuestro Dogma y Ritual de la Alta Magia hemos expuesto nuestra forma
de pensar acerca de la licantropia y sus misterios, relativos a la metamorfosis de
hombres en lobos. Todo el mundo conoce la fabula de Circe y comprende
facilmente su alegoria. El ascendente fatal de una persona sobre otra es la verdadera
varita de Circe. Se sabe que casi todas las fisonomias humanas tienen semejanza con
algun animal, es decir, con los signos propios de un instinto especializado. Pero los
instintos se equilibran por los instintos contrarios, y son dominados por los
instintos mas poderosos. Para dominar sobre los corderos, el perro aprovecha de su
parecido con el lobo. Si somos un perro y pretendemos que una hermosa gatita
llegue a amarnos, no queda mas que un camino a tomar: transformamos en un gato.
Pero, ;c6mo? Mediante la observacion, la imitacién y la imaginacién. Pensamos que
se entiende aqui nuestro lenguaje figurado y recomendamos esta revelacién a todos
los magnetizadores: es el méas profundo de todos los secretos de su arte. He aqui la
formula expresada en términos técnicos: «Polarizar la propia luz animal, en un
equilibrado antagonismo con el polo contrario.» O bien: Concentrar en si las
especialidades absorbentes para dirigirlas irradiantes hacia un centro absorbente, y
viceversa. Este dominio de nuestra polarizacién magnética puede servirse de las
formas animales de que antes hemos hablado y que nos ayudaran a fijar nuestra
imaginacion. Veamos un ejemplo: Supongamos que se quiere obrar
magnéticamente sobre una persona que esté polarizada en la misma forma que
nosotros, lo cual se podra saber al primer contacto si somos magnetizadores; solo
gue esta persona es un poco menos fuerte que nosotros, como lo sera un ratoncito al
lado de una fuerte rata. Para dominarle, tendriamos que suponer que nos
convertimos en un gato, y lo lograremos. En uno de los cuentos mas admirables que
se han inventado, Perrault, quien los contaba como nadie lo ha hecho, nos presenta
un maestro gato que, mediante sus habilidades, compromele a un ogro para que se
convierta en un ratoncito, y tan pronto como est ocurre, cae bajo sus garras. Los
cuentos de la madre Oca constituyen, lo mismo que los del Asno de oro de Apuleyo,



verdaderas leyendas magicas y es posible que su apariencia infantil esconda los
secretos mas formidaples de la ciencia. Se sabe que los magnetizadores logran
conferir al agua pura, por medio de la imposiciébn de sus manos -0 sea, de su
voluntad expresada en un signo-, las propiedades y el sabor del vino, de los licores
y de todos los medicamentos posibles.

También es cierto que los domadores de animales feroces subyugan a los
leones haciéndose mas fuentes y feroces que éstos, pero de una forma mental y
magnética. Jules Gerard, el intrépido cazador de leones en Africa hubiese sido
devorado de haber sentido miedo. Pero para no sentirlo ante un leén, hace falta un
esfuerzo de imaginacién y de voluntad mediante el cual nos tenemos que sentir
mas fuertes y salvajes que el lebn mismo. Es preciso decirse: yo soy el leén, y la
bestia que esta frente a mi no es mas que un perro que debe estar lleno de temor.
Fourier lleg6 a sofiar con los «antileones», pero Jules Gerard ha llegado a realizar
esta quimera del falansteriano sofiador. Pero para no temer a los leones, bastaria
con ser un hombre valiente y tener armas, se dird. No, esto no es suficiente. Hara
falta conocer muy a fondo al le6n, hasta el punto de calcular sus movimientos,
adivinar sus tretas y ardides, hacer inatiles sus amenazas y ser, en una palabra,
maestro en el oficio de ledn, como diria el bueno de Lafontaine. Los animales son
simbolos vivos de los instintos y las pasiones humanas. Si encontrais un hombre
timido, podéis cambiarlo en liebre; si, por el contrario, le empuijais a la ferocidad,
habréis hecho de él un tigre. La varita de Circe es también el poder fascinante de la
mujer; y los companeros de Ulises que se vieron trasformados en cerdos no han
sido una historia exclusiva de esa época. Pero no existe metamorfosis que obre sin
destruir algo. Para cambiar un gavildn en paloma hara falta matarle primero y
luego cortarle en trozos, hasta que pierda todo vestigio de su antigua forma, para
terminar hirviéndole en el magico bafio de Medea. Ved como proceden los
hierofantes modernos para lograr la regeneracion humana; por ejemplo, cdémo se
produce esto en la religion catélica para transformar un hombre mas o menos débil
y apasionado en un estoico misionero de la Compafia de Jesus. En ello radica el
secreto de esta terrible y venerable orden, siempre insuficientemente conocida, a
menudo calumniada y perennemente soberana. Leed atentamente el libro titulado
Los ejercicios de san Ignacio, y observad con qué magico poder este hombre de
genio logra la realizacion de la fe. El ordena a sus discipulos ver, tocar, oler y gustar
las cosas invisibles; él quiere que los sentidos sean exaltados por la oracién hasta
llegar a un estado de alucinacion voluntaria. Si meditais sobre un misterio de la fe,
san Ignacio deseara que primero construyais un lugar en vuestra imaginacion, que
podais volver a este lugar, que le veais y le toquéis. Si se trata del infierno, os dira
gue imaginéis el contacto con rocas ardientes, os hara nadar en tinieblas espesas
como la pez, pondra azufre liquido en vuestra lengua y una insoportable hediondez



llegard a vuestro olfato. Os mostrard suplicios espantosos y 0s hara escuchar
gemidos sobrehumanos; hara que vuestra voluntad pueda llegar a crear . todo esto
mediante pertinaces ejercicios. Cada uno lo sentira a su manera, pero siempre en la
forma que mas pueda llegar a impresionarle. No se trata aqui de la embriaguez del
hashish, de la cual se aprovechaba el Viejo de la Montafia, sino de un suefio que se
realiza estando despiertos, una alucinacion que tiene lugar sin gue haya locura, una
vision razonada y deseada, una verdadera creacion de la inteligencia y de la fe. En
lo sucesivo, al entrar en oracién, el jesuita podra afirmar: lo que hemos visto con
nuestros 0jos, lo que hemos escuchado con nuestros oidos, lo que nuestras manos
han tocado, esto es lo que os anunciamos. El jesuita que se ha educado en esta forma
comulga con un circulo de voluntades que han sido ejercitadas igual que la suya: de
esta manera, cada uno de ellos es fuerte como lo es la comunidad, y su comunidad
es mas fuerte que el mundo.

CAPITULO Il

Coémo es posible conservar y renovar la juventud.-Los secretos de
Cagliostro.-La , posibilidad de la resurrecciéon.-El ejemplo de Guillermo Postel
llamado el resucitado.-El caso de un obrero taumaturgo, etc. Es sabido que una vida
sobria, moderadamente laboriosa y perfectamente regular prolonga de ordinario la
existencia. Pero esto no significa, segun nuestra forma de pensar, mas que una
prolongacion de la vejez, y estamos en el derecho de preguntar a la ciencia que
profesamos sobre otros secretos y otros privilegios. Poder permanecer joven
durante mucho tiempo, o incluso volver a este estado; he aqui lo que aparece como
una razén deseable y muy preciada a la mayoria de los hombres. (Es ello posible?
Esto es lo que vamos a examinar aqui. EI famoso conde de Saint-Germain esta
muerto, no lo dudamos; pero nunca se le vio envejecer. Siempre parecio tener 40 .
afos, aunque, en la época de su mayor celebridad, él mismo confesaba tener méas de
80. Nindén de L'Enclos, al llegar a una edad avanzada era, sin embargo, una mujer
con apariencia joven, hermosa y seductora. Ha muerto sin haber envejecido.
Desbarrolles, el famoso quiromantico, es desde hace ya largo tiempo un hombre de
unos 35 afos a los 0jos de todo el mundo. Su acta de nacimiento diria otra cosa, si él
se atreviese a mostrarla, pero nadie le creeria. Cagliostro siempre fue visto de una
edad similar, y se jactaba de poseer un elixir que podia volver a dar todo el vigor de
la juventud durante un corto tiempo a los ancianos, pero no paraba ahi, sino que
afirmaba haber logrado la regeneracién fisica usando los medios que ya hemos
detallado y analizado en nuestra Historia de la Magia. Cagliostro y el conde de
Saint-Germain atribuian la conservacion de su juventud a la existencia y al uso de la
medicina universal, tan inutilmente buscada por tantos alquimistas. Un iniciado del
siglo XVI, el sabio y bondadoso Guillermo Postel, no pretendia estar en posesion



del gran arcano de la filosofia hermética y, sin embargo, luego de haber sido visto
ya viejo y sin fuerzas, se le vio con un aspecto rozagante y sin arrugas, con barba y
cabellos negros y cuerpo agil y vigoroso. Sus enemigos decian que era una farsa y
gue se tefia el pelo, pero él pudo dar a los bromistas y a los falsos sabios una
explicacion sobre fendmenos que no se hallaban en capacidad de comprender. El
gran medio magico para conservar la juventud del cuerpo estd en impedir el
envejecimiento del alma, conservando precisamente aquella frescura original de los
pensamientos y sentimientos que el mundo corrupto llamaria ilusiones y que
nosotros conocemos como los reflejos primordiales de la verdad eterna. Creer en la
felicidad sobre la tierra, creer en la amistad y en el amor, creer en una Providencia
maternal que cuenta todos nuestros pasos y recompensa todas nuestras lagrimas, es
algo que para el mundo degenerado se veria como una inocencia ciega; lo' que el
mundo no sabe es que la inocencia de este tipo le corresponde a él, que se considera
fuerte por privarse de todas las delicias del alma. Creer en el bien es poseer el bien,
dentro del orden moral. Es por ello que el Salvador del mundo prometia el Reino de
los cielos a todos aguellos que se hiciesen semejantes a nifios pequefios. ;Qué es si
no la infancia? Es la edad de la fe; el nifio no sabe aun nada de la \ida, pero irradia
una confiada inmortalidad. ; Como podria dudar de la devocion, de la ternura, de la
amistad, del amor o de la Providencia mientras permanece acunado en los brazos
de la madre? Haceos, pues, nifios de corazén y permaneceréis jévenes de cuerpo.
Las realidades de Dios y de la naturaleza sobrepasan infinitamente en belleza y en
bondad todas las imaginaciones de los hombres. Por ello, los seres hastiados son
aquellos que nunca han sabido ser dichosos, y los desilusionados nos prueban, por
fsu asco, que s6lo han bebido de las fuentes emponzofadas; incluso para poder
gozar de los placeres sensuales en la vida hace falta el sentido moral, y aquellos que
calumnian la existencia, ciertamente suelen haber abusado de ella. La alta magia,
como lo hemos demostrado, c'onduce al ser humano hacia las leyes de la mas pura
moral. Vel sanctum invenit vel sanctum facit 1, ha dicho un adepto. Asi, ella nos
hace comprender que para ser dichoso, incluso en este mundo, hace falta ser santo.
iSer santo! He aqui algo facil de decir; pero, ;cdmo es posible tener fe, cuando se es
incrédulo? ;Cémo llevar de nuevo el gusto por la virtud a un corazén consumido
por el vicio? -Se trata entonces de recurrir a los cuatro verbos de la ciencia: saber,
guerer, osar y callar. Es preciso imponemos sobre todo aquellos que nos disgusta o
nos resulta penoso, estudiar el deber y comenzar siempre por practicarlo como si lo
guisiéramos. Por ejemplo, supongamos que se es incrédulo y que se quiere llegar a
ser cristiano. Sera entonces necesario hacer los ejercicios propios del cristiano, orar
con regularidad, valiéndose de férmulas cristianas, acercarse a los sacramentos
dando por supuesta la fe, y la fe vendra. Este es el secreto de los jesuitas, contenido
en los ejercicios espirituales de San Ignacio. Mediante el uso de ejercicios analogos,
un tonto puede convertirse en un hombre de espiritu, si lo quiere y persevera en



ello. Al cambiar los habitos del alma, ciertamente se influye también un cambio en
los del cuerpo: ya lo hemos dicho y hemos explicado la forma de hacerlo. Aguello
gue por encima de todo contribuye a envejecernos y a volvernos pesados son los
pensamientos odiosos y amargos, los juicios desfavorables que nos hacemos de los
demas, las iras de nuestro orgullo repulsivo y las pasiones mal satisfechas. Una
filosofia benévola y dulce nos evitara todos estos males. Si cerramos los ojos frente a
los defectos del préjimo y s6lo miramos sus buenas cualidades, encontraremos el
bien y la amabilidad por doquier. EI més perverso de los hombres tiene su lado
bueno y se suaviza cuando se le sabe encontrar. Si nada tenéis en comun con los
vicios humanos dejaréis de percibirlos. La amistad y las devociones que ella inspira
se encuentran hasta en las mismas prisiones y cérceles. El criminal Lacenaire
devolvia cumplidamente el dinero que le prestaban y varias veces realizé actos de
generosidad y beneficencia. No dudo que en la vida criminal de Cartouche y
Mandrin hayan existido rasgos de virtud como para emocionar hasta llegar a las
lagrimas. Nunca ha vivido alguien absolutamente criminal o absolutamente bueno
«nadie es bueno sino Dios», ha dicho el mejor de los maestros. Aquello que muchas
veces consideramos como el celo propio de la virtud no pasa de ser a menudo mas
gue un dominante amor propio, unos celos mal disimulados y un orgulloso instinto
de contradiccién. «Cuando vemos los desérdenes manifiestos y los pecadores
escandalosos, dicen los autores de la teologia mistica, creemos que Dios les somete
a mayores pruebas que a nosotros, mas lo cierto, o al menos los probable, es que
nosotros no valemos para ellas y seria bien poco lo que hariamos estando en su
lugar.» jLa paz! jLa paz!, tal es el bien supremo del alma, y es para darnos este bien
gue Cristo ha venido al mundo. 1

O encuentra un santo o hace un santo.

iGloria a Dios en las alturas y paz en la tierra para los hombres que quieren el
bien!, han exclamado los espiritus celestiales cuando nacié el Salvador. Los
antiguos padres del cristianismo contaban un octavo pecado capital: la tristeza. En
efecto, el mismo arrepetimiento no es para el cristiano una tristeza, sino mas bien
un consuelo, una alegria y un triunfo. «Yo queria el mal y ya no lo quiero mas,
estaba muerto y he vuelto a la vida.» El padre del hijo prédigo ha mandado matar el
gordo buey porque su hijo ha regresado, y el hijo prédigo, ¢qué podria hacer?
Llorar, un poco de confusion, jpero ante todo de alegria! S6lo liay una cosa triste en
el mundo, y es el pecado y la locura. jDesde el momento en que nos hemos liberado,
deberiamos reir y dar gritos de gozo, puesto que nos hemos salvado, y todos los
muertos que nos aman se han regocijado en el cielo! Todos llevamos en nosotros un
principio de muerte y un principio de inmortalidad. La muerte es la bestia, y la
bestia siempre produce la bestialidad. Dios no quiere a los tontos, ya que su espiritu



divino se llama espiritu de inteligencia. La bestialidad se expresa a través del dolor
y la esclavitud. El latigo se ha hecho para la bestia. Un sufrimiento es siempre una
advertencia, tanto peor para el que no sepa comprenderla. Cuando la naturaleza
tira de la cuerda es porque avanzamos de través, y cuando ella nos aprieta es
porque el peligro acecha. i Desgraciado entonces del que no reflexiona! Cuando
atravesamos el umbral de la muerte, dejamos la vida sin posibilidad de regreso y
nada podemos volver a repetir; pero cuando la muerte ha sido prematura, el alma
echa de menos la vida, y un habil taumaturgo puede evocarla a su cuerpo. Los
libros sagrados nos indican el procedimiento que es necesario practicar para lograr
este fendmeno. El profeta Elias y el apdstol San Pablo los han utilizado con éxito. Se
trata de magnetizar al difunto poniendo los pies sobre sus pies, las manos sobre sus
manos, la boca sobre su boca y luego, reuniendo toda la volunt,ad posible, evocar a
su alma que ha escapado del cuerpo, con toda la benevolencia y toda la dulzura
mental que pueda expresarse. Entonces, si el operador logra inspirar a esta alma
difunta una gran afeccién o un poderoso respeto, si en el pensamiento que el
taumaturgo le comunica por medios magnéticos, logra persuadirla de que la vida
aun le es necesaria y aun lo esperan dias felices aqui abajo, ella regresara
seguramente, y para los hombres de ciencia comunes, la muerte aparente sélo habra
sido una letargia. Fue tras una letargia semejante que Guillermo Postel regreso a la
vida, gracias a los cuidados de la madre Juana, y retorn6é con una nueva juventud
para llamarse desde entonces Postel el resucitado, Postellus restitutus. Hacia 1799
vivia en el suburbio Saint-Antoine, en Paris, un herrero que se consideraba adepto
de la ciencia hermética; se llamaba Leriche y pretendia haber operado curaciones
milagrosas mediante la medicina universal, incluso algunas resurrecciones. Una
bailarina de la 6pera que creia en él vino un dia a buscarlo llena de lagrimas y le dijo
gue su amante acababa de morir. Leriche salid entonces con ella y la acompafié
hasta la casa mortuoria. Al entrar alli, una persona que salia le dijo: es inutil que
haya venido usted, pues hace ya seis horas que ha muerto. No importa, respondi6
el herrero, le veré, ya que he venido a eso. De esta forma, descubrié el helado
cadaver, frio en todas sus partes excepto en la zona del estbmago, donde se percibia
aun algo de calor. Hizo encender entonces un gran fuego, friccionando todo el
cuerpo con pafos calientes y frotdndolo con la medicina universal diluida en vino
(su famosa medicina universal debia ser un polvo de mercurio analogo al que se
consigue en las farmacias), mientras que la amante del difunto lloraba y le invitaba
con las mas tiernas palabras a volver a la vida. Pasada una hora y media de tales
cuidados, Leriche acercd un espejo al rostro del cadaver y encontré que el cristal
estaba ligeramente empafiado. Los cuidados se redoblaron, y bien pronto los signos
de vida fueron mas importantes. Se le puso entonces en un lecho bien caliente vy,
pocas horas después, habia recuperado completamente la vida. El nombre de tal
resucitado era Candy, y vivid luego sin estar nunca enfermo. En 1845 aln vivia y



habitaba el No. 6 de la plaza del Chevalier-du-Guet. Narraba su resurrecion a quien
gueria oirle y provocaba la risa de los médicos y los prohombres del barrio; el buen
hombre se consolaba entonces a la manera de Galileo respondiéndoles: «jOh! Reid
tanto como querais. Todo cuanto sé es que el médico forense habia acudido, que la
inhumacion ya habia sido permitida, que 18 horas mas tarde se me deberia enterrar,
y heme aqui.»

CAPITULO 11

EL Gran Arcano de la Muerte A menudo nos entristece pensar que la vida
mas bella estd destinada a tener su fin, y que la proximidad de ese terrible
desconocido llamado muerte nos eclipsa todas las alegrias de la existencia. ;Por qué
nacer si se ha de vivir tan poco? ;Por qué criar con tantos cuidados a los nifios que
luego morirdn? He aqui lo que se pregunta la ignorancia humana en medio de sus
dudas més tristes y frecuentes. Y he aqui también lo que podria preguntarse el
embrion humano préximo al nacimiento, que le va a precipitar en un mundo
desconocido, al despojarle de su envoltura protectora. Estudiemos el misterio del
nacimiento y llegaremos a entender la clave del gran arcano de la muerte.
Depositado por las leyes de la naturaleza en el seno materno, el espiritu encarnado
va despertando lentamente y elaborando con esfuerzo los 6rganos que mas tarde le
seran indispensables, pero que, a medida que van creciendo, aumentan su malestar
en su situacion presente. El tiempo mas dichoso de la vida del embridn es aquel en
el cual, bajo la simple forma de una crisalida, extiende alrededor de él la membrana
gue le servira de asilo y que nada junto con él dentro de un liquido que le conserva
y alimenta. Entonces es libre e impasible, vive de la vida universal y recoge la
sabiduria del aprendizaje realizado por la naturaleza, que mas tarde ira a
determinar la forma de su cuerpo y los rasgos peculiares de su rostro. A esta edad
dichosa se podria llamar la infancia del embrién. Viene enseguida la adolescencia,
la forma humana se perfecciona y el sexo se determina, y dentro del seno materno
ocurre un movimiento similar a las vagas ensofaciones que siguen a la infancia: la
placenta, que constituye el cuerpo exterior y real del feto siente que alguna fuerza
desconocida germina en éste, como impulsandole a escaparse y a romperla. Es
entonces cuando e] nifio entra de una forma més precisa en el mundo de los suefios,
su cerebro refleja como un espejo el de la madre y reproduce con tanta fuerza las
imaginaciones, que llega a comunicar la forma a sus propios miembros. Por
entonces, la madre es para el nifio lo que es Dios para nosotros, o sea, una
providencia desconocida e invisible, a la cual aspira hasta el punto de identificarse
con todo lo que ella admira. EI embrién tiende hacia ella, vive gracias a ella y no
puede verla, ni sabria llegar a comprenderla y, si él pudiese filosofar, es factible que
hasta negara la existencia personal y la inteligencia de esta madre que hasta



entonces sOlo constituye para su percepcion una prision fatal y un mecanismo de
conservaciéon. Poco a poco, a medida que esta servidumbre le causa molestias, €l se
mueve, se atormenta, sufre y piensa que su vida va a terminar. Cuando llega la hora
de méaxima angustia y convulsion, sus lazos se desatan y siente que va a caer en el
abismo de lo desconocido. De pronto, cae, una dolorosa sensacién le hace
estremecerse, un extrafio frio le invade, y lanza un ultimo suspiro que se convierte
en un primer grito; jha muerto a la vida embrionaria y ha nacido a la vida humana!
Durante la vida embrionaria le parecia que la placenta era su cuerpo Yy, en efecto,
representaba para él como un cuerpo especial de ese estado, pero que seria inutil
para otra vida y por ello sera arrojado como un desecho junto con el nacimiento.
Nuestro cuerpo de la vida humana es también como una envoltura, que se tornara
inutil para una tercera vida, y es por esto que le abandonamos en el momento de
nuestro segundo nacimiento.

Comparada con la vida celeste, la vida humana es un verdadero estado
embrionario. Cuando las malas pasiones nos destruyen, la naturaleza produce un
aborto y nacemos antes de tiempo para la eternidad, lo que nos expone a esa terrible
disolucion que San Juan denomina la segunda muerte. De acuerdo a la tradicion
permanente de los extaticos, los abortos de la vida humana permanecen flotando en
la atmésfera terrestre sin poder superarla, hasta que poco a poco, ésta les absorbe y
ahoga. Ellos tienen forma humana, pero siempre imperfecta y trunca: a uno le
faltard una mano, a otro un brazo, aquel sélo tendra el torso o aun sera s6lo una
palida cabeza que rueda. Aguello que les impide remontarse hasta el cielo es una
herida que han recibido durante el estado humano, herida moral, que les ha
causado una deformidad fisica y, por esta herida, pierden progresivamente toda su
existencia. Bien pronto, su alma inmortal quedara desnuda y ,para esconder su
verglenza, se fabricard a cualquier precio un nuevo velo, siendo obligada a
precipitarse en las tinieblas exteriores y atravesar lentamente el mar muerto, es
decir, las aguas estancadas del antiguo caos. Estas almas heridas constituiran las
larvas de un segundo estado embrionario, alimentardn su cuerpo sutil con el vapor
de la sangre derramada y se ocuparan de temer la punta de las espadas. A menudo,
ellas se ponen allado de los seres humanos viciosos, y se nutren de su vida, como el
embridon se nutre del seno materno. Pueden entonces tomar las formas mas
horribles para representar los desenfrenados deseos de aguellos que las alimentan y
son ellas las que aparecen bajo la figura de demonios a los miserables practicantes
de las indecibles obras de la magia negra. Estas larvas temen a la luz, sobre todo a la
luz de la mente. Una chispa de inteligencia basta para aterrarlas y precipitarlas en
ese mar muerto que es preciso no confundir con el lago palestina del mismo nombre.
Todo lo que hemos revelado aqui pertenece a la hipotética tradicién de los videntes
y no podria afirmarse delante de la ciencia sino en nombre de esa filosofia



excepcional que Paracelso llamaba la filosofia de la sagacidad, Philosophia sagax.

CAPITULO IV

El Gran Arcano de los Arcanos El gran arcano, es decir, el secreto indecible e
inexplicable, es la ciencia absoluta del bien y del mal. «Cuando hayais comido del
fruto de este arbol, seréis como dioses», dijo la serpiente. «Si coméis de él, morireis»,
respondio la .divina sabiduria. Asi, el bien y el mal fructifican sobre un mismo arbol,
y brotan de una misma raiz. El bien personificado, es Dios. EI mal personificado, es
el diablo. Conocer el secreto o la ciencia de Dios, es ser Dios. Conocer el secreto o la
ciencia del diablo, es ser diablo. Ser a la vez Dios y diablo, es reunir en si la mas
absoluta antinomia, las fuerzas contrarias méas tensas; es querer sintetizar un
infinito antagonismo. Es beber de un veneno que apagaria los soles y consumiria los
mundos. Es vestirse con la tunica devoradora de Deyanira. Es abandonarse a la méas
proxima y a la mas terrible de todas las muertes. jDesgraciado de aquel que
pretende saber demasiado! jYa que si la ciencia temeraria y excesiva no le mata,
terminara volviéndole loco! Comer del fruto del arbol de la ciencia del bien y del
mal es asociar el mal al bien y asimilarlos el uno al otro. Es cubrir con la méscara de
Tifon el rostro radiante de Osiris. Es levantar el sagrado velo de Isis, es profanar el
santuario. jEl temerario que ose mirar directamente al sol, quedara ciego, y para él
el sol sera entonces negro! Como nos esta prohibido decir méas, acabaremos nuestra
revelacion con las figuras de los tres pentaculos (Figuras 4, 5,6y 7).

Estas tres estrellas dicen lo suficiente como para poder compararlas a aquella
gue hemos hecho disefar al comienzo de nuestra historia de la magia, y al reunir las
cuatro podra llegarse a entrever el gran Arcano de los arcanos. Ahora nos queda
solamente completar nuestra obra, revelando la gran clave de Guillermo Postel.

Esta clave es la del Tarot. Vemos alli los cuatro palos, bastos, copas, espadas
y oros, que corresponden a los cuatro puntos cardinales del cielo y a los cuatro
animales o signos simbdlicos, como también encontramos los nimeros y las letras
dispuestas en circulo y luego los siete signos planetarios con la indicacion de su
triple repeticion, representada por los tres colores, para simbolizar el mundo
natural, el mundo humano y el mundo divino, cuyos emblemas jeroglificos
componen los 21 arcanos de nuestro Tarot. En el centro del anillo observamos el
doble triangulo que forma la estrella o sello de Salomon, y representa el temario



religioso y metafisico analogo al temario natural de la generacién universal en la
sustallcia equilibrada. Alrededor del triangulo se encuentra la cruz que divide el
circulo en cuatro partes iguales, de modo que los simbolos de la religién se integran
con los signos geométricos, la fe completa a la ciencia y la ciencia da razon de la fe.
Con ayuda de esta clave, se hace posible comprender el simbolismo universal del
mundo antiguo y verificar sus asombrosas analogias con nuestros dogmas. Se
podréa reconocer asi que la revelacion divina es permanente en la naturaleza y en la
humanidad; y sentiremos el verdadero aporte del cristianismo en forma de luz y
calor proyectados al templo universal, al hacer descender el espiritu de caridad que
es la vida del mismo Dios.

EPILOGO

Gracias os sean dadas, Dios mio, puesto que Vos me habéis llamado a esta
luz admirable. Vos sois la inteligencia suprema y la vida absoluta de los nUmeros y
de las energias que os obedecen, para poblar lo infinito .con una creacion inagotable.
iLas matematicas os comprueban, las armonias o0s cantan, las formas cambian y os
adoran! Abrahan os ha conocido, Hermes os ha adivinado, Pitdgoras ha calculado
vuestros movimientos; Platon aspiraba a VVos en todos los suefios de su genio; pero
un solo sabio, un Unico iniciador os ha hecho visible a los hijos de la tierra; s6lo uno
ha podido decir de Vos: Mi Padre y yo somos s6lo Uno. jQue sea con El la gloria,
puesto que toda su gloria reside en Vos! jPadre, sabéis que quien escribe estas lineas
ha luchado y ha sufrido mucho; ha soportado la pobreza, la odiosa proscripcién, la
calumnia, la prisién, el abandono de aquellos a quienes amaba, y, sin embargo,
nunca se ha considerado desgraciado, puesto que le quedaba por consuelo la
verdad y la justicia! S6lo Vos sois Santo, sefior Dios de los corazones sin mentira y
de las almas justas, y sabéis que nunca me he creido puro delante de Vos. Como
todos, he sido juguete de las pasiones humanas hasta que he llegado a vencerlas o,
mejor, hasta que Vos las habéis vencido en mi, y me habéis dado como reposo la
paz profunda de aquellos que s6lo a Vos ambicionan y buscan. Amo a la
humanidad, ya que los seres humanos, cuando no son insensatos, nunca son
criminales, sino por error o por debilidad. Ellos aman de naturaleza el bien y es por
este amor que les habéis dado un apoyo en medio de sus pruebas, de forma que,
tarde o temprano, seran conducidos al culto de la justicia por el amor de la verdad.
Que mis libros lleguen ahora a donde vuestra Providencia quiera enviarlos. Si ellos
contienen las palabras de vuestra Sabiduria, serdn entonces més fuertes que el
olvido. iSi, por el contrario, s6lo contienen errores, sé al menos que mi amor por la
Justfcia y la verdad les sobrevlvira y que la inmortalidad no podra dejar de recibir
las aspiraciones y deseos de mi alma que Vos habéis creado inmortal!



Contraportada: Sin lugar a dudas, la cima mas elevada en el pensamiento de
ELIPHAS LEVI es «LA CLAVE DE LOS GRANDES MISTERIOS». La sutil y
delicada ironia de esta obra nos obliga a interesamos en los misterios de la religion
y en los secretos de la Cabala. Introducirse en el mundo de ELIPHAS LEVI es
precipitarse en una caja de sorpresas, en un torbellino de doctrinas arcaicas,
draméticas y fascinantes. Lo peculiar y mas significativo de ELIPHAS LEVI es que
consigue atrapamos de inmediato con su magnetismo, obligandonos a seguirle en
sus especulaciones ocultistas. Habil narrador y gran erudito, considerd siempre a la
Cébala como ciencia y sintesis de toda creencia religiosa. Para sus discipulos fue «el
mago», para el mundo espiritual, el restaurador de antiguas 6rdenes misticas y el
hombre que hizo resurgir las artes esotéricas.





